
ifa-Edition Kultur und Außenpolitik

Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 
in internationaler Perspektive  

Diskurse, Modelle und Kompetenzen  

Ernst Wagner



 
  



ifa-Edition Kultur und Außenpolitik  

 

 

Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

in internationaler Perspektive 

Diskurse, Modelle und Kompetenzen  
 

Ernst Wagner 
 



 

 

  



Inhalt 

           ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Inhaltsverzeichnis 

 

Vorwort ..............................................................................................................................5 
 

Zusammenfassung ..............................................................................................................6 
 

1. Einführung ....................................................................................................................7 
 

2.  Zur Grundlegung: Experteninterviews in Deutschland ................................................. 16 
Beispiel 1: Europe in Perspective ...................................................................................... 16 
Beispiel 2: Musik.Welt – Kulturelle Diversitäten der Musikalischen Bildung ................... 18 
Beispiel 3: Performing Sustainability. Cultures and Development in West-Africa ............ 19 
Beispiel 4: Magnet Theater, Südafrika ............................................................................. 23 
Auswertung der vier Beispiele ......................................................................................... 24 

 

3.  Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven ............................................................ 30 
3.1 Nationale oder transnationale Ansätze? .................................................................... 30 
3.2 Zielgruppe(n): Wer ist „verschieden“? ....................................................................... 31 
3.3 Minderheiten- oder Mehrheitsorientierung? ............................................................ 33 
3.4 Für oder mit? Defizit- oder Potenzialorientierung? ................................................... 34 
3.5 Medium: Durch die Künste oder in den Künsten? ..................................................... 35 
3.6 Lernprozesse: Rezeption oder Produktion? Kritik oder Kommunikation? ................. 36 

 

4.  Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung ............... 39 
4.1 Normative Rahmung .................................................................................................. 39 
4.2 Potenziale der Künste ................................................................................................ 41 
4.3 Kompetenzen ............................................................................................................. 44 
4.4 Kritischer Methodenpluralismus ................................................................................ 45 

 

5.  Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) .......................................... 47 
5.1 Interaktionen: Multi-, Inter-, Transkultur ................................................................... 47 
5.2 Dominanzen: Global-, Mono-, Leitkultur .................................................................... 49 
5.3 Nutzen der Kategorien für Strategien in der Kulturellen Bildung ............................... 50 
5.4 Analytische Matrix der Ansätze – ein inhaltliches Strukturmodell ............................. 52 
5.5 Zur Nutzung des Modells ........................................................................................... 53 

 

6.  Kompetenzmodellierung ............................................................................................. 54 
 

7.  Zur Legitimation von diversitätsorientierter Kultureller Bildung .................................. 59 
7.1 UNESCO-Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller 

Ausdrucksformen ....................................................................................................... 59 
7.2 Seoul Agenda: Goals for the Development of Arts Education .................................... 62 

 

9. Fazit und Ausblick ......................................................................................................... 67 
 

Literatur ........................................................................................................................... 69 
 

Über den Autor ................................................................................................................. 81 
 



Vorwort 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung       5 

Vorwort 

 

Zunehmende Diversität in der deutschen Gesellschaft infolge von Globalisierung und 

Pluralisierung von Lebensstilen wirft die Frage auf, welche Kompetenzen wir als Bürge-

rinnen und Bürger benötigen, um konstruktiv mit der steigenden Vielfalt von Erfahrun-

gen umzugehen. Die Künste und die Kulturelle Bildung bieten dabei Raum, um interkul-

turelle Situationen erfahrbar zu machen und Handlungsoptionen zu erproben. Der inter-

nationale Austausch bietet dafür vielfältige Möglichkeiten, um eigene kulturelle Hand-

lungsmuster zu reflektieren und in Dialog mit anderen Kulturen zu treten. 

 

Die Studie von Ernst Wagner knüpft an diese Fragen an und untersucht die aktuelle Pra-

xis und den Diskurs zu diversitätsorientierter Kultureller Bildung im internationalen 

Vergleich. Der Autor stellt zwei Modelle auf, die zum einen Praktikern dabei helfen sol-

len, Vorhaben der diversitätsorientierten Kulturellen Bildung inhaltlich und methodisch 

auszurichten. Zum anderen werden zentrale Kompetenzen der diversitätsorientierten 

Kulturellen Bildung im interkulturellen Austausch benannt und Handlungsempfehlungen 

diskutiert. 

 

Die Studie entstand im Rahmen des deutsch-chinesischen Fachdialogs Kulturelle Bildung, 

welcher von der Stiftung Mercator und der China Soong Ching Ling Foundation initiiert 

wurde und in Kooperation mit dem ifa (Institut für Auslandsbeziehungen) durchgeführt 

wird. Das Ziel des Forums ist der Austausch zu zentralen Entwicklungsaufgaben im 

Bereich der Kulturellen Bildung sowie die Vertiefung des gegenseitigen Verständnisses. 

Das Projekt wird gefördert durch die Stiftung Mercator – wir bedanken uns an dieser 

Stelle für die großzügige Förderung und die gute Kooperation.  

 

Ernst Wagner möchten wir auf diesem Wege herzlich für die gute Zusammenarbeit und 

das Engagement für diese Arbeit danken. Unser Dank gilt auch den Experten, die dem 

Autor für Gespräche im Rahmen der Studie zur Verfügung standen. Ferner bedanken wir 

uns bei unseren Kolleginnen des ifa im Bereich Dialog und Forschung Odila Triebel, 

Christina Buck-Rieder, Sarah Widmaier und Jana Scheible, die das Projekt konzeptionell 

und redaktionell begleitet haben.  

 

Ronald Grätz    Winfried Kneip 

Generalsekretär des ifa    Geschäftsführer 

(Institut für Auslandsbeziehungen)  (Stiftung Mercator) 

 



Zusammenfassung 

6            ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Zusammenfassung 

Die zunehmende Anzahl internationaler Projekte im Bereich der Kulturellen Bildung 

bedarf einer Untersuchung der verschiedenen nationalen wie internationalen Verständ-

nisse. Welche Begriffe und Vorstellungen liegen in der aktuellen Praxis bzw. in den Dis-

kursen vor? Wie kann das Feld sinnvoll modelliert werden und wie kann Kulturelle Bil-

dung stärker in die AKBP integriert werden? Dabei spielen Konzepte der interkulturellen 

Bildung eine besondere Rolle. Die Studie wertet nationale wie internationale Erfahrungen 

und Reflexionen aus. Darauf aufbauend wird eine „analytische Matrix“ sowie ein Kompe-

tenzmodell entwickelt, die als Erkenntnis- und Bewertungsinstrument für die Projektent-

wicklung und -auswertung eingesetzt werden können. Auf dieser Basis und im Abgleich 

mit internationalen Rahmenbedingungen werden abschließend Empfehlungen für eine 

diversitätsorientierte Kulturelle Bildung im Kontext der AKBP gegeben.   



1. Einführung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung       7 

1. Einführung 

Am Thema Kulturelle Bildung im Kontext der Auswärtigen Kultur- und Bildungspolitik 

(AKBP) gibt es ein doppeltes Interesse (Weigl 2015): Zum einen gilt es, gute Kulturelle 

Bildung in Deutschland zu entwickeln und zu sichern („den Standort Deutschland stär-

ken“ (ebd.: 21)). Zum anderen geht es darum, mit Hilfe von Projekten der Kulturellen 

Bildung durch internationale Kooperationen die Beziehungen zu anderen Staaten und 

Zivilgesellschaften mitzugestalten. Kulturelle Bildung in diesem Sinn ist damit ein wert-

voller Beitrag zu transnationalen Kooperationen. 

 

Bei internationalen wie bei interkulturellen Projekten der Kulturellen Bildung gibt es 

jedoch eine weit verbreitete, immer wieder auch kritisch diskutierte Vorstellung (z. B. 

Jörissen/Unterberg 2018), die – stark vereinfacht – so beschrieben werden kann: Teilneh-

mende an Maßnahmen und Projekten sollen zunächst ihre eigene Kultur erkennen, die 

dann in der internationalen Begegnung mit der „fremden“ Kultur zum Kennenlernen des 

„Anderen“ führt und damit die Basis für einen qualifizierten interkulturellen Dialog 

bildet. Nur eine stabile, eigene kulturelle Identität – so diese Auffassung – ermögliche 

einen produktiven Austausch.1 Inwieweit eine solche Grundvorstellung sinnvoll ist, soll 

hier diskutiert werden. Bei dieser Studie geht es deshalb vorrangig um eine inhaltlich-

strukturelle Modellbildung, auch im Hinblick auf die zu vermittelnden Kompetenzen. 

Diese Modellbildung erfolgt auf der Basis von analysierter und reflektierter Praxis.  

 

Bedingt durch die Voraussetzungen der AKBP stehen dabei folgende Aspekte im Fo-

kus: 

 die Rolle der Künste in den Projekten bzw. Modellen, 

 das besondere Potenzial sinnlicher Erfahrung im Hinblick auf Kompetenz-

dimensionen, 

 die Tatsache, dass die Zielgruppen der Kulturellen Bildung in Deutschland 

selbst schon von großer Diversität gekennzeichnet sind, und schließlich 

 internationaler Austausch und internationale Kooperationen. 

 

  

                                                
1 Als repräsentatives Beispiel für diesen Ansatz hier nur ein Hinweis auf die “UNESCO Roadmap for Arts 
Education”, in der dieser Zusammenhang postuliert wird: “To establish confidence rooted in a profound 
appreciation of one’s own culture is the best possible point of departure for exploring and subsequently 
respecting and appreciating the cultures of others. Central to this is acknowledging the perpetual evolu-
tion of culture and its value both in historical and contemporary contexts.” (UNESCO 2006: 7). 



1. Einführung 

8                    ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Vorgehensweise  

Diese Studie zielt auf die Schnittstelle internationaler und nationaler Diskurse. Deshalb 

werden in einem ersten Schritt zunächst ausgewählte Experten in Deutschland im Hin-

blick auf ihre Erfahrungen und Reflexionen befragt (Kapitel 2), um anschließend interna-

tionale Erfahrungen und Diskurse durch die Analyse von Beiträgen aus dem UNESCO 

UNITWIN Netzwerk „Arts Education Research for Cultural Diversity and Sustainable Develo-

pment“ einzubeziehen (Kapitel 3). Die dabei gewonnenen Erkenntnisse führen zu einer 

Klärung der Begriffe und Systematisierung der Ansätze (Kapitel 4), die wiederum die 

Entwicklung von Modellen ermöglicht (Kapitel 5 und 6). In einem letzten Schritt werden 

international relevante Referenzdokumente untersucht (Kapitel 7), um mögliche Schluss-

folgerungen für Empfehlungen zu ziehen (Kapitel 8), die durch die theoretischen und 

empirischen Untersuchungen in den vorhergehenden Schritten begründet sind. 

 

Damit wird auch ein Beitrag geliefert, die beobachtbare Kluft zwischen reflektierter 

Praxis und aktueller Theoriebildung zumindest partiell zu überbrücken. In der Theorie 

werden aktuell vor allem die Ansätze der Colonial Studies2 diskutiert, die jedoch mit der 

Praxis weitgehend unvermittelt bleiben. So stellen z. B. Aktaş et al. fest, dass seit 2015 in  

 

„der Forschung zu Kultureller Bildung postkoloniale und rassismuskritische Perspektiven 

[zwar] stärker verfolgt [werden]. Dennoch werden postkoloniale Perspektiven in den 

vorherrschenden Konzepten von Kunst, Kultur, Lernen und Lehren der Kulturellen Bil-

dung […] nicht ausreichend berücksichtigt.“ (Aktaş et al. 2018: 1). 

 

Im Folgenden liefern die Verfasser jedoch, vermutlich ungewollt, die Begründung, 

warum dies so ist. In den Teilen ihres Aufsatzes, in dem sie die Theorie auf Praxis (eine 

Musikunterrichtsstunde, das einzige Beispiel) anwenden, wird die Praxis dann so beur-

teilt, dass hier „vieles für Diskriminierung spricht, was nicht heißt, dass die Lehrerin oder 

die Schülerinnen gleichfalls zu Rassistinnen erklärt werden können.“ (ebd.: 10). Der Habi-

tus, der aus dieser Art des Urteilens spricht, und der kein Einzelfall ist, wird in der Praxis 

als wenig konstruktiv und hilfreich wahrgenommen. Dies vertieft vielmehr die Kluft. 

Diese Studie versteht sich jedoch als Versuch, die Kluft überbrücken zu helfen. 

 

  

                                                
2 Als exemplarischer Ansatz sei hier die Position von Paul Mecheril (2015) genannt. 



1. Einführung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung       9 

Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung – eine erste Klärung 

Der Begriff der Kulturellen Bildung allein für sich ist komplex. Für diesen gibt es z. B. im 

deutschen Diskurs eine engere und eine weitere Auffassung. Das engere Konzept geht 

vom Lernen in den und durch die Künste aus.3 Das bedeutet, in Theater-, Musik-, Tanz- 

oder Kunstpädagogik erfahren die Teilnehmenden etwas über die einzelnen Gattungen. 

Dies geschieht zum einen rezeptiv – meist anhand von konkreten Werken etwa bei einem 

Museumsbesuch oder in einer Aufführung. Zum anderen gestalten sie selbst kreativ in 

der jeweiligen Sparte. Dieses Verständnis wird im deutschsprachigen Raum oft auch als 

„Ästhetische Bildung“ bezeichnet und sieht sich in der Tradition idealistischer und ro-

mantischer Bildungsphilosophie (zur historischen Ableitung siehe Klepacki 2015). Spätes-

tens seit den 1960er Jahren des letzten Jahrhunderts steht dem ein breiterer soziokulturel-

ler Ansatz, der z. B. die vielfältigen Formen von Populärkultur (z. B. Zirkus, Spielen, Ak-

robatik) oder der Medienwelten einbezieht, gegenüber bzw. ergänzend zur Seite. 

 

Beide Ansätze sind in den bestehenden Bildungsbereichen unterschiedlich stark ver-

ankert. Während die an klassischen Kunstsparten orientierten Angebote vor allem im 

formalen (z. B. in der Schule), weniger oft im nonformalen Bereich (z. B. in Kultureinrich-

tungen) zu finden sind, ist ein erweiterter Kunst- und Kulturbegriff vor allem in soziokul-

turellen Angeboten und im informellen Bereich (Peergroups und Familien) verortet.4  

 

Der internationale, englischsprachige Diskurs entspricht weitgehend diesem deut-

schen Verständnis, auch wenn er meist eher den engeren, klassischen Kunstbegriff im 

Auge hat. Deutlich wird dies z. B., wenn nichtanglophone Länder auf dem in der Mutter-

sprache eher unüblichen Begriff „cultural education“ beharren, der dann oft neben die 

allgemein übliche Bezeichnung „arts education“ tritt.5  

 

Diversitätsorientierung im Kontext der Kulturellen Bildung – und damit in dieser 

Studie – wird verstanden als Orientierung am Leitbegriff der Kulturellen Vielfalt, wie er  

z. B. von der UNESCO definiert wird. Dieser  

 

                                                
3 Für den internationalen, v.a. außereuropäischen Kontext ist dabei zu beachten, dass die Künste in 
diesem Sinn durch den klassischen westlichen Kanon definiert sind. 
4 Bei der Nutzung der Begriffe formal, nonformal und informell halte ich mich an die Definition durch die 
UNESCO (siehe http://uis.unesco.org/en/glossary). Dabei ist der informelle Bereich der vermutlich 
bedeutendste für die einzelnen Bildungsbiografien, steht aber – als bildungspolitisch wenig steuerbar – 
meist nicht im Fokus öffentlicher Diskurse. 
5 Siehe z. B. „ACEnet is a network of European policy makers, civil servants and academics working in the 
fields of arts and cultural education.“ (http://www.aceneteurope.net/). 



1. Einführung 

10                    ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

„bezieht sich auf die mannigfaltige Weise, in der die Kulturen von Gruppen und Gesell-

schaften zum Ausdruck kommen. Diese Ausdrucksformen werden innerhalb von Grup-

pen und Gesellschaften sowie zwischen ihnen weitergegeben.“ (UNESCO 2005, Artikel 

4.1)  

 

Die in dieser Begriffsbestimmung vorliegende Konzentration auf Gruppen/Gesell-

schaften und auf kulturelle Ausdrucksformen eben dieser Gruppen mag als Engführung 

empfunden werden, ist aber im Sinne der Operationalisierbarkeit hier sinnvoll. Diese 

Studie verwendet diese Definition. 

 

Der Begriff „Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung“ bezieht das klassische Feld der 

Kulturellen Bildung auf einen, heute besonders relevanten Inhalt: die zunehmende Hete-

rogenität der deutschen Gesellschaft (und damit der Zielgruppen der Bildung) auf der 

einen Seite wie die zunehmende Vielfalt kultureller Erfahrungen als ein Resultat von 

Globalisierung. Dieser Studie liegt die Annahme zugrunde, dass jegliche Kulturelle Bil-

dung stets als interkulturelle bzw. diversitätsorientierte Bildung zu verstehen ist. Diese 

Annahme ist doppelt begründet. Zum einen sind die Zielgruppen selbst heterogen. Alle 

Ansätze klassischer Kultureller Bildung werden in vielfältigen sozio-kulturellen Kontex-

ten umgesetzt. Zum anderen sind die Gegenstandsbereiche der Kulturellen Bildung, d. h. 

die Künste und die Kultur(en), in sich selbst transkulturell verfasst. Schließlich zeigt die 

Geschichte, dass jegliches Kunstwerk und jegliche Kultur sich unterschiedlichster Wur-

zeln bedient und damit per se immer hybrid ist. Daher ist Bildung, die eine so verstande-

ne Kunst und Kultur zu ihrem Gegenstand hat, notwendigerweise immer mit interkultu-

rellen Fragestellungen befasst.6  

 

Dieses Verständnis einer engen Verknüpfung von Kultureller Bildung und interkultu-

reller bzw. diversitätsorientierter Bildung entspricht auch weitestgehend dem Konsens in 

der Fachcommunity. So zeigen die Ergebnisse des weltweiten Forschungsprojekts MO-

NAES (Monitoring Arts Education Systems)7, dass die 312 befragten Expertinnen und Exper-

                                                
6 Dies gilt auch dann, wenn Kulturelle Bildung in manchen Staaten mit anderen Erwartungen, etwa im 
Hinblick auf eine Stärkung nationaler, monokulturell verstandener Identitätsbildung konfrontiert wird, 
oder wenn Kultur im Dienste national- oder kulturkreisbezogener Abgrenzung ideologisiert wird. Für 
Deutschland findet man hier z. B. eine ausschließende Festlegung der „eigenen Kultur“ auf christlich-
abendländische Wurzeln. Der entsprechende Slogan lautet dann: „Der Islam gehört nicht zu Deutsch-
land.“ 
7 Das Forschungsvorhaben MONAES (Monitoring National Arts Education Systems) beobachtet Praxis 
und Policy im Bereich der Kulturellen Bildung weltweit. Dafür wurden zwei Online-Umfragen unter 
Expertinnen und Experten der Kulturellen Bildung im Februar und Mai 2016 durchgeführt. Nahezu 400 
Antworten aus über 60 Ländern kamen zurück (IJdens, Bolden & Wagner 2017). 



1. Einführung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung       11 

ten den Nutzen Kultureller Bildung für die Förderung des interkulturellen Dialogs hoch 

einschätzen (IJdens, Bolden & Wagner 2017: 81). Ein ähnliches Bild ergibt sich auch in 

Europa. Bei einer Umfrage des niederländischen Instituts LKCA (Landelijk Kennisinstituut 

Cultuureducatie en Amateurkunst/ National Centre of Expertise for Cultural Education and 

Amateur Arts in Utrecht) unter europäischen Expertinnen und Experten in der Kulturellen 

Bildung ergab die Zustimmung zu der Aussage „Arts and cultural education can and must 

contribute to appreciation of cultural diversity, dialogue among cultures, intercultural learning, 

multicultural education, and transcultural awareness“ einen Durchschnittswert von 4,6 (ma-

ximale Zustimmung 5; Standardabweichung 0,70), während die Aussage „Promoting 

national awareness and promoting appreciation of cultural diversity, dialogue among cultures, 

multicultural education, and/or transcultural awareness go together very well. There is no conflict 

whatsoever between both goals“ nur den Durchschnittswert 3,2 (Standardabweichung 1,21) 

erreichte (Zernitz & IJdens 2018). Die Untersuchung zeigt auch, dass 93 Prozent der Exper-

tinnen und Experten mit der Aussage übereinstimmen, dass Kulturelle Bildung produktiv 

zum interkulturellen Dialog beitragen müsse, und immerhin 40  Prozent sagen, dass sich 

dieser Ansatz und die Förderung von Nationalbewusstsein („national awareness“) gegen-

seitig ausschließen.8 

 

Auch die in dieser Studie analysierten Statements deuten darauf hin, dass Kulturelle 

Bildung per se diversitätsorientiert verstanden und gestaltet werden sollte (siehe Kapitel 2 

und 3), weil der Umgang mit und die Förderung von Diversität ihr als notwendige Bedin-

gung eingeschrieben seien. Stellvertretend sei hier Ralph Buck, Professor für Tanz an der 

Universität Auckland, der im Zuge der Untersuchung befragt wurde, zitiert:  

 

„Any eco-system be it human, plant, animal relies on diversity. […] Diversity is a founda-

tional element/constituent of every civilisation and ecosystem. Arts education […] in-

deed requires cultural diversity as a core part of the teaching and learning process.“ 

(Buck, UNITWIN 2017)  

 

                                                
8 “European respondents generally agreed (93%) and 70% even very strongly that arts and cultural 
education can and must contribute to appreciation of cultural diversity, dialogue among cultures, inter-
cultural learning, multicultural education, and transcultural awareness. […] MONAES respondents ex-
pressed even stronger agreement with the statements on the role that arts education can play and about 
the importance of cultural diversity, interculturality and transcultural awareness in practice and policy in 
their country. Nearly 40% of the consulted ENO respondents think that promoting national awareness 
and promoting the appreciation of cultural diversity, dialogue among cultures, multicultural education 
and/or transcultural awareness are conflicting and incompatible goals.“ 



1. Einführung 

12                    ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Im Folgenden wird deshalb – in Übereinstimmung mit dem Fachdiskurs – Kulturelle 

Bildung immer auch als interkulturelle oder diversitätsbewusste Bildung verstanden. 

 

Widersprechende Stimmen 

Diese Annahmen spiegeln jedoch nicht die Erwartungen und Vorstellungen aller politi-

schen Entscheidungsträger und Kulturakteure wider. In der Bildungs- und Kulturpolitik 

mancher europäischer Länder und vieler Länder weltweit ist die Orientierung der Kultu-

rellen Bildung an einem pluralistischen Kulturverständnis umstritten. Dies ist vor dem 

Hintergrund zunehmender Spannungen zwischen anwachsender Komplexität und Plura-

lität bis hin zur „Super-Diversität“ (Vertovec 2007) auf der einen Seite und einer nationa-

listisch-identitären Instrumentalisierung von Kultur (und damit Kultureller Bildung) auf 

der anderen Seite zu sehen.  

 

Dabei unterscheiden sich die jeweiligen Selbstverständnisse in den verschiedenen 

Ländern stark. So gibt es Staaten, die sich gerade über ihre Diversität definieren, wie etwa 

Singapur (siehe Kapitel 3) oder Südafrika (siehe Kapitel 2, Beispiel 4), Staaten wie 

Deutschland, in denen das Selbstverständnis als Einwanderungsland sich immer noch in 

der Aushandlung befindet, oder aber Staaten, die sich gegen Vielfalt durch Migration 

abschotten, wie z. B. Japan. Gerade der Vergleich internationaler Stimmen macht deutlich, 

wie breit das Spektrum ist, weshalb die globale Perspektive, besondere Bedeutung er-

langt. 

 

Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung im internationalen Diskurs 

In den vom UNESCO-Lehrstuhl für Kulturelle Bildung an der Friedrichs-Alexander-

Universität Erlangen-Nürnberg initiierten internationalen Netzwerken INRAE9, UNIT-

WIN10 und ENO11 zeigt sich in den letzten Jahren – im Einklang mit den obigen Überle-

gungen – eine auffällige Gemeinsamkeit: Interkultur / Transkultur / Postkoloniale Ansätze 

/ Diversity bestimmen zunehmend die aktuellen Diskurse der Kulturellen Bildung. So 

bereiten sowohl das globale UNITWIN Netzwerk unter Federführung des National Institu-

te for Education in Singapur sowie das Europäische ENO-Netzwerk unter Federführung 

der Universität Porto in Portugal Publikationen zu diesem Themenfeld vor.  

 

                                                
9 International Network for Research in Arts Education (www.arts-edu.org). 
10 UNESCO UNITWIN Network: Arts Education Research for Cultural Diversity and Sustainable Develop-
ment (www.unitwin-arts.phil.fau.de). 
11 European Network of Observatories in the Field of Arts and Cultural Education – linked to UNESCO 
(www.eno-net.eu). 



1. Einführung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung       13 

Deutlich wird dabei, dass auch in der internationalen Forschung große Unklarheiten 

im Hinblick auf die folgenden Fragen bestehen: Wie z. B. ist das Verhältnis von Kulturel-

ler und Interkultureller Bildung systematisch zu denken? Welche Antworten liefern hie-

rauf Praxisbeispiele aus der Diversitätsorientierten Kulturellen Bildung? Wie können 

Kriterien zu deren Evaluation aussehen und welche spezifischen Potenziale lassen sich in 

bereits bestehenden Ansätzen zur Verbesserung von diversitätsorientierter Bildung fin-

den? Wie lassen sich die eigenen, domänenspezifischen Ansätze in einem größeren Policy-

Ansatz verorten, etwa im Hinblick auf Empfehlungen der UNESCO12, die einen weltwei-

ten, universellen Anspruch erheben? Die Publikation des UNITWIN-Netzwerks ist hier 

besonders einschlägig und wird im Hinblick auf diese Fragestellungen weiter unten (Ka-

pitel 3) ausführlich diskutiert und ausgewertet. 

 

Universelle oder situationsspezifische Verständnisse – eine Warnung vor  

Eurozentrismus 

Die Verständnisse von Kultureller Bildung variieren – wie nicht anders zu erwarten, aber 

dennoch immer wieder aus dem Blick geratend – international stark. So sind in Deutsch-

land die „Autonomie der Künste“13 und die Zweckfreiheit der Kulturellen (Selbst-)  

Bildung prägend, die in anderen Teilen der Welt aber nicht auf diese Weise relevant 

sind.14  

 

Diese Unterschiede sind ideengeschichtlich geprägt, und sie sind auch sprachlich ver-

fasst. So wird beispielsweise zunehmend der deutsche Begriff „Bildung“ im englischspra-

chigen Diskurs als Lehnwort aus dem Deutschen benutzt, da dieser Begriff ein anderes 

Verständnis, einen anderen „Bedeutungshof“ transportiert. Dies wird augenscheinlich, 

wenn man den Begriffsgebrauch in selbst so nahen Sprachen wie z. B. Niederländisch 

oder Englisch untersucht (siehe Tabelle 1).  

 

                                                
12 Z. B. die Road Map for Education for Sustainable Development (2015), die Seoul Agenda (2010) oder 
die Road Map for Arts Education (2006). 
13 So lautete der Titel des Vortrags von Eckart Liebau, Sprecher des Rates für Kulturelle Bildung in 
Deutschland, bei einem UNITWIN Symposium in Nürnberg im Mai 2018 bezeichnenderweise: „Autono-
my of Arts Education – The Perspective of the German Council for Cultural Education“.  
14 Klepacki reflektiert die Traditionsbestimmung des deutschen Diskurses, die 2009 zur Formulierung der 
Berliner Thesen zur Vorbereitung der 2. UNESCO Weltkonferenz für Kulturelle Bildung in Korea führte 
(Klepacki 2015). Interessant ist, dass die idealistischen und romantischen Denktraditionen und die damit 
verbundenen konzeptionellen Vorstellungen bereits in den europäischen Nachbarländern anders ver-
standen werden, auch wenn die internationale OECD-Studie „Arts for Arts Sake“ diese Vorstellungen zu 
stützen scheint (OECD 2013). Komparatistische Studien zum Bildungs- wie Kulturbegriff sind daher ein 
echtes Desiderat. 



1. Einführung 

14                    ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Niederländisch Englisch Deutsch 

onderwijs instruction Unterweisung 

opvoeding education Erziehung 

vorming (self-)formation Bildung 
 

Tabelle 1: Begriffsgeberauch von „Bildung“ in Niederländisch, Englisch und Deutsch beim Begriff „Kulturelle Bildung“: 
Der in der jeweiligen Sprache üblicherweise gebrauchte Begriff ist grau unterlegt; in der jeweils dazugehörigen Zeile 

dann die entsprechenden „wörtlichen“ Übersetzungen, die auf den spezifischen „Bedeutungshof“ in der jeweils anderen 
Sprache hinweisen. 

 

Noch deutlicher wird dies, wenn es zur Übersetzung der Bezeichnung „Kulturelle 

Bildung“ kommt. Im Unterschied zum deutschen Diskurs lautet der entsprechend einge-

setzte niederländische Begriff „Cultuur Educatie“ und der anglophone Begriff „Arts Educa-

tion“ (Arts statt Culture, Education statt Self-Formation). Letzterer ist durch die Fokussie-

rung auf die Künste und auf Erziehung wesentlich enger gefasst. Dennoch hat sich der 

englische Begriff Arts Education im internationalen Gebrauch durchgesetzt.  

 

Nicht nur für die AKBP ist nun zu berücksichtigen, dass sich unter dem einen Begriff 

Arts Education in globalen Diskussionen die jeweiligen lokalen, regionalen und nationalen 

Verständnisse und Praktiken verbergen, meist ohne dass deutlich wird, wie stark diese 

von deutschen, europäischen oder westlichen Vorstellungen abweichen. Dies zeigt sich 

etwa anhand der westlichen Trennung der Kunstgattungen, die sich in den Schulfächern 

Musik, Bildende Kunst, Theater, Tanz mit der jeweils damit verbundenen spartenspezifi-

schen Institutionalisierung (Akademien und Hochschulen, Abteilungen, Förderrichtlinien, 

Museen, Konzerthäuser etc.) widerspiegelt. Eine solche Trennung findet in vielen Teilen 

der Welt traditionell nicht statt.15 Akteure aus Deutschland, die von ihrem Verständnis 

von getrennten Gattungen und von der Zweckfreiheit der Künste ausgehen, werden im 

internationalen Austausch damit automatisch zum Teil der Kolonialisierungsgeschichte, 

die über die Einführung westlicher Institutionen die Trennung der Kunstgattungen in den 

Ländern vor allem in der formalen Bildung erst einführte.16  

                                                
15 z.B. findet diese in den Traditionen von Subsahara-Afrika keine Entsprechung. N’Goma (Bantu) etwa 
ist eine Kunstform, die nicht nur zwischen diesen Gattungen liegt, sondern auch darüber hinaus soziale, 
rituelle und heilende Funktionen abdeckt. 
16 So schreibt etwa Nobumasa Kiyonaga, Professor für Kunst an der East Asia University Yamaguchi: „Das 

Fach „Kunsterziehung“ in Japan wird mit dem Begriff „Bijutsu-Kyouiku (美術教育)“ bezeichnet. Das ist 
tatsächlich eine wörtliche Übersetzung, die „Arts Education“ in etwa entspricht. Allerdings gibt es in 
Japan seit den 1990er Jahren eine Diskussion, ob dieser Begriff immer noch zeitgemäß ist. Denn „Bi-
jutsu“ war eigentlich eine wörtliche Übersetzung des deutschen Begriffs „Schöne Kunst“. Diese wurde 
ausgedacht, damit Japan eine Einladung zur Weltausstellung in Wien aus dem Jahr 1873 (!) entgegen-
nehmen konnte. Vorher besaßen die Japaner keinen Begriff, der mit dem europäischen vergleichbar 

 



1. Einführung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung       15 

Gesprächspartner in internationalen, englischsprachigen Diskursen greifen unter dem 

Begriff „Arts Education“ demnach ggfs. auf eigene, regional geprägte Konzepte, Begriffe 

und Vorstellungen oder aber eben doch auf das westliche Konzept zurück. Dennoch 

müssen wir im internationalen Diskurs von einem gemeinsamen Kern ausgehen, ohne 

den Kommunikation sonst gar nicht mehr möglich wäre. Dass der Begriff „Arts Education“ 

als ein solcher Kern – zumindest irgendwie – funktioniert, zeigte unlängst die oben bereits 

zitierte, weltweite Umfrage, die das MONAES-Konsortium im Jahr 2016 durchgeführt hat: 

85  Prozent der 312 antwortenden Expertinnen und Experten hatten sich mit dem Begriff 

zufrieden gezeigt.17 Für die Kulturelle Bildung – so können die weltweiten Beobachtungen 

aus MONAES zusammengefasst werden – besteht dieser Kern in der Weitergabe des 

jeweiligen kulturellen Erbes in Form von Objekten wie in der Vermittlung von kreativ-

gestalterischen Praktiken und, damit verbunden, deren Transformation und Weiterent-

wicklung.  

 

                                                                                                               
gewesen wäre“ (Stellungnahme am 30.4.2018 im Rahmen eines Forschungsprojekts, an dem der Autor 
beteiligt ist). Ähnliche Phänomene gibt es auch in Neuseeland, Kolumbien oder Kenia (vgl. Akuno et al. 
2015). 
17 Bemerkenswert ist, dass von den Teilnehmenden, die einen anderen Begriff bevorzugen würden, u. a. 
folgende (typische) Antworten gegeben wurden: „[…] cultural education because ‘arts’ often is under-
stood as ‘high art’.“ Oder: „The term ‘Ästhetisch-Kulturelle Bildung’ encompasses [..] the socio-cultural 
context of individuals.“ Oder: „[…] ‘creative learning’ is a more inclusive term.“ Oder: „I personally prefer 
to use terms that are discipline specific such as dance education, music education, theatre education.“ 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

16                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

2. Zur Grundlegung: Experteninterviews in Deutschland 

Um nun eine Grundlage für die Entwicklung von Ansätzen für die nationale wie interna-

tionale Praxis zu schaffen, werden in einem ersten Schritt ausgewählte Experten in 

Deutschland im Hinblick auf ihre Erfahrungen und Reflexionen befragt, um dann an-

schließend, in Kapitel 3, internationale Erfahrungen und Diskurse durch die Analyse von 

Beiträgen aus dem UNESCO UNITWIN Netzwerk „Arts Education Research for Cultural 

Diversity and Sustainable Development“ einzubeziehen.  

 

Die Experten aus Deutschland, die aufgrund ihrer langjährigen Erfahrung in Projekten 

der Kulturellen Bildung an der Schnittstelle zur Interkulturellen Bildung ausgewählt 

wurden, sollten für ein ca. einstündiges Gespräch zur Verfügung stehen, um konkrete 

Beispiele von Projekten der Kulturellen Bildung darzustellen, die diversitätsorientiert sind 

und mit internationalen Partnern realisiert wurden oder werden.18 Die Gespräche wurden 

über Skype geführt und aufgezeichnet, um sie dann zu paraphrasieren und anschließend 

auszuwerten. Die hier vorgelegten Zusammenfassungen der Auswertungen wurden den 

Gesprächspartnern jeweils zur Korrektur und zur Freigabe zugeschickt.  

 

Beispiel 1: Europe in Perspective – einwöchige grenzüberschreitende Fortbildun-
gen für Tandems (Lehrkräfte und Kultureinrichtungen) 

Das Beispiel wurde von Rolf Witte, Bildungsreferent und Leitung Kulturelle Bildung 

International bei der Bundesvereinigung Kulturelle Jugendbildung (bkj), vorgeschlagen 

und im gemeinsamen Gespräch am 5. März 2018 diskutiert.  

 

Kurzsteckbrief 

1. Art der Aktivität: Fortbildung für Vermittler in der Kulturellen Bildung 

2. Zielgruppe: 13 Tandems (je eine Lehrkraft und eine Person aus einer Kulturein-

richtung) 

3. Kunstgattung: alle Bereiche  

4. Voraussetzungen für die Teilnahme: Erfahrung in der lokalen Kooperation von 

Schule und Kulturbereich 

5. Teilnahme kostet während der Projektlaufzeit nichts. 

6. Abschluss: Teilnahmebescheinigung 

                                                
18 Die ursprüngliche Bitte, jeweils zwei Beispiele, einmal ein Projekt in Deutschland und einmal eines in 
internationaler Zusammenarbeit zu benennen, hat sich dabei als nicht sinnvoll erwiesen, da allen Teil-
nehmenden offensichtlich vor allem ein bestimmtes Vorhaben vor Augen stand, das ihnen am besten 
geeignet erschien, ihre Ideen zu illustrieren. 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        17  

7. Dauer: Eine Fortbildung dauert mit An- und Abreise sechs Tage. 

8. Geschichte des Vorhabens: Im Jahr 2018 gibt es drei Durchläufe, finanziert von 

der Stiftung Mercator und dem EU-Programm Erasmus+. 

 

Inhaltliche Zusammenfassung des Gesprächs mit Rolf Witte  

Ziel der hier vorgestellten Fortbildung ist es, Teilnehmenden aus verschiedenen europäi-

schen Ländern durch geeignete Übungen sensibel, offen und bewusst für verschiedene 

Dimensionen existierender Vielfalt zu machen. Die jeweiligen Teilnehmenden sind immer 

Tandems, bestehend aus je einer Lehrkraft einer Schule und einem Partner aus einer Kul-

tureinrichtung. Der Prozess der Sensibilisierung für Diversität geschieht zum einen im 

Hinblick auf die jeweilige eigene Person und ihre innere Haltung in Form von Selbsterfah-

rung, Selbstreflexion bzw. durch das Feedback in der Gruppe. Zum anderen wird dies im 

Hinblick auf die Gruppe durch offenes Kennenlernen anderer Menschen und Positionen 

unabhängig von Zuschreibungen und Typisierungen thematisiert sowie durch eine kogni-

tive Auseinandersetzung mit möglichst vielen Aspekten von Diversität (Erstellung einer 

„diversity-map“). Mit einem, durch die Maßnahme gesteigerten reflektierten Bewusstsein 

bzw. durch die so bewusster gewordene und weiterentwickelte eigene Haltung zum 

Thema Vielfalt soll erreicht werden, dass in den von den Teilnehmenden später an ihrem 

jeweiligen Ort durchgeführten Projekten mit Schülern und Jugendlichen keine unreflek-

tierten Zuschreibungen, Vorurteile oder ideologische (z. B. nationalistische) Denkmuster 

unbewusst weitergegeben werden. Für die Entwicklung der Übungen liegt ein Kompe-

tenzmodell („SPIDERGRAM – INTERCULTURAL HABITS OF MIND“) vor, das fünf 

Dimensionen der eigenen Haltung in Form von Adjektiven als zentrale Bereiche im Lern-

prozess bewusst macht:  

 

„Self-aware (Recognising own prejudices; Understanding ‘me’ and ‘us’; Avoiding gener-

alisations/ stereotypes) 

Resilient (Tolerating uncertainty: Sticking with difficulty; Daring to be different) 

Collaborative (Respectful and sharing; Appreciating other realities; Fostering critical 

thinking) 

Discovering (Exploring and recognising difference; Making other perspectives visible; 

Identifying and challenging assumptions) 

Convergent (Making connections; Establishing more equitable interactions; Build com-

mon values).“19 

 

                                                
19 Die Originalsprache wurde beibehalten, um mögliche übersetzungsbedingte Verfälschungen zu ver-
meiden. 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

18                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Beispiel 2: Berufsbegleitender Studiengang „Musik.Welt – Kulturelle Diversitäten 
der Musikalischen Bildung“ an der Universität Hildesheim

20 
 

Dieses Beispiel wurde von Raimund Vogels, Professor für Musikethnologie an der Hoch-

schule für Musik, Theater und Medien Hannover, Studienzentrum Weltmusik, vorge-

schlagen und am 20. Februar 2018 gemeinsam diskutiert.  

 

Kurzsteckbrief 

1. Art der Aktivität: Berufsbegleitender Masterstudiengang „Außerschulische Mu-

sikvermittlung“  

2. Zielgruppe: Musikerinnen und Musiker, die sich qualifizieren wollen, gezielter 

Mix aus verschiedenen musikalischen Kulturen (digitales Techno in Berlin, syri-

sche traditionelle Musik, …), d. h. Diversität ist ein positives Auswahlkriterium; 

50  Prozent männlich-weiblich; über 50  Prozent internationale Studierende 

3. Kunstgattung: Musik 

4. Voraussetzungen für die Teilnahme: musikalische Eignung (Aufnahmeprü-

fung) 

5. Teilnahme kostet 8.000,00 Euro (-> Es gibt Stipendien für alle) 

6. Abschluss: Master für Musikvermittlung (außerschulisch), einige gehen auch in 

Schulen, besonders qualifiziert für heterogene Klassen; einige kooperieren als 

externe Künstlerinnen und Künstler mit Schulen 

7. Dauer: berufsbegleitend, d. h. einmal im Monat, jeweils Freitag bis Sonntag  

8. Geschichte des Vorhabens: Seit 2014 haben vier Kohorten teilgenommen.  

 

Inhaltliche Zusammenfassung des Gesprächs mit Raimund Vogels 

Die Teilnehmenden an dem Studiengang „Musik.Welt – Kulturelle Diversitäten der Mu-

sikalischen Bildung“ haben unterschiedlichste Hintergründe. Sie begegnen in ihrem Stu-

dium jeweils unvertrauten musikalischen Formen, Systemen und Musikkulturen, defi-

niert u. a. durch ihre spezifischen musikalischen Regeln und Arten der Instrumentierung. 

Diese musikalischen Systeme werden jedoch nicht als voneinander getrennte Domänen 

aufgefasst, d. h. die Grenzen zwischen ihnen sind fluid. Musikalische „Identitäten“ in 

diesem Sinn sind historisch immer an einem bestimmten Ort entstanden (und werden 

auch meist nach diesem Ort benannt, z. B. syrische Musik). Sie sind jedoch nicht auf eth-

nografische oder nationale Zuweisungen reduziert und fixiert.  

                                                
20 www.uni-hildesheim.de/studium/studienangebot/weiterbildung-berufsbegleitend/kulturelle-
diversitaet-in-der-musikalischen-bildung-master-of-arts-ma-zertifikatsstudium/.  

file:///C:/Users/ernst/Dropbox/ifa/www.uni-hildesheim.de/studium/studienangebot/weiterbildung-berufsbegleitend/kulturelle-diversitaet-in-der-musikalischen-bildung-master-of-arts-ma-zertifikatsstudium/
file:///C:/Users/ernst/Dropbox/ifa/www.uni-hildesheim.de/studium/studienangebot/weiterbildung-berufsbegleitend/kulturelle-diversitaet-in-der-musikalischen-bildung-master-of-arts-ma-zertifikatsstudium/


2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        19  

Eine für den Studiengang typische Vorgehensweise kann durch folgendes Beispiel 

veranschaulicht werden: Die Teilnehmenden stellen sich bzw. ihre eigene musikalische 

Biografie (z. B. das erste Lied, das sie auf der Blockflöte gelernt haben) zu Beginn musika-

lisch vor. In der Begegnung mit den musikalischen Systemen der anderen Teilnehmenden 

mit ganz anderen Hintergründen stellt sich zunächst Verunsicherung ein. Die Studieren-

den begreifen zunächst einmal nicht genau die Musikformen der anderen. Deshalb wer-

den die fremden Musikstücke zunächst einfach nachgespielt, nachgeahmt. Die Musike-

rinnen und Musiker zeigen sich dabei gegenseitig, wie das Spielen geht. Das führt schließ-

lich zu gemeinsamem, experimentellem Musizieren, wodurch neue, hybride Formen, 

Vermischungen und Transformationen entstehen. 

 

Das berufsbegleitende Studium findet in Form von Wochenendkursen statt und wird 

durch Module strukturiert. Dabei ist es den Verantwortlichen wichtig, diese in einen 

gemeinsam geteilten Alltag der Studierenden während der Präsenzphasen einzubetten. 

Der Studiengang hat verschiedene Module: Musikpädagogik / Methoden (Workshop-

Kompetenzen); Musikethnologie; Soziale Arbeit, Management; Musikalische Praxis (ein 

Instrument aus einer anderen Musikkultur lernen). Er soll durch seine Praxis- und Berufs-

orientierung für den beruflichen Erfolg nach dem Studium (Zugang zum Arbeitsmarkt) 

nützlich sein, was vor allem für die Teilnehmenden mit Migrationshintergrund ein zentra-

les Anliegen ist. 

 

Beispiel 3: Graduiertenschule Performing Sustainability. Cultures and Develop-
ment in West-Africa – Kooperation mit Universitäten in Nigeria und Ghana

21 
 

Auch dieses Beispiel wurde von Raimund Vogels vorgeschlagen und im soeben genann-

ten Gespräch am 20. Februar 2018 diskutiert. 

 

Kurzsteckbrief 

1. Art der Aktivität: Graduiertenschule zur Rolle der Kultur in der Nachhaltigen 

Entwicklung: jährliche Summerschools in Afrika und einmal drei Monate in 

Hildesheim (Bibliotheksstudium) 

2. Zielgruppe: Nachwuchsakademikerinnen und -akademiker in Nigeria und 

Ghana 

3. Kunstgattung: alle Kunstgattungen und weitere Disziplinen wie z. B. Manage-

ment, Soziale Arbeit  

                                                
21 https://www.uni-hildesheim.de/sustainability/. 

https://www.uni-hildesheim.de/sustainability/


2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

20                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

4. Voraussetzungen für die Teilnahme: Bewerbung und Auswahl basierend auf 

den wissenschaftlichen Kriterien vor Ort 

5. Teilnahme: kostenlos, es gibt dreijährige Promotionsstipendien  

6. Abschluss: PhD  

7. Dauer: Durchführung 2018-2020 

8. Geschichte des Vorhabens: Start der Partnerschaft im Dezember 2016; Aus-

schreibung August 2017 

 

Inhaltliche Zusammenfassung des Gesprächs mit Raimund Vogels 

Ansatz: Das Vorhaben wird mit zwei Millionen Euro vom Bundesministerium für wirt-

schaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (BMZ) über den Deutschen Akademischen 

Austauschdienst (DAAD) im Rahmen eines Programms für sechs weltweite Graduierten-

schulen zur Unterstützung der Sustainable Development Goals (SDGs) finanziert. Eine da-

von ist die in Hildesheim stattfindende Graduiertenschule zur Rolle der Kultur in der 

Nachhaltigen Entwicklung. Besondere Bedeutung haben dabei die SDGs Nr. 16 und 17: 

„Promote peaceful and inclusive societies for sustainable development“ und „Strengthen the 

means of implementation and revitalize the global partnership for sustainable development“. Im 

Kontext der friedlichen Entwicklung von Gesellschaften ist z. B. in Nigeria die Bedrohung 

durch Boko Haram zu nennen. Und in Ghana stehen etwa HIV-Prophylaxe und soziale 

Spannungen im Zentrum. Ziel ist es, gesellschaftliche Dialoge, die oftmals durch gewalt-

same Konflikte abgerissen sind, wieder in Gang zu setzen und Prävention vor weiteren 

Konflikten durch aktiven Umgang mit diesen zu leisten. Ansonsten besteht die Gefahr, 

dass unterdrückte Konflikte gewaltsam wieder ausbrechen.  

 

„Im Nordosten Nigerias leben über zwei Millionen Binnenflüchtlinge. Studierende und 

Doktoranden der Universitäten Maiduguri/Nigeria, Cape Coast/Ghana und Hildes-

heim/Deutschland erarbeiten in den kommenden Jahren lokale Strategien, um Konflikte 

und traumatische Erlebnisse zu bewältigen. Dabei setzen sie auf die Kraft der Künste – 

etwa Theater, bildende Kunst und Literatur.“22  

 

Durchführung: Es gibt zwei afrikanische und einen deutschen Partner (Universität Hil-

desheim), die diese Graduiertenschule gemeinsam leiten. Für die insgesamt 18, auf drei 

Jahre angelegten Stipendien23 gab es eine Ausschreibung, auf die 80 Bewerbungen eingin-

gen. Für die ausgewählten Stipendiaten finden jährlich zwei 14-tägige Workshops vor Ort 

                                                
22 12 PhD- und 6 MA-Stipendien. Siehe auch https://www.uni-
hildesheim.de/fb2/institute/kulturpolitik/internationales/sdg-graduate-school/.  
23 https://www.uni-hildesheim.de/sustainability/index.php/scholarship-holders/.  

https://www.uni-hildesheim.de/fb2/institute/kulturpolitik/internationales/sdg-graduate-school/
https://www.uni-hildesheim.de/fb2/institute/kulturpolitik/internationales/sdg-graduate-school/
https://www.uni-hildesheim.de/sustainability/index.php/scholarship-holders/


2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        21  

statt, gehalten von Raimund Vogels und weiteren internationalen Expertinnen und Exper-

ten (z. B. einem Musiksoziologen mit Erfahrung in Konfliktbewältigung im ehemaligen 

Jugoslawien). Ziel dieser Workshops ist zum einen die Erweiterung des Diskursfeldes für 

die Stipendiaten sowie das Vertrautwerden mit internationalen methodologischen Stan-

dards für Forschung und Lehre (z. B. in Schreibwerkstätten). Auf diese Weise findet eine 

Verbindung internationaler und lokaler Diskurse statt. Die Teilnehmenden werden so auf 

den lokalen und internationalen akademischen Arbeitsmarkt vorbereitet.  

 

Die Rolle der Kunst/Künste: Die Künste sind in diesen Vorhaben ein geeignetes Mittel, 

gesellschaftliche Fragen anzusprechen und Konflikte zu benennen, ohne dass die Kon-

fliktpartner ihr Gesicht verlieren oder ihre Würde verletzt wird. So wird etwa ein Text in 

Liedform anders gehört, als wenn er gesprochen wird. In diesen Fällen werden etwa 

Konflikte mit künstlerischen Ausdrucksformen bei multimodalen Aufführungen (theatral, 

aber auch visuell und grafisch) angesprochen und Lösungsvorschläge erarbeitet. Im Rah-

men der Künste können so Modelle gefunden werden, die auf reale Situationen übertrag-

bar sind (siehe unten Beispiel 4). 

 

Für einen solchen Ansatz, künstlerische Ausdrucksformen zur Förderung gesellschaft-

licher Kohäsion in Postkonfliktsituationen zu nutzen, sind die traditionellen Auffassun-

gen der Künste in Afrika (z. B. N’Goma) besonders geeignet, da es dort weder westliche 

Gattungstrennungen noch die Trennung von Kunst und Leben gibt: Theater ist vielmehr 

„multimodales Enactment sozialer Situationen“, Heilung und zugleich Kontakt mit Ah-

nen. Die Künste haben also eine eindeutig soziale Funktion. Das macht sie im Kontext von 

Studien zur zivilen Konfliktbearbeitung (peace studies, development studies) interessant. In 

Deutschland dagegen verhindert der westliche Kunstbegriff (Stichworte: Trennung der 

Gattungen, Autonomie, Unterscheidung von Hoch- und Populärkultur, „Reinheit“ [Zitat 

Vogels, 1:0624]) oft ein Verständnis für komplexere Kunstformen aus anderen Kulturkrei-

sen, die jedoch gerade durch ihre Verwobenheit mit sozialen Praxen große Potenziale für 

soziale Zielsetzungen haben.  

 

  

                                                
24 Die Zeitangaben beziehen sich hier und im Folgenden auf die entsprechende Stelle in der Audioauf-
zeichnung des Gesprächs. 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

22                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Herausforderungen 

 Verständnisse: Künstlerische Ansätze werden von den Stipendienanwärterin-

nen und -anwärter, die nicht aus dem Feld der Kulturellen Bildung kommen 

und vor allem traditionell wissenschaftlich orientiert sind, oft nur mit Schwie-

rigkeiten verstanden. Der Begriff „Künstlerische Ausdrucksform“ z. B. ist jen-

seits des westlichen kunstwissenschaftlichen Theoriekanons nicht geläufig. Des-

halb werden in den Workshops mit den Promovierenden z. B. Theater-

workshops angeboten, damit die Teilnehmenden verstehen, was theatre for peace 

/ development auf der Ebene von Praktiken bedeuten kann. Dennoch: „Sie verste-

hen echt nicht, was wir mit ihnen machen.“ (47: 40) Es ist sehr schwer, den aka-

demischen Diskurs und die kulturellen Konzepte zu vermitteln: „Ich sage Mu-

sik, aber was verstehen sie darunter?“ 

Im Vorhaben müssen zwei wissenschaftliche Traditionen ausgeglichen oder 

Übergänge zwischen beiden gestaltet werden. Dabei geht es um eine Vermei-

dung von westlicher Deutungshoheit über Wissenschaft, auch weil sonst die 

Teilnehmenden für den lokalen Arbeitsmarkt nicht mehr infrage kommen. Die 

Idee ist nicht, das System dort zu ändern. 

 Doppeltes Machtgefälle: Zum einen kommt das Geld aus Deutschland, zum 

anderen wird von den Teilnehmenden die Rolle des deutschen Professors bzw. 

der Professorin äußerst hierarchisch interpretiert. Dass es ein gemeinsames Inte-

resse gibt, ist oft nicht vermittelbar bzw. durch die menschliche Ebene, z. B. ei-

nen gemeinsam geteilten Alltag (siehe Beispiel 1), nur ansatzweise auflösbar.  

 Kulturelle Bildung in Deutschland: Für die Akteure in Deutschland stellt sich 

die Frage, wie sich die Kulturelle Bildung den anderen Verständnissen von 

Kunst und Kultur öffnen kann (Decolonizing arts education). Wie ist die Erweite-

rung des Verständnisrepertoires, das Wissen über unterschiedliche Praxen zu 

gestalten? Welche Kenntnisse sind dabei besonders relevant, welche Fähigkeiten 

besonders wichtig? 

Vorgeschichte: Raimund Vogels forschte bereits vor Projektbeginn über 15 Jahre in Mai-

duguri, Nigeria, und hat dort ein Archiv über die Musik in Nordostnigeria aufgebaut. 

Darüber hinaus war er drei Jahre in Ghana. Seine Motivation für das Vorhaben ist es, 

etwas an diese Länder zurückzugeben: „Meine Professur basiert auf den Leuten dort.“ 

Auch basiert sie auf dem Gefühl der Solidarität: „Ich habe Glück gehabt, weil ich in 

Deutschland lebe.“  

 

  



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        23  

Beispiel 4: Arbeit mit Jugendlichen aus Townships am Magnet Theater, Kapstadt, 
Südafrika

25 
 

Das letzte Beispiel stammt von Julius Heinicke, Professor für angewandte Kulturwissen-

schaften an der Hochschule für angewandte Wissenschaften Coburg. Es wurde in einem 

Gespräch am 7. März 2018 gemeinsam diskutiert.  

 

Kurzsteckbrief: 

1. Art der Aktivität: Mischung aus Berufsqualifikation, sozialer Gewaltprävention, 

Stärkung von Selbstbewusstsein und Empowerment  

2. Zielgruppe: jährlich ca. 15 talentierte und motivierte Jugendliche aus den 

Townships in Kapstadt (17–22 Jahre alt)  

3. Kunstgattung: Theater  

4. Voraussetzungen für die Teilnahme: Talent und Motivation, in Workshops und 

in einem Auswahlprozess ermittelt 

5. Teilnahme: kostenlos 

6. Abschluss: Zertifikat  

7. Dauer: Eine Maßnahme besteht aus einem zweijährigen Training (ganztägig, das 

ganze Jahr über) für jede Kohorte  

8. Geschichte des Vorhabens: Das Projekt existiert seit 2008. 

 

Inhaltliche Zusammenfassung des Gesprächs mit Julius Heinicke 

Die zwei wichtigsten Zielsetzungen des Projekts des „Magnet Theater“ in Kapstadt sind:  

 Verbesserung der sozialen Lage von Jugendlichen in den Townships in 

Kapstadt, um die Voraussetzungen für eine selbstverantwortliche Gestaltung ih-

rer Biografie zu schaffen. D. h. die Jugendlichen erwerben Kompetenzen für eine 

Ausbildung, ein Studium bzw. den Arbeitsmarkt im Allgemeinen. (70  Prozent 

bekommen nach dem Abschluss eine Arbeitsstelle in einem einschlägigen Be-

reich, z. B. in den Medien oder einen Studienplatz.) 

 Bearbeitung existierender Konflikte zwischen den verschiedenen ethnischen und 

sozialen Gruppen in den Townships, um durch künstlerische und kreative Prak-

tiken (hier verstanden als ein symbolischer Raum produktiver Auseinanderset-

zung) eine Form der (friedlichen) Austragung zu finden.  

 

Die (zweijährige) Arbeit für die beteiligten Jugendlichen beginnt mit der Entwicklung 

einer eigenen Geschichte, die z. B. in Form einer Aufführung erzählt werden soll (vgl. 

                                                
25 http://magnettheatre.co.za/. 

http://magnettheatre.co.za/


2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

24                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Beispiel 2). Damit findet eine Thematisierung und Auseinandersetzung mit den erlebten 

Konflikten sowie mit der Frage nach dem eigenen Selbst statt. Die Theaterform erlaubt es, 

diese Themen in einem geschützten Raum und mit großer Freiheit darzustellen (zu do-

kumentieren, zu rekonstruieren) sowie zu gestalten (z. B. durch die Entwicklung trans-

formativer Narrative). Im Hinblick auf eine verbesserte Perspektive auf eine spätere Er-

werbstätigkeit soll so die Basis für eine produktive und konstruktive Entwicklung der 

Jugendlichen im sozialen Kontext geschaffen werden.  

 

Der Einsatz verschiedener künstlerischer Mittel aus vielfältigen Traditionen führt da-

bei schließlich zu einem „transkulturellen Erleben“ und kann somit selbst als Modell des 

Umgangs mit Vielfalt verstanden werden. Er ist also selbst ein Beispiel dafür, wie Diversi-

tät und Austausch friedlich, konstruktiv und bereichernd gestaltet werden können. Ob-

wohl der Grundansatz des Applied Theatre – gerade in dieser Hybridität – letztlich eine 

westliche Form ist, ist diese spezielle Mischung spezifisch südafrikanisch: „Südafrika, das 

sich selbst als „Rainbow Nation“ definiert, ist uns hier 20 Jahre voraus.“ [50:15] Damit 

bekomme, so Heinicke, das Vorhaben Modellcharakter, von dem dann auch die deutsche 

Kulturelle Bildung / Theaterpädagogik wiederum viel für die eigene Praxis lernen könne. 

 

Auswertung der vier Beispiele 

Methode 

Die Kategorien für die Auswertung der oben dargestellten Gespräche wurden methodisch 

in einem Mix aus induktivem und deduktivem Ansatz bestimmt. Einige Kategorien stan-

den vor der Auswertung fest (wie z. B. die Frage nach dem Gegenstand bzw. den Grup-

pen, die die Diversität begründen, oder die Unterscheidung von trans-, inter- und multi-

kulturell – siehe unten Kapitel 5), weitere Kategorien wurden induktiv aus den Gesprä-

chen gewonnen, d. h. aus dem Material generiert (wie z. B. die Kategorie der Professiona-

lisierung oder die Modellierung diversitätsbezogener Kompetenzen).  

 

Im Folgenden werden zunächst jene Aspekte diskutiert, die in allen Beispielen ähnlich 

auftauchen. Anschließend sind die Kategorien zu besprechen, die große Unterschiede 

zwischen den Vorhaben markieren und so das jeweilige spezifische Profil zeigen.  

 

Übergreifende, gemeinsame Merkmale 

Probebühne im geschützten Raum: In allen Beispielen gibt es einen besonderen, ausge-

zeichneten und begrenzten Raum, in dem sich die Teilnehmenden an den Projekten je-

weils gefahrlos öffnen und wo sie – jenseits alltäglicher Zwänge – Neues erproben kön-

nen. Hier können sie etwa Themen ansprechen, die sie sich im Alltag nicht anzusprechen 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        25  

trauen, hier können sie neue Erfahrungen zulassen, die sonst abgewehrt würden. Solche 

Räume zu eröffnen, ist grundlegend für die Kulturelle Bildung, zumal dabei auch die 

Möglichkeit zu explorierender ästhetischer Erfahrung und zum künstlerischen Ausdruck 

geboten wird. In einem solchen Raum, der zunächst sowohl Schon- wie Freiraum ist, 

können dann auch soziale, religiöse oder kulturelle Konflikte auf ungefährliche Art und 

Weise artikuliert und bearbeitet werden sowie experimentell und ohne Risiko Alternati-

ven erprobt werden. 

 

Gesellschaftspolitische Positionierung und Werteorientierung: In allen Beispielen 

kommt eine bestimmte gesellschaftspolitische Begründung zur Sprache, die das jeweilige 

Vorhaben (mit)begründet, sei es etwa die Positionierung gegen aufkommende Nationa-

lismen in Europa, die durch die konkrete Maßnahme unterlaufen werden sollen (Witte – 

Beispiel 1), sei es eine Stellungnahme zur politischen Situation in Südafrika (Heinicke – 

Beispiel 4), der Bezug auf die Konfliktsituationen in Nigeria und Ghana (Vogels – Beispiel 

3) oder die Verknüpfung von Integrationsanliegen gegenüber Zugewanderten mit Ansät-

zen der Kulturellen Bildung in Deutschland (Vogels – Beispiel 2). Diese Einbettung in 

einen gesellschaftspolitischen Bezugsrahmen und die Orientierung an wertebezogenen 

Zielen – die am deutlichsten im Beispiel zu den SDGs der Vereinten Nationen im Gradu-

iertenkolleg (Beispiel 3) angesprochen sind – stellen ein wichtiges Merkmal aller Beispiele 

dar. 

 

Kulturelle Bildungsarbeit als gesellschaftliche Entwicklungsarbeit: Eng mit der politi-

schen Positionierung verbunden ist das Selbstverständnis der Verantwortlichen, Kulturel-

le Bildung als Beitrag zur Entwicklung der jeweiligen Gesellschaft zu verstehen, sei es im 

Hinblick auf Integration in Deutschland (Vogels – Beispiel 2), auf die Entwicklung eines 

auf Vielfalt beruhenden europäischen Bewusstseins (Witte – Beispiel 1) oder als Beitrag 

zur Entwicklung afrikanischer Gesellschaften im Hinblick auf die Verbesserung der sozia-

len Lage von Jugendlichen und zur Entschärfung sozialer Konflikte (Vogels – Beispiel 3; 

Heinicke – Beispiel 4).  

 

Professionalisierung der Teilnehmenden: Eine bemerkenswerte Gemeinsamkeit aller 

vier Beispiele ist die Koppelung des Ziels „Diversitätsbewusstsein“ mit der beruflichen 

Qualifikation der Teilnehmenden. Egal ob gefährdete Jugendliche aus den Townships 

(Heinicke – Beispiel 4) oder ob gut situierte, europäische Multiplikatoren der Kulturellen 

Bildung (Witte – Beispiel 1), alle geschilderten Aktivitäten haben immer auch das Ziel, 

berufliche Kompetenzen auszubilden. Dabei reicht das Spektrum von klassischen Entre-

preneurship-Ansätzen über die Idee der Partizipation an Kultur und Gesellschaft bis hin 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

26                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

zum generellen Anspruch des individuellen Empowerments. Wichtig zu erwähnen ist 

dabei, dass die Professionalisierung in keinem Fall nur ein „Zugmittel“ ist, das für ein 

anderes Ziel (hier Diversitätsorientierung) im Sinne einer ideologischen Beeinflussung 

eingesetzt wird. Persönliche und gesellschaftliche Entwicklung gehen vielmehr Hand in 

Hand. 

 

Persönliche Motivation und Identifikation der befragten Experten: Kein Inter-

viewpartner bezog sich auf Beispiele oder Maßnahmen Dritter, um diese aus einer Au-

ßenposition darzustellen. Im Fokus standen immer Vorhaben, in denen die Befragten 

selbst eine aktive Rolle spielten oder immer noch spielen bzw. für die sie verantwortlich 

waren oder sind. Vor diesem Hintergrund sind das hohe Engagement und der hohe Grad 

an Involviertheit und Identifikation zu sehen. So vermittelten alle Gesprächspartner ihre 

eigene Überzeugung von der Qualität und dem Erfolg ihres jeweiligen Ansatzes. Die 

Vorhaben sind also von einzelnen, hoch motivierten, begeisterten Individuen getragen 

und damit typische Beispiele für Best Practice. Sie bilden keine institutionalisierten, in 

Strukturen abgesicherten Praktiken ab.26 

 

Unterschiede 

Methodischer Ansatz: In den Gesprächen zeichnete sich eine interessante und vor allem 

breite Vielfalt unterschiedlichster Methoden und Ansätze ab. Diese sind, jeweils für sich 

genommen, auf die spezifischen Herausforderungen zugeschnitten und setzen die damit 

verbundenen jeweiligen Ziele um.27 Folgende Unterschiede sind auffällig: 

 Am deutlichsten wird eine individualistische Orientierung im Beispiel 1 von 

Witte, das von einer initialisierenden Hinterfragung bestehender Stereotype 

bzw. vertrauter Denkmuster ausgeht, um dann über Prozesse der Selbsterfah-

rung zu einer Sensibilisierung gegenüber Vorurteilen im Umgang mit Alterität 

zu kommen. Im Zentrum steht hier also ein didaktisch durchdesignter und me-

thodisch differenziert aufbereiteter Prozess zur gezielten, reflexiv-bewussten 

Persönlichkeitsentwicklung der einzelnen Teilnehmenden. Diversität wird da-

bei explizit thematisiert. 

 Intentional ähnlich jedoch methodisch ganz anders ist der Ansatz im Beispiel 4 

(Heinicke). Hier entwickeln die Jugendlichen aus den südafrikanischen 

Townships Selbst-Narrative, jedoch nicht kognitiv-reflexiv im Sinne der soeben 

                                                
26 Die Diskussion um das Verhältnis von innovativen Pilot-(Leuchtturm-)projekten und nachhaltigen 
Strukturen muss auch in diesem Zusammenhang immer wieder neu geführt werden. 
27 Ob daraus der Schluss gezogen werden kann, dass es nicht die eine, die richtige Methode gibt, wird 
weiter unten diskutiert. 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        27  

angesprochenen Selbsterfahrung, sondern, und das ist entscheidend, gestalte-

risch im Medium der Kunst. Intendiert ist also eine symbolische Bearbeitung 

und künstlerische Bewältigung nicht nur von Lebensentwürfen, sondern auch 

der damit verbundenen sozialen Konflikte. Die interkulturelle Sensibilisierung 

findet dabei vollständig in der Kunst statt, auch in reflexiven, also nicht gestal-

tenden Phasen wenn z. B. die Vielfalt der kulturellen Einflüsse auf die Theater-

form zum Thema gemacht wird.  

 Ganz anders der Studiengang in Hildesheim (Beispiel 2 von Vogels), der bei der 

Erfahrung der Vielfalt künstlerischer Formen ansetzt und bei dem die Teilneh-

menden in die ihnen fremden Ausdrucksformen eintauchen, sich immersiv 

hineinbegeben, um sie von innen heraus praktisch, d. h. künstlerisch explorativ 

zu erkunden. Interkulturelle Sensibilisierung im sozialen Bereich ist dabei ein 

zwar durchaus intendierter, aber nicht expliziter und damit methodisch auch 

nicht gesteuerter Nebeneffekt, der somit eher randständig bleibt. 

 Nicht ganz so deutlich werden die methodischen Ansätze am Beispiel der Ko-

operation mit Ghana / Nigeria (Beispiel 3), da dieses zunächst auf Wissenschafts-

förderung zielt. Interkulturelle Lernprozesse bzw. Bewusstseinsbildungen bei 

den 18 Stipendiatinnen und Stipendiaten werden ermöglicht aber nicht explizit 

modelliert.  

 

Verständnis von Diversität: Die genannten Methoden decken, das wird hier deutlich, ein 

breites Spektrum ab. Dieses Spektrum soll im nächsten Kapitel in den Diskurs über die 

Frage der Autonomie der Kunst bzw. der künstlerischen Erfahrung im Kontext von Bil-

dung eingebunden werden.28 Interessant hier ist die Abhängigkeit des jeweils gewählten 

methodischen Ansatzes von dem jeweiligen Diversitätsverständnis (siehe Abb. 1).  

 So geht Witte im Beispiel 1 etwa von einem sehr weiten Diversitätsbegriff aus, 

der Genderfragen ebenso umfasst wie persönliche Orientierungen, Unterschiede 

zwischen Ländern ebenso wie in der Sprache. Das führt konsequenterweise 

dann zur Thematisierung von Vielfalt an der eigenen Person. Diversität ist dem-

nach ein persönlichkeitskonstituierendes, gegebenes, neutrales Faktum, das 

als solches nicht weiter bewertet wird. Dieses Verständnis geht weiter als der 

von der UNESCO vorgeschlagene Begriff, der auch dieser Studie zugrunde liegt. 

 Bei Heinicke (Beispiel 4) dagegen werden zunächst vor allem ethnische Dimen-

sionen angesprochen. Der Diversitätsbegriff thematisiert damit insbesondere die 

Spannungen zwischen Migrantengruppen in Südafrika. Diversität bezieht sich 

                                                
28 “Education through Arts” or “Education in the Arts”, siehe Lindström 2012 oder OECD 2013. 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

28                       ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

somit auf ein soziales Problem. Ähnlich ist das dritte Beispiel von Vogels (Gra-

duiertenschule Performing Sustainability) zu verstehen, bei dem es um Bildungs-

prozesse im Kontext religiös-kultureller Konflikte in Westafrika geht.  

 Eine dritte Auffassung macht schließlich das ebenfalls von Vogels benannte Bei-

spiel des berufsbegleitenden Studiengangs „Musik.Welt“ deutlich, in dem 

Diversität künstlerisch definiert ist und damit nicht nur als eine zu bewältigende 

Herausforderung, sondern v.a. als künstlerischer Reichtum gesehen wird, ein 

Verständnis, das der UNESCO-Definition am nächsten kommt. 

 

 
Abb. 1: Verständnisse von Diversität, eigene Darstellung 

 

Was in allen Beispielen fehlt, ist eine Auseinandersetzung mit konsequent postkoloni-

alen Ansätzen. Dieses Fehlen bestätigt die oben formulierte Kluft zwischen diesen Theo-

rien und Praxisansätzen. Darüber hinaus wird im Hinblick auf das breite Spektrum der 

unterschiedlichen Verständnisse deutlich, dass eine klare Konzeptbildung innerhalb der 

Community der Kulturellen Bildung schwierig ist.29 (Vgl. dazu auch die Diskussion zur 

Defizit- und Potenzialorientierung im folgenden Kapitel 2). 

 

  

                                                
29 Dies gilt vor allem, wenn mit künstlerischer Vielfalt (als Reichtum) soziale Vielfalt (als Problem) adres-
siert wird mit dem Ziel, Diversität nun als (neutrales) persönliches Faktum anzunehmen. 



2. Zur Grundlegung: Experteninterviews aus Deutschland 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung        29  

Weiche und harte Faktoren: Die Unterschiede sind jedoch nicht nur durch verschiedene 

Verständnisse von Diversität, wie soeben aufgezeigt, begründet. Vielmehr unterliegen sie 

auch äußeren, nicht durch die jeweilige Maßnahme zu beeinflussenden Faktoren. Zu 

diesen gehören z. B. die verschiedenen Zielgruppen, aber auch gesellschaftspolitische 

Rahmenbedingungen: Wo etwa findet die Maßnahme statt und unter welchen Vorausset-

zungen? Definiert sich das Land, in dem eine Maßnahme stattfindet, in seiner Politikge-

staltung selbst z. B. als Einwanderungsland oder als vielfältig? Ist Diversität ein wichtiges 

Element des Selbstverständnisses (Südafrika: Rainbow Nation; siehe auch Singapur weiter 

unten) oder geht es um Minderheits-/Mehrheitsverhältnisse? 

 

Erste Ansätze zu einem Kompetenzmodell 

Doch jenseits aller Unterschiede zeichnen sich einige Merkmale ab, die bereits jetzt als 

Module im Hinblick auf ein zu entwickelndes Kompetenzmodell herausgefiltert werden 

können. Dazu gehören:  

 die Fähigkeit zur Öffnung der eigenen Wahrnehmung und zum Perspektiv-

wechsel, basierend auf dem eigenen Einfühlungsvermögen, 

 die Bereitschaft zum experimentellen Erproben von Alternativen und das damit 

verbundene Selbstvertrauen im Sinne der Selbstkompetenz, 

 die Konstituierung der Lernprozesse im sozialen Kontext, d. h. in Gruppen, 

 die Notwendigkeit der Reflexion der eigenen Persönlichkeitsstruktur.  

 

In Bezug auf das in Beispiel 1 bereits vorliegende explizite Modell können bereits jetzt 

drei erste Basisdimensionen der Kompetenz identifiziert werden: Selbstkompetenz, Sozi-

alkompetenz und konkrete Fähigkeiten. Diese Überlegungen werden in Kapitel 5 weiter-

geführt. 

  



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

30                   ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

Wie sehen jedoch die Auseinandersetzungen um das Thema außerhalb Deutschlands, 

außerhalb Europas aus? Ein Einblick in die internationalen Diskurse zur Kulturellen Bil-

dung ist nötig, um zu einer sinnvollen Modellbildung für die AKBP kommen zu können. 

Auf diese Weise wird es auch – im Abgleich mit den Ansätzen in Deutschland – möglich, 

die bereits oben vorgenommenen Kategorisierungen zu präzisieren und offengebliebene 

Fragen zu klären. Dafür werden die aktuellen Ansätze internationaler Expertinnen und 

Experten aus der Veröffentlichung „Arts Education and Cultural Diversity – Policies, Rese-

arch, Practices and Critical Perspectives“30 reflektiert (Lum & Wagner 2019).  

 

Der Sammelband beinhaltet acht Beiträge aus dem asiatischen Raum (Singapur, 

Hongkong, Taiwan, Korea), zwei aus Neuseeland/Australien, 1 aus Subsahara-Afrika 

(Kenia), einen aus dem Nahen Osten (Israel), zwei aus Nord- und einen aus Lateinameri-

ka (Kanada, Kolumbien), sowie drei Beiträgen aus Europa (Deutschland). Die Dominanz 

von Beiträgen aus dem asiatischen Raum entstand dadurch, dass der Band vor allem 

Beiträge zur Gründungstagung des oben erwähnten UNITWIN Netzwerks reflektiert, die 

2017 in Singapur stattfand. Beim Call for Papers an die Netzwerkmitglieder gab es keine 

inhaltliche Vorfestlegung. Die Analyse der Beiträge zu diesem Buch ermöglicht einen 

guten Einblick, wie das Thema Kulturelle Bildung von internationalen Experten diskutiert 

wird.  

 

3.1 Nationale oder transnationale Ansätze? 

Die einzelnen Beiträge reflektieren trotz des gemeinsamen Themas die jeweiligen Kontex-

te vor Ort. Dies führt zu deutlichen Unterschieden zwischen den einzelnen Ansätzen. So 

ist z. B. der Beitrag von Bo-Wah Leung, Professor für Musikpädagogik an der Hongkong 

University of Education, der traditionelle chinesische Oper fokussiert (Beitrag 331), deut-

lich von der aktuellen politischen Frage nach der Eigenständigkeit Hongkongs innerhalb 

Chinas bestimmt. Dagegen diskutiert Gloria Zapata aus Bogotá den interkulturellen An-

satz im Hinblick auf die Integration der Ex-Guerilla in Kolumbien (Beitrag 9). Beiträge aus 

                                                
30 Die Publikation wurde vom UNESCO UNITWIN Netzwerk „Arts Education Research for Cultural Diversi-
ty and Sustainable Development“ unter der koordinierenden Leitung des National Institute for Education 
Singapur, (www.unitwin-arts.phil.fau.de) herausgegeben (UNITWIN 2019). Zum Teil werden darüber 
hinaus auch die Antworten ausgewertet, die von den gleichen Experten im Rahmen einer Vorbefragung 
zum Buchkonzept gegeben wurden (UNITWIN 2017). Dabei entspricht das Vorgehen dem bereits vorge-
stellten Methodenmix von induktiver und deduktiver Kategorienbildung.  
31 Die hier und im Folgenden angeführten Beitragsnummern in Klammern beziehen sich auf die einzel-
nen Artikel in der Liste der Beiträge im Anhang.  

http://www.unitwin-arts.phil.fau.de/


3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung      31 

Deutschland konzentrieren sich v. a. auf Einwanderung oder Flucht in eine Mehrheitsge-

sellschaft, und sind damit ganz anders gelagert als Beiträge aus Singapur, einem Staat der 

sich qua Staatsraison als interkulturell versteht (Mischung v.a. von malaysischen, chinesi-

schen und indischen Gruppen).  

 

Da alle Beiträge (mit einer Ausnahme im Beitrag 16) Vorhaben in ihrem jeweiligen 

Herkunftsland untersuchen, gibt es keine Reflexion inter- oder transnationaler Projekte 

oder Ansätze. Das ist ein erster Unterschied zu den Beispielen aus Kapitel 2, sicherlich 

auch bedingt durch die Fragestellung in den Interviews. Dennoch deutet dies darauf hin, 

dass der jeweilige nationale Bezugsrahmen die erste zentrale Handlungs- und Reflexions-

ebene bildet. Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung wird – zumindest grundsätzlich – 

nicht im Kontext internationaler Zusammenarbeit gesehen.  

 

3.2 Zielgruppe(n): Wer ist „verschieden“? 

Der zweite Befund weist auf ein extrem breites Verständnis von Diversität hin, eine Tatsa-

che, die nur zum Teil durch die jeweiligen Kontexte in den einzelnen Staaten erklärt wer-

den kann. So wird z. B. das in Deutschland aktuell dominierende Thema Migration nur in 

zwei weiteren Ländern (Korea und Kanada) angesprochen. Dagegen stehen in den Beiträ-

gen aus vier weiteren Ländern (Taiwan, Australien, Kenia und Kanada) indigene Bevölke-

rungsgruppen im Vordergrund. Damit ist eine vorrangig ethnisch-kulturelle Differenzie-

rung verbunden, die z. B. auch in Singapur zum Tragen kommt, einem Staat, der sich 

durch seinen multikulturellen Mix von Chinesen, Malaien und Indern definiert.32 Bemer-

kenswert ist zudem, dass in einem weiteren Beispiel aus Singapur die Arbeit mit Men-

schen mit Behinderung (disabled, special needs) fokussiert wird, ähnlich wie in Beiträgen 

aus Korea, Australien und Neuseeland. Zum Teil wird somit (wie im obigen Beispiel von 

Rolf Witte), das Diversitätskonzept auf jegliche Form von Differenz – etwa im Hinblick 

auf Alter, Geschlecht oder soziale Zugehörigkeit – übertragen. Das Verständnis ist also 

nicht mehr ethnisch-kulturell sondern umfassend, letztlich ist es die Diversität zwischen 

Individuen. Da sie – als Resultat von Individualisierungsprozessen – zu generell sind, um 

hier fruchtbar gemacht werden zu können (s.o. die Festlegung auf den Diversity-Begriff 

der UNESCO). Sie werden im Rahmen dieser Studie deshalb nicht weiter behandelt. In 

einer weiteren, letzten Kategorie wenden einige Experten den Diversitätsbegriff selbstre-

flexiv auf die eigene Community der Forschenden an.  

                                                
32 Chee Hoo Lum, einer der Autoren aus Singapur, spricht von der „local […] contemporary identity 
within the globalized space of Singapore“ oder von dem „multicultural and multi-racial space like Singa-
pore.“ 



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

32                   ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Interessant ist, dass Religionszugehörigkeit in keinem einzigen Fall als Faktor für Dif-

ferenz vorkommt. Das fällt auf, da gerade Konflikte heute weltweit zunehmend religiös-

kulturell definiert und verstanden werden. Inwieweit es sich dabei um einen blinden 

Fleck der Kulturellen Bildung handelt oder um eine bewusste Verweigerung gegenüber 

einer religiös bestimmten Kulturalisierung anders gelagerter Konflikte, kann dem zu-

grunde liegenden Material nicht entnommen werden. 

 

Die Beiträge des Sammelbandes summierend lassen sich vier relevante Typen von 

Zielgruppen Kultureller Bildung unterscheiden: 

1. Neuankommende, als (meist sichtbare) Minderheitsgruppen in einer Aufnah-

megesellschaft, die die Neuankommenden als „anders“ wahrnimmt (z. B. Korea, 

Kolumbien, Kanada, Deutschland). 

2. Indigene Gruppen in einer Mehrheitsgesellschaft, die in ihrer Geschichte durch 

Einwanderung, Kolonialisierung, Eroberung oder Unterdrückung marginalisiert 

wurden (z. B. Kanada, Taiwan, Australien, Kenia). 

3. Zumindest formal gleichberechtigte, ethnisch-kulturell definierte Teilgruppen 

einer sich selbst als multikulturell definierenden Gesellschaft (Singapur). 

4. Mitglieder in globalisierten Communities und Netzwerken. Letzterer Typus ist 

ein Sonderfall, der nicht Gruppen oder Gesellschaften, sondern kulturelle Aus-

drucksformen oder wissenschaftliche Konzepte (v. a. im Hinblick auf Fragestel-

lungen und Methoden) ins Zentrum stellt.  

 

In den ersten beiden Fällen wird Diversität als Mehrheits-Minderheits-Verhältnis 

verschiedener Gruppen verstanden. Diese beiden Gruppen sind dominant. Dabei unter-

scheiden sich die jeweiligen Gruppen kulturell, z. B. in Bezug auf Sprache, Glaube, Werte, 

Lebensstile, künstlerische Ausdrucksformen, wodurch die Differenzen sichtbar werden. 

Mit dem Mehrheits-Minderheitsaspekt ist jedoch häufig auch die Frage nach den Macht-

verhältnissen verknüpft. Auch deshalb wird der Unterschied in allen Fällen als Heraus-

forderung empfunden, auf die Kulturelle Bildung mit ihren Mitteln reagieren soll, um zu 

einer friedlichen Lösung ggf. entstehender Spannungen beizutragen. Die Motive des 

sozialen Zusammenhalts und der Erfahrung von Vielfalt als Reichtum werden dabei als 

positiv und erstrebenswert normativ gesetzt. 

 

  



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung      33 

3.3 Minderheiten- oder Mehrheitsorientierung? 

In Anknüpfung an das angedeutete Mehrheits-Minderheits-Verhältnis lassen sich die 

Beiträge in Hinblick auf die Zielgruppen noch zwei weiteren Kategorien zuordnen: Der 

erste Typus stellt den sich selbst als Mehrheitsgesellschaft33 verstehenden Anteil der Ge-

sellschaft in den Fokus; diese soll sich gegenüber den Minderheiten öffnen. Der zweite 

konzentriert sich auf Minderheiten, die „integriert“ werden sollen.  

 

Für den ersten Typus ist Beitrag 14 aus Kanada ein gutes Beispiel. Die Mehrheitsge-

sellschaft ist hier – über das Merkmal Herkunft – durch einen „Ontario adult community 

choir“ vertreten. Diese Gruppe wird vom Autor nicht weiter differenziert und wird außer 

durch die Herkunftsregion Ontario nur noch durch zwei weitere Merkmale, Altersgruppe 

(adult) und Kunstform (choir), gekennzeichnet. Die Mitglieder werden dementsprechend 

im gesamten Beitrag immer einheitlich mit einem Gruppenbegriff (choristers) bezeichnet, 

sprachlich also als homogen dargestellt. Diese Gruppe erwirbt nun durch die aktive Aus-

einandersetzung mit einer „anderen“, fremden Musikkultur interkulturelles Verständnis, 

zunächst auf dem Gebiet Musik. Dabei werden die Chormitglieder in eine rezeptiv-

produktive Doppelrolle versetzt, sie erfahren den fremden Musikstil und eignen ihn sich 

an, um mit ihm dann selbst zu gestalten. Ziel ist es aber letztlich, die Teilnehmenden für 

Alterität generell zu öffnen: „to broaden personal experience – to make their world a little big-

ger.“ Der Ansatz ist also mit der Hoffnung auf eine grundsätzliche Öffnung verbunden, 

auf die Modifikation von Haltungen im Hinblick auf Verständnis und Respekt für unver-

traute Formen der Alterität.  

 

Ein typisches Beispiel für die zweite Kategorie, bei der nun Minderheiten im Zentrum 

stehen, kommt ebenfalls aus Kanada (Beitrag 13), es zeigt das Grundmuster besonders 

deutlich. In diesem werden kulturelle Bildungsprogramme für indigene kanadische Be-

völkerungsgruppen von „artist educators“ aus der Mehrheitsgesellschaft angeboten und 

auch aus der Mehrheitsgesellschaft heraus finanziert. Dabei geht es darum, so die Erklä-

rung des Autors, die „capacity of the arts to empower the marginalized“ aufzuzeigen. Grund-

legend ist dabei, dass das Vorhaben von Solidarität bzw. vom Gedanken der Wiedergut-

machung für die unterdrückte Gruppe, d. h. vom Versöhnungsgedanken („reconciliation“), 

geprägt ist.34 Wie in vielen anderen Beispielen geht es also um ein Programm für Minder-

                                                
33 Hier geht es um die Gruppenkonstruktion in der Selbstwahrnehmung – bzw. das Selbstverständnis –, 
die allerdings Faktizität erlangt, da sie sich auf reale gesellschaftliche Handlungen unmittelbar auswirkt. 
34 Eine Motivationskonstellation, die sicher auch z. B. in deutschen Projekten mit Flüchtlingen mit zum 
Tragen kommt.  



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

34                   ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

heitsgruppen und dabei letztlich um Integrationsbemühungen. Das vom Autor 

aufgeführte Beispiel zeigt, welche Anstrengungen unternommen werden „by Canadian arts 

educators to address the two, pressing diversity issues facing our country“. Die Wortwahl macht 

deutlich, wie stark die Idee von Diversitätsorientierter Kultureller Bildung an Situationen 

gebunden ist, die als konfliktreich und drängend empfunden werden und die den 

Wunsch zu helfen auslösen. 

 

3.4 Für oder mit? Defizit- oder Potenzialorientierung? 

Unabhängig davon, welche der Zielgruppen anvisiert wird, ist den meisten Beispielen 

gemeinsam, dass sie als „Zielgruppen“, für die etwas getan werden soll, verstanden wer-

den. Anders konzipierte Beispiele, die im Kontrast dazu betonen, dass etwas mit der 

jeweiligen Zielgruppe gemeinsam entwickelt werden soll, finden sich in dem Buch auch. 

Es sind Beispiele, in denen das Ergebnis der Maßnahme dann auch nicht absehbar ist bzw. 

nicht planbar sein kann. Vielmehr ist dieses Produkt das Resultat eines partizipativen 

Prozesses. Praxisbeispiele dazu finden sich etwa im Beitrag 16, bei dem Musiker aus un-

terschiedlichen Kontexten gemeinsam daran arbeiten, „[to] create a new way of making 

music“.35 In solchen Ansätzen, die auf dem Miteinander der beteiligten Gruppen beruhen, 

erübrigt sich dann letztlich auch die Frage nach der Zielgruppendefinition, da Zielgruppe 

und Maßnahmenträger die gleichen interkulturellen Erfahrungen machen und damit die 

gleichen Lernprozesse vollziehen. Solche Konstellationen tragen natürlich weiterhin Hie-

rarchien und Unterschiede z. B. bezüglich Privilegien oder Zugang zu Ressourcen in sich, 

sie versuchen aber, diese Gefälle, diese Asymmetrien zumindest in diesem einen Punkt zu 

reduzieren.  

 

Die Frage, ob ein Vorhaben für oder mit verschiedenen Gruppen konzipiert ist, bein-

haltet noch eine zweite Bedeutungsebene. Wenn der jeweilige Akteur etwas für eine be-

stimmte Zielgruppe tun will oder soll, wird jene letztlich als defizitär betrachtet; ein Mus-

ter, das in Deutschland häufig z. B. beim Umgang mit Geflüchteten zum Tragen kommt: 

Damit diese ihre Defizite kompensieren können, muss man etwas für sie tun, z. B. Ange-

bote machen, die Sprache (die sie nicht können) zu lernen, oder hiesige Umgangsformen 

(die ihnen unvertraut sind) zu vermitteln.36  

                                                
35 Ein ähnlicher Ansatz findet sich im Hildesheimer Vorhaben von Raimund Vogels. 
36 Auch wenn sie von paternalistischen Grundzügen zur Prävention oder Integration getragen sind, sind 
solche Projekte nicht per se falsch, solange sozialer Zusammenhalt ein gesellschaftliches Ziel ist. Eine 
(Vor-)Verurteilung von Ansätzen, die für Zielgruppen entwickelt sind, wie wir sie gerade im deutschen 
Diskurs sehr häufig finden, wird der sozialen Wirklichkeit oft nicht gerecht. Deshalb ist es wichtig, sich 

 



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung      35 

Neben diesen defizitorientierten Ansätzen stehen solche, die potenzialorientiert sind. 

Dazu gehören etwa die Beiträge aus Australien (11) oder Kenia (15), die beide vor allem 

auf Diversität als Reichtum, gerade im kulturell-künstlerischen Bereich, setzen. Entschei-

dend ist bei diesen, dass hier Diversität eine notwendige Grundbedingung des jeweiligen 

Vorhabens in der Kulturellen Bildung ist: Nur durch Vielfalt kann der Reichtum verschie-

dener künstlerischer Formen, Erfahrungen und Lernprozesse zum Tragen kommen, ohne 

Vielfalt wären die Projekte gar nicht denkbar.37 

 

3.5 Medium: Durch die Künste oder in den Künsten? 

Die Frage nach der Rolle der Künste in solchen Projekten spielt, vor allem im deutsch-

sprachigen bzw. westlichen Diskurs, eine wichtige Rolle (siehe  auch unten, Kapitel 3). 

Dabei wird meist der Eigenwert der Kunst gegen eine mögliche Indienstnahme oder 

Funktionalisierung verteidigt.38 In den internationalen Beiträgen, die hier zur Diskussion 

stehen, spielt diese Unterscheidung jedoch so gut wie keine Rolle. Nur ein Artikel (Beitrag 

10 aus Israel) rekurriert speziell auf diese Unterscheidung und betont die Notwendigkeit 

der kunstimmanenten Erfahrung, die per se zu einer umfassend ausgebildeten Persön-

lichkeit und damit auch zu Respekt vor Pluralität und so zu Humanität führe.  

 

Wie dies erreicht werden könnte, wird nicht weiter ausgeführt. Es kann aber vielleicht 

in einem der Beispiele aus Singapur (Beitrag 8) deutlich werden. Musiker, die Fusion-

Musik in Singapur produzieren, erzeugen „neue Klangwelten“ durch das Ineinander-

Verweben unterschiedlichster musikalischer Systeme (u. a. Stile, Kompositionstechniken), 

die von den verschiedenen Ethnien vor Ort, aber auch aus globalisierten Musikformen 

wie z. B. dem Jazz stammen. Dabei spiegelt Fusion-Musik die gesellschaftspolitische Situ-

ation in Singapur wider, der Musikstil repräsentiert die erwünschte Durchmischung und 

unterstützt diese Vision. An die Öffnung der Wahrnehmung für andere Klang- und Mu-

sikwelten ist die Hoffnung geknüpft, dass sich dies auch auf die gesellschaftliche Weiter-

entwicklung zur Sicherung des sozialen Zusammenhalts positiv auswirkt. Dabei ist dies – 

und das ist entscheidend – ein willkommener Nebeneffekt, aber nicht das eigentliche 

                                                                                                               
das Spektrum der Ansätze bewusst zu machen und deren Relevanz für verschiedene Situationen zu 
klären. 
37 Die hier vorgenommene Unterscheidung tangiert die mit solchen Projekten immer auch verbundene 
Frage nach den jeweiligen Machtverhältnissen im Sinn der Postcolonial Studies (siehe dazu u. a. Bhabha 
2012). Da diese ein wesentliches Strukturmerkmal bilden, werden sie weiter unten zur Entwicklung der 
analytischen Matrix (siehe Kapitel 5) wieder aufgegriffen. 
38 Zur konzeptionellen Unterscheidung siehe Lindström 2012. Siehe dazu auch Wagner 2016. 



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

36                   ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Anliegen; im Zentrum steht in erster Linie das musikalische Interesse an innovativen, 

hybriden Musikformen. 

 

Das Gros der Beiträge akzentuiert – methodisch letztlich ähnlich, jedoch durch eine 

Funktionalisierung der Künste – Ansätze, in denen diese als Mittel zur Erreichung von 

sozialen Zielen gesehen werden: Für eine friedvolle, sozial inklusive und partizipative 

Gesellschaft wird demnach offene Wahrnehmung und Neugierde ebenso benötigt wie 

Empathie, Verständnis, Respekt für den Anderen oder für das Andere. Das ergibt die 

Analyse der Schlüsselworte, die in den Artikeln auftauchen: Inklusion, Empathie, Ver-

ständnis, Offenheit und Respekt sind die Begriffe, die am häufigsten genannt werden, um 

die erwünschten Haltungen der Teilnehmenden (als Ergebnisse der Lernprozesse) zu 

formulieren.  

 

3.6 Lernprozesse: Rezeption oder Produktion? Kritik oder Kommunikation?  

Die genaue Rolle der Künste in den jeweiligen Projekten muss jedoch darüber hinaus 

noch intensiver untersucht werden. In nahezu allen Beispielen wird Kulturelle Bildung als 

Erfahrungsraum verstanden, der den Teilnehmenden ein entsprechendes künstlerisches 

Angebot zur Verfügung stellt. So entstehen charakteristische Möglichkeiten, die jeweils 

spartenspezifisch gefasst sind, d. h. Tanz, Musik, Theater, Bildende Kunst haben ihre je 

eigenen Potenziale. 

 

Dabei werden jeweils unterschiedliche Kompetenzen angesprochen. In Anlehnung an 

die Kompetenzmodellierung für „Visual Literacy“ von Wagner und Schönau (2016) kann 

dabei zwischen vier übergreifenden Kompetenzdimensionen39 unterschieden werden, die 

im Hinblick auf eine mögliche Abfolge im Lernprozess angeordnet sind. Die Nummern 

der jeweiligen Beiträge, auf die Bezug genommen wird, sind in Klammern vermerkt. 

Statistische Häufungen sind, um Trends aufzuzeigen, grau unterlegt.40 Die Begriffe wer-

den aus den Beiträgen heraus zitiert – siehe Anlage 2. 

 Rezeptive Kompetenzen (wahrnehmen): erfahren (10,12,13,14,16); wahrnehmen 

(11); zuhören (7, 8); genießen (13); entdecken (11,17); Diversität erkunden (1,4); 

                                                
39 Diese vier Dimensionen beruhen auf der Weiterentwicklung der Kompetenzmodellierung, wie sie z. B. 
im Gemeinsamen Europäischen Referenzrahmen für Visual Literacy (Wagner & Schönau 2016) vorgelegt 
wurde. Rezeption wird dort mit Wahrnehmen, Einfühlen, Beschreiben, Analysieren und Deuten; Pro-
duktion mit Imaginieren, Experimentieren, Entwerfen, Gestalten und Realisieren; Kommunikation mit 
Präsentieren, Verwenden, Kommunizieren sowie Kritik mit Beurteilen und Wertschätzen konkretisiert. 
40 Da zum Entstehungszeitpunkt der Studie die endgültigen Texte noch nicht vorlagen, war eine genaue 
Wortstatistik noch nicht möglich.  



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung      37 

beschreiben (11); untersuchen (3,8); dekonstruieren (17); eigene Traditionen se-

hen (6); über etwas lernen (7); sich auf Anderes einlassen (7,13,14); Verstehen 

(2,7,8,11,16); neu interpretieren (7); wissen (11); denken (11) 

 Produktive Kompetenzen (gestalten): sich etwas vorstellen (7); sich ausdrücken 

(1); eigene Identität formulieren (1); verkörpern (11); entscheiden (7); gestalten 

[co-create] (7,8,10,11,16); vorführen (11); Weltsicht konstruieren (10); symbolisie-

ren (11); zusammen arbeiten (3);  

 Kritikfähigkeit (bewerten): Urteilen (11) 

 Kommunikative Kompetenzen (künstlerisch mitteilen): kommunizieren (1,3); 

austauschen (11); verhandeln (7) 

 

In Bezug auf die analysierten Beiträge zeigen sich folgende Trends mit charakteristischen 

Merkmalen:  

1. Rezeptive Kompetenzen sind eindeutig betont, sie tauchen statistisch am häu-

figsten auf. Erfahren im Sinne einer offenen, möglichst vorurteilsfreien Wahr-

nehmung führt demnach am besten zum Verstehen von Alterität.  

2. Viele Vorhaben koppeln dieses Verstehen an eigenes Gestalten, das heißt an 

gestalterische, produktive Tätigkeiten. Beide Bereiche sind also häufig inei-

nander verschränkt.41  

3. Dass kommunikative Kompetenzen darüber hinaus ebenfalls aufscheinen, 

zeigt, dass der Kompetenzerwerb in den sozialen Kontext eingebunden ist, 

jedoch wird dieser Aspekt nicht vorrangig gesehen.  

4. Zunächst überraschend, auf den zweiten Blick aber dann nicht allzu sehr, ist 

die geringe Bedeutung des kritischen Urteils: Wenn Einfühlungsvermögen 

und Verständnis die vorrangigen Ziele sind, kann Kritikfähigkeit keine pro-

minente Rolle spielen. 

 

*** 

 

Im Vergleich zu den Interviews der Experten in Deutschland in Kapitel 2 zeigt die Aus-

wertung hier, dass die Verständnisse sich nur zum Teil decken. Die Datenlage erlaubt es 

leider nicht, Muster für bestimmte Regionen der Welt herauszudestillieren (siehe  auch 

IJdens, Bolden & Wagner 2017), zumal die Beiträge aus einem so kleinen Land wie Singa-

pur zeigen, wie stark sich die Ansätze selbst dort unterscheiden. Das breite Spektrum der 

Konzeptionen ist auch deshalb hervorzuheben, weil es sich bei den Autorinnen und Auto-

                                                
41 Dies entspricht der Vorstellung von Kultureller Bildung, die auch in Deutschland vorherrschend ist. 



3. Zur Grundlegung: Internationale Perspektiven 

38                   ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

ren um eine ganz spezifische Auswahl handelt (Akademikerinnen und Akademiker mit 

einem Forschungsinteresse in diesem Feld), die den westlichen Diskursformen (Mitarbeit 

in einem UNESCO-Netzwerk, Publikation in einer englischsprachigen wissenschaftlichen 

Veröffentlichung) verpflichtet sind.  



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     39 

4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung  

In der Zusammenschau der beiden vorangehenden Kapitel ergibt sich im Hinblick auf die 

spezifischen Merkmale eine bestimmte Struktur oder Grammatik, die besser verstehen 

lässt, wie Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung generell gedacht wird und auch sinn-

voll gedacht werden kann. Folgende zentrale Charakteristika, die hier nochmals in Vorbe-

reitung auf die Modellbildung ausführlicher diskutiert werden, zeichnen sich deutlich ab. 

 

 
 

Abb. 2: Visualisierung des Kapitels 

 

4.1 Normative Rahmung  

Die deutschen wie internationalen Beiträge betonen immer wieder, dass die Fragestellung 

der Interkulturalität bzw. Diversität in der Bildung immer eine gesellschaftspolitische 

Dimension besitzt, und dass Maßnahmen in diesem Bereich automatisch und unvermeid-

lich eine entsprechende Positionierung bedeuten bzw. notwendig machen. Damit rückt 

Kulturelle Bildung in die Nähe der politischen Bildung (civic education, education for global 

citizenship). Für Deutschland bedeutet dies, dass mit dieser Nähe die Kriterien des Beu-

telsbacher Konsens zum Tragen kommen müssen (Bundeszentrale für Politische Bildung 

2018). Dieser Konsens, in den 1970er Jahren entstanden und seitdem Grundlage z. B. der 

Arbeit der Bundeszentrale für Politische Bildung, stellt drei für unsere Überlegungen 

sinnvolle Prinzipien für Bildungsmaßnahmen auf, um sie an demokratischen Werten zu 

orientieren:  

 

  



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

40              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

1. Überwältigungsverbot (keine Indoktrination)  

2. Berücksichtigung kontroverser Positionen  

3. Befähigung von Jugendlichen, in politischen Situationen ihre eigenen Interessen 

zu analysieren 

 

Bezogen auf unsere Fragestellung bedeutet das vor allem, dass die gesellschaftspoliti-

schen Ideen, die mit den jeweiligen Maßnahmen verbunden sind, nicht zur Indoktrination 

führen dürfen. Dazu stellt das zweite Prinzip des Beutelsbacher Konsens gleich auch den 

vermutlich sinnvollsten Weg dar, da so Überwältigung durch Relativierung der Positio-

nen vermieden und damit Transparenz gewährleistet wird: die Darstellung des jeweiligen 

Themas im Kontext von Kontroversen in Wissenschaft und Politik. Dies gilt vor allem 

auch bezüglich der oben vorgestellten Wege zur Erreichung der Ziele, wie etwa das einer 

friedvollen, sozial inklusiven und partizipativen Gesellschaft (siehe Kapitel 2, Ziele). 

Dabei kann der Bezug zu entsprechenden Leitlinien bzw. Papieren im UN- bzw. UNE-

SCO-Kontext hilfreich werden, um die eigene Position zu diskutieren und zu überprüfen 

(siehe Kapitel 7). Einen sinnvollen und weiten Rahmen ergeben hier etwa die SDGs der 

Vereinten Nationen (Kapitel 2, Beispiel 3). Die Menschenrechte bilden in allen Überlegun-

gen immer den letztgültigen Referenzpunkt.  

 

Die Notwendigkeit der Einbeziehung eines reflektierten, ethisch-normativen Zugangs 

in der Diversitätsorientierten Kulturellen Bildung macht deutlich, dass damit eine ver-

stärkte Selbstreflexion der eigenen Arbeit verbunden sein muss.42 Diese Reflexivität steht 

dann – und das ist spezifisch für das Feld der Kulturellen Bildung – im Ausgleich bzw. in 

Ergänzung zu seinem spielerischen, offenen Charakter. Bei den oben genannten Praxisan-

sätzen kommen solche Spezifika zum Tragen, die bereits durch die Prinzipien unmittelba-

rer sinnlicher Erfahrung sowie kreativer Gestaltung Indoktrination verhindern können, 

wenn in den Projekten z. B. kunstspezifische Prinzipien wie Offenheit, Unvorhersehbar-

keit, Pluralität der Wege und der Ergebnisse im Sinne der Vermeidung ideologischer 

Beeinflussung wirksam werden. 

 

  

                                                
42 Siehe dazu auch Zimmermann & Geißler 2018 (1). 



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     41 

4.2 Potenziale der Künste  

Dieses eigene Profil der Kulturellen Bildung durch ihren Gegenstand Künste und Kultur 

unterscheidet sich von anderen, ebenso berechtigten Zugängen wie etwa der zivilgesell-

schaftlichen bzw. der politischen Bildung (civic education, education for global citizenship) 

sowie der Sozialpädagogik. Als Bildung in den Räumen der Künste43 hat sie jedoch spezi-

fische Potenziale. Bei der Analyse der Beispiele oben (Kapitel 2 und Kapitel 3) stellen sich 

vier Aspekte als besonders relevant heraus: 

 

Der Raum der Künste für die Entwicklung der eigenen Persönlichkeit 

Zu den spezifischen Potenzialen der Kulturellen Bildung in unserem Zusammenhang 

gehört, das zeigte bereits die Umfrage unter UNITWIN Mitgliedern (UNITWIN 2017), 

dass sie zum freien Experimentieren anregende Räume schaffen kann. Diese ermöglichen 

ein Probehandeln im Bereich des Symbolischen, wodurch sich die Chance auf Transfor-

mation von bestehenden Einstellungen und Haltungen innerhalb der Bildung ergibt. 

Folgende Aspekte sind dabei ausschlaggebend:  

 Raum für Begegnung mit unvertrauten kulturellen Ausdrucksweisen, die auf 

die eigene Person bezogen werden können und sollen, 

 Raum zur Entwicklung eines Verständnisses für „das Andere“, Fremdheit, Al-

terität, 

 Raum für die Artikulation und den Ausdruck von Vorstellungen, die, eingebet-

tet in Vielfalt, eigene Ideen und (Selbst-)Konzepte repräsentieren und darstellen, 

 Raum für die kritische Überprüfung von kulturellen Konstrukten des „Eigenen“ 

und des „Anderen“, 

 Raum für imaginative Überwindungen von Grenzen, 

 Raum für die Erprobung von Gestaltung neuer Formen in Zonen des Über-

gangs.  

 

Der Tanzpädagoge Ralph Buck fasst diese Aspekte prägnant aus der Sicht eines Pro-

grammentwicklers zusammen:  

 

„From my own experience I have learnt that the best thing is to keep inviting people to 

speak and therefore providing a safe classroom environment for diverse views to be ex-

pressed and examined. Once each person feels significant then the group of learners be-

                                                
43 Es gibt im Moment, soweit sichtbar, keine vergleichende Forschung zu den Spezifika der einzelnen 
künstlerischen Sparten im Hinblick auf unser Thema. Eine solche Komparatistik wäre hilfreich, um das 
Feld der Kulturellen Bildung qualitativ weiterzuentwickeln. Im Moment ist es ein echtes Desiderat. 
Vielleicht können die folgenden Gedanken dazu erste Vorüberlegungen liefern. 



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

42              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

gins to feel a solidarity, and ironically it is a solidarity based upon difference.“ (UNITWIN 

2017) 

 

Der Raum der Künste als Ort symbolischen Handelns und Interagierens 

Darüber hinaus werden von den Experten immer wieder (siehe vor allem Kapitel 2, Bei-

spiele 2 und 4) spartenspezifische Zugänge herausgestellt, auch wenn selbstverständlich 

alle Kunstformen geeignete Mittel bieten, gesellschaftliche Fragen an- und auszusprechen 

sowie auch Konflikte zu benennen. So eignet sich Theater vielleicht auf besondere Weise, 

nicht nur Konflikte oder Anziehungskräfte künstlerisch auszudrücken, sondern auch auf 

der Bühne zu gestalten und aufzuführen. Dazu bedarf es, wie bereits oben dargestellt, der 

Kulturellen Bildung als geschützten Raum, in dem Theater als multimodales, d. h. alle 

anderen Kunstformen nutzendes Enactment soziale Situationen durchspielt, variiert, 

imitiert, gestaltet. In diesem Freiraum können dann soziale, religiöse oder kulturelle Kon-

flikte nicht nur auf ungefährliche Art und Weise artikuliert und bearbeitet werden, son-

dern auch Alternativen experimentell und ohne Risiko erprobt werden.  

 

Im Raum des Theaters können also Modelle gefunden und vor allem auch erfunden 

und erprobt werden, wie Vielfalt ausgedrückt und verhandelt werden kann. Die Teilneh-

mende gleichen dabei diese zunächst kunstimmanenten Modelle mit ihrer persönlichen 

Realität ab. Ein erfolgreicher Lernprozess braucht also damit keinen eigens thematisierten 

Transfer. Der Raum der explorierenden ästhetischen Erfahrung und des künstlerischen 

Ausdrucks ist ein Erfahrungsraum, der die Wahrnehmung der „Welt draußen“ und das 

Agieren in ihr verändern kann.  

 

Der Raum der Künste als Reservoir für Diversität und für den Umgang mit Diversi-

tät 

Am Beispiel Fusion-Musik in Singapur (Kapitel 3) wurde deutlich, dass bereits der Ge-

genstandsbereich der Kulturellen Bildung selbst, und hier vielleicht vor allem die Musik 

auf besondere Weise44 in sich selbst interkulturell verfasst sein kann und damit hand-

lungsleitende Funktion übernehmen kann. In diesem Beispiel nimmt jede Musikgruppe 

Einflüsse auf und verbindet sie zu je eigenen, spezifischen Mixturen. Dieses transkulturel-

le Grundverständnis findet sich auch in den Kulturwissenschaften. Stellvertretend sei hier 

die Münchner Kunsthistorikerin Burcu Dogramaci genannt, die Kunstgeschichte als Ge-

                                                
44 Meines Wissens wird in keiner anderen Kunstsparte der Begriff „Fusion“ verwendet, ein mögliches 
Indiz für diese These. 



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     43 

schichte von Migration fasst45 und fordert, dass Kunstgeschichte in diesem Sinne neu zu 

schreiben sei (siehe  auch Bertelsmann Stiftung 2018). Kunstwerke, Kunststile, alle Formen 

des kulturellen Ausdrucks tragen demnach meist Spuren transkultureller Prozesse in 

sich.46 Diese so verfassten und auch so verstandenen Gegenstände erfahren nun als Ge-

genstände im Bildungsprozess Aufmerksamkeit und Wertschätzung, indem z. B. Muse-

umsobjekte mit größter Sorgfalt behandelt werden. Museumsobjekte erzählen dabei aber 

nicht nur die Geschichten von Migration sondern auch von Raub und Kolonialismus. 

Rezeptionsgeschichte, Provenienz und Umgang mit Diversität können vermutlich beson-

ders gut in der bildenden Kunst deutlich gemacht werden. 

 

Im Kontext von Bildung fungieren solche transkulturell interpretierten Objekte z. B. in 

Museen als Referenzpunkte, anhand derer Bildungsinhalte entworfen und entwickelt 

werden können. Sie finden sich nicht nur in der bildenden Kunst, sondern auch in allen 

Kunstsparten. Und die Erfahrung im Umgang damit kann auf die jeweilige gesellschafts-

politische und soziokulturelle Situation übertragen werden. Dafür ist jedoch, im Gegen-

satz zum theaterpädagogischen Ansatz oben, gezieltes Transferlernen nötig. Dass es dabei 

äußerst vielfältige Narrative gibt, wie kulturelle Auseinandersetzung mit Alterität zu 

verstehen ist, muss gerade im Hinblick auf den oben genannten Beutelsbacher Konsens, 

der ja die Einbeziehung kontroverser Positionen einfordert, dann im Lernprozess themati-

siert werden. Die narrative Aufbereitung der Geschichte kultureller Begegnungen zeigt 

die Kontroversen, die zu diesem Thema vorliegen.47  

 

Dieses spezifische Potenzial der bildenden Kunst wird nochmals deutlicher, wenn die 

gestalterische Dimension der Kulturellen Bildung einbezogen wird. Jeder Jugendliche 

kann begreifen, wie sehr seine eigenen Gestaltungsideen oder seine Geschmacksvorstel-

lungen aus unterschiedlichsten Wurzeln gespeist sind. Er weiß auch, wie sehr sich gerade 

Gestalter fast beliebig im Repertoire der bestehenden Möglichkeiten, unabhängig von 

kulturellen Zuordnungen, bedienen und dass gerade überraschende Mixturen zu den 

interessantesten Ergebnissen führen können. Dabei reicht das Spektrum über die rein 

kognitiv-reflexive Bewusstmachung der vielfältigen Wurzeln eigener Vorstellungswelten 

                                                
45 „Migration ist der Normalfall.“ (Dogramaci 2018). 
46 Siehe z. B. das Programm 360° – Fonds für Kulturen der neuen Stadtgesellschaft (www.kulturstiftung-
des-bundes.de/de/projekte/nachhaltigkeit_und_zukunft/detail/gefoerderte_projekte_im_programm 
_360_grad.html). Zum Thema „Begegnung mit dem Orient im urbanen Raum Münchens“ als Beispiel 
siehe auch Wagner 2015.  
47 Ein gutes Beispiel bietet die aktuelle Diskussion um die im Kolonialismus geraubten Objekte in europä-
ischen Museen. Siehe  auch Wagner 2017. 

http://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/nachhaltigkeit_und_zukunft/detail/gefoerderte_projekte_im_programm%20_360_grad.html
http://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/nachhaltigkeit_und_zukunft/detail/gefoerderte_projekte_im_programm%20_360_grad.html
http://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/nachhaltigkeit_und_zukunft/detail/gefoerderte_projekte_im_programm%20_360_grad.html


4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

44              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

im Lernprozess hinaus; die oben geschilderten Projekte zeigen vielfältigere Möglichkeiten, 

bis hin zum bewussten Eintauchen in fremde Ausdrucksformen. 

 

Der Raum der Künste als Ort berufsorientierter Qualifikation 

In vielen Beispielen gibt es schließlich noch einen konkreten Nutzen für die Teilnehmen-

den an Maßnahmen Kultureller Bildung im Hinblick auf die (ggf. spätere) eigene berufli-

che Qualifikation und Entwicklung. So machen die Aktivitäten zum einen unmittelbar 

Sinn für die Teilnehmenden, ihre Motivation ist höher und die Lernergebnisse werden 

damit nachhaltiger gesichert. Dies kann die Kulturelle Bildung in ihrer Wirksamkeit un-

terstützen, auch wenn dieser Aspekt die Maßnahmen in unserem Kontext nicht inhaltlich 

begründen kann.  

 

Eine interkulturelle Sensibilisierung sowie Qualifizierung ist jedoch nicht nur in 

künstlerischer Perspektive oder in Kreativberufen relevant. Sie werden im Zeitalter zu-

nehmender Globalisierung z. B. im Bereich digitaler Kommunikation zunehmend für alle 

Berufssparten relevant. Diese Sensibilisierung kann wiederum in allen Kunstsparten 

gleichermaßen erworben werden. 

 

Was fehlt: der Raum der Künste als Ort internationaler Zusammenarbeit 

Die Beiträge in Kapitel 2 haben einen wesentlichen Aspekt aufgezeigt, der hier bei der 

Sichtung der internationalen Stimmen – wie bereits eingangs erwähnt – so gut wie gar 

nicht berücksichtigt bleibt, die internationale Zusammenarbeit im Bereich der gemeinsa-

men Entwicklung von künstlerischen Projekten im Rahmen Kultureller Bildung. Am 

Schluss dieser Studie werden wir darauf zurückkommen.  

 

4.3 Kompetenzen  

Sieht man die Beispiele in Kapitel 2 und Kapitel 3 nochmals auf die dort angesprochenen 

Kompetenzen durch, so zeichnen sich nun einige Einzelaspekte bereits deutlicher ab. Sie 

können als Teilmodule im Hinblick auf ein zu entwickelndes Kompetenzmodell gesehen 

werden, und sie werden hier als Zitate einander tabellarisch gegenübergestellt – nach den 

bereits oben dargestellten und begründeten Clustern bzw. Basisdimensionen geordnet: 

Schlüsselkompetenzen wie Selbstkompetenz und Sozialkompetenz sowie konkrete Fähig-

keiten in den vier Dimensionen Rezeption, Produktion, Kommunikation und Kritik. Diese 

Überlegungen werden in Kapitel 5 weitergeführt. 

 

 



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     45 

Basisdimension Kapitel 2 Kapitel 3 

Selbstkompetenz Sich seiner selbst bewusst sein; Selbst-
vertrauen, begründet in der Bereitschaft 
zum experimentellen Erproben von 
Alternativen; Reflexion der eigenen 
Persönlichkeitsstruktur, der eigenen 
Vorurteile; Resilienz; Unsicherheit 
aushalten; Bei Schwierigkeiten „dran-
bleiben“; Sich trauen, anders zu sein; 
Sich verstehen  

Genießen 

Sozialkompetenz Zusammenarbeiten; Respektvoll sein; 
Teilen; Anderes anerkennen; Konstituie-
rung der Lernprozesse im sozialen 
Kontext, in Gruppen 

sich auf Anderes einlassen; Zusam-
menarbeiten 

Teilkompetenzen / Fähigkeiten nach Dimensionen angeordnet 

Rezeptive  
Kompetenzen 

Einfühlungsvermögen; Fähigkeit zur 
Öffnung der eigenen Wahrnehmung 
und zum Perspektivwechsel; Entdecken; 
Explorieren; Unterschiede erkennen; 
Vorannahmen erkennen; Stereotype 
und Generalisierungen vermeiden48 

Erfahren; Wahrnehmen; Entdecken; 
Diversität erkunden; Beschreiben; 
Untersuchen; Dekonstruieren / 
Interpretieren; Eigene Traditionen 
sehen; Verstehen; Dinge neu inter-
pretieren 

Produktive  
Kompetenzen 

Experimentelles Erproben von Alternati-
ven; Andere Perspektiven sichtbar 
machen; Annahmen herausfordern 
 

Sich etwas vorstellen; Sich ausdrü-
cken; Eigene Identität formulieren; 
Verkörpern; Entscheiden; Gestalten 
[co-create]; Weltsicht konstruieren; 
Symbolisieren  

Kommunikative 
Kompetenzen 

Verbindungen schaffen; Interaktionen 
auf Augenhöhe etablieren; Gemeinsame 
Werte schaffen; Andere verstehen 

Vorführen; Zuhören; Kommunizie-
ren; Austauschen; Verhandeln 

Kritikfähigkeit Kritisches Denken Urteilen 

Tabelle 2: Fähigkeiten der Basis- und Teilkompetenzen 
 

4.4 Kritischer Methodenpluralismus  

Bereits in den einzelnen Projekten, die in Kapitel 2 vorgestellt wurden, zeichnete sich eine 

breite Vielfalt an Methoden und Ansätzen ab, die spezifisch auf die jeweiligen Situationen 

und Herausforderungen zugeschnitten sind. Auch die in Kapitel 3 diskutierten Beispiele 

zeigen, dass Angebote, selbst wenn sie paternalistische Züge aufzeigen, nicht automatisch 

„falsch“ sind. Im Hinblick auf den Diskurs in Deutschland, der häufig dogmatische Züge 

über „falsche“ und „richtige“ Praktiken trägt, erscheinen diese Beobachtungen bedeut-

sam. Für die Praxis ist es deshalb wichtig, ein Instrument zur Gestaltung geeigneter An-

                                                
48 Dies wird später in Kapitel 6 dem Cluster „Haltung“ zugeordnet. 



4. Konzepte und Verständnisse von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

46              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

sätze für bestimmte Konstellationen oder Situationen zu entwickeln. Das soll im Folgen-

den geschehen, auch um dem Prinzip der Diversitätsorientierung durch einen korrespon-

dierenden Methodenpluralismus gerecht zu werden und das Spektrum der Ansätze als 

Reichtum und nicht als Defizit einzuschätzen.  

 

Dies wird noch einmal in besonderem Maße relevant, wenn Kulturelle Bildung im in-

ternationalen Kontext stattfindet. Warum eine bestimmte Form Kultureller Bildung an 

einem bestimmten Ort im Ausland existiert, hängt von vielen, oft unbekannten Bedingun-

gen ab. So wurde z. B. bereits in Kapitel 2 deutlich, welche Bedeutung „nicht westliche“ 

Auffassungen von Kunst haben können. Sie führen dann zu vollkommen unterschiedli-

chen Formen und Auffassungen von Kultureller Bildung. Die Dekolonialisierung der 

Kulturellen Bildung, die Raimund Vogels in Kapitel 2 einfordert, bedeutet in diesem 

Zusammenhang, das immer wieder geforderte Prinzip der Öffnung auch auf die eigenen 

Positionen anzuwenden. Dabei kann eine kritische Haltung natürlich nicht ausgeblendet 

werden, wie bereits die oben erarbeitete normative Rahmung deutlich macht.  

 

Deshalb erscheint die Forderung nach einem kritischen Methodenpluralismus, der die 

Bedingtheiten der eigenen Vorstellungen ebenso mitreflektiert wie offen für Lösungsan-

sätze anderer ist, in unserem Kontext notwendig. In diesem Licht sind auch die Überle-

gungen der nächsten Kapitel zu sehen. 

 

 

 



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     47 

5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

Zur Grundlegung der analytischen Matrix müssen nochmals einige wichtige Begriffe, 

gerade auch im Hinblick auf die soeben erwähnte Pluralität der Ansätze, deutlich ge-

macht werden. Dazu gilt es zunächst, das Konzept der Vielfalt selbst – über den oben 

gesetzten Rahmen der UNESCO-Definition hinaus – auszudifferenzieren. Vielfalt wird 

immer dann virulent, wenn es um die Interaktion zwischen verschiedenen Menschen oder 

Gruppen geht.49 Seit der Einführung des Begriffs Transkulturalität in den Diskurs durch 

Wolfgang Welsch (2017) werden nun für diese Interaktionen vor allem drei Begriffe bzw. 

unterscheidbare Kategorien genutzt, um die möglichen Beziehungen oder im kulturellen 

Bereich in diesem Sinne und damit Vielfalt zu beschreiben: Multi-, Inter- und Transkul-

tur.50 

 

5.1 Interaktionen: Multi-, Inter-, Transkultur 

In einer Kurzfassung lassen sich diese drei zentralen Begriffe auf folgende Weise knapp 

sowie mit Hilfe prägnanter Metaphern darstellen: 

 Multikulturalismus ist ein Konzept, das sich auf verschiedene Kulturen als in 

sich geschlossene Einheiten bezieht, wie Container, die nebeneinander auf einem 

Schiff existieren.  

 Das Konzept des Interkulturalismus wiederum folgt der Vorstellung von (wie-

derum weitgehend geschlossenen) Einheiten, deren Konstellationen nun eher 

Billardkugeln ähneln: Die Interaktion im Raum zwischen den verschiedenen 

Einheiten ähnelt den Bewegungen auf einem Billardtisch, sie beeinflussen sich 

gegenseitig, ohne dass jedoch dadurch ihre innere Struktur beeinflusst wird. Das 

Zusammenspiel der Kulturen nimmt dabei immer wieder unterschiedliche Dy-

namiken und Gesamtkonstellationen an.51  

                                                
49 Differenz, die entscheidende Voraussetzung für Vielfalt, bedeutet, dass etwas unterscheidbar ist, 
etwas anders ist als das „Andere“. Ohne diese Unterschiede sind Heterogenität oder Diversität nicht 
denkbar. 
50 Zur Diskussion siehe  auch Göhlich, Leonhard, Liebau & Zirfas 2006. Darüber hinaus haben die Kultur-
wissenschaften für die Interaktionen zwischen Kulturen eine Vielzahl von Begriffen entwickelt, die 
jedoch für die Kulturelle Bildung noch nie systematisch kategorisiert wurden. Zu diesen Begriffen gehö-
ren z.B. Palimpsest, Import, Diffusion, Bricolage, Austausch, Berührung, Begegnung, Wahlverwandt-
schaften, Mimikry, Anverwandlung, Assimilation, Integration, Übernahme, Überstülpung, Kreolisierung, 
Hybridität, Übersetzung, Verflechtung, Neubildung, Third Space, Transmigration, Métissage und viele 
mehr. Inwiefern diese für die Pädagogik nutzbar gemacht werden könnten, muss zu einem späteren 
Zeitpunkt diskutiert werden. 
51 Das Konzept der Interkulturalität wurde vor allem dazu entwickelt, um ein Konzept für die Kommuni-
kation zwischen Menschen aus verschiedenen Ländern in der globalisierten Ökonomie zu haben. Inter-

 



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

48              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

 Dagegen beruht Transkulturalismus auf dem Verständnis, dass Kulturen Kon-

strukte ohne klare Grenzen sind. Sie sind jeweils in sich hybrid und zu einem 

unauflösbaren Netzwerk von Einflüssen, Adaptionen, wechselseitigen Trans-

formationen usw. verwoben, wie dies etwa bei Rhizomen der Fall ist. Kulturen 

sind also keine klar unterscheidbaren Einheiten, das Entscheidende geschieht 

immer zwischen verschiedenen Dynamiken (Welsch 2017, siehe  auch Jullien 

2017).  

 

Diese drei Begriffe sind – gerade auch im Sinne des oben ausgeführten Methodenplura-

lismus, und das ist entscheidend – weder gewertet noch hierarchisch gedacht. Sie sind 

gleichermaßen brauchbar, um verschiedene kulturelle Konstellationen phänomenologisch 

zu beschreiben. Als Basiskonzepte können sie auch zur Einordnung alltäglicher Erfahrun-

gen dienen, und sie werden auf diese Weise für die Kulturelle Bildung relevant. 

 So entspricht Multikulturalität52 im Alltag unserer Erfahrung etwa beim Durch-

queren eines belebten Bahnhofs in einer größeren Stadt: Man sieht, dass sich vie-

le, ganz unterschiedliche Menschen am selben Ort befinden, es gibt ein Bewusst-

sein dafür, die Vielfalt der Umgebung bestimmt die Wahrnehmung der Situati-

on. Manchmal fokussiert man auffällige Einzelne – aber es kommt darüber hin-

aus zu keinem Austausch.  

 Interkulturalität dagegen entspricht eher der Situation in vielen Klassenzim-

mern heutiger Schulen, insbesondere, wo Schülerinnen und Schüler aus ver-

schiedenen Kulturen zusammenkommen. Die jeweiligen Milieuzugehörigkeiten 

und damit kulturellen Hintergründe beeinflussen ihre Art der Artikulation und 

Interaktion. Interkulturalität definiert dabei die Beziehung zwischen Lehrkräften 

und Schülern ebenso wie die zwischen den Schülern.  

 Transkulturalität hingegen spiegelt die vielschichtige Konstitution und Interak-

tion von Individuen, die alltäglichen hybriden und dynamischen Konstruktio-

nen und Veränderungen von Identitäten auf der Mikroebene wider – ähnlich 

wie die historischen und weiter sich entwickelnden Hybridisierungen in Regio-

nen oder Ländern auf der Meso- oder Makroebene. 

                                                                                                               
kulturelle Kommunikation bezieht sich dort v. a. auf die Kommunikation zwischen Menschen aus ver-
schiedenen Kulturen (religiöse, soziale, ethnische und Bildungs-Hintergründe) innerhalb einer Organisa-
tion oder zwischen Organisationen. Im späten 20. Jahrhundert wurde dieses Konzept auch auf Gesell-
schaften übertragen. 
52 Der Begriff Multikulturalismus ist auch für das Verhältnis zwischen neu angekommenen Flüchtlings-
gruppen und der Aufnahmegesellschaft passend. Er ist deshalb z. B. für Bildungsmaßnahmen relevant 
und kann für die Handlungsorientierung produktiv werden, um auf die vorhandenen Herausforderungen 
reagieren zu können. 



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     49 

5.2 Dominanzen: Global-, Mono-, Leitkultur 

Darüber hinaus müssen letztlich noch zwei weitere Konzepte einbezogen werden, die 

jedoch – im Gegensatz zu den genannten Ansätzen – von einer vorrangigen bzw. einheit-

lichen Kultur ausgehen, also keine Interaktion zwischen Kulturen, sondern Dominanzen 

von Kulturen beschreiben. Das erste ist das Konzept von Global Culture oder Weltkul-

tur. Dabei geht es etwa um Phänomene wie z. B. transnationale Trends in Jugendkulturen 

oder globalisierte Konsum- und Lebenswelten. Diese Kulturen sind v.a. von sozialen 

Medien, Netzwerken und Marken mit transnationaler Wirtschaftskraft geprägt wie z. B. 

Samsung, Google, Adidas oder Coca-Cola. Diese müssen auf standardisierte Produktion 

setzen und damit auch auf Standardkonsumption, beeinflussen (erziehen), somit die 

Menschen, die Teil der jeweiligen Konsumkultur bzw. Communities (z. B. soziale Netz-

werke) sind oder werden wollen. Das zweite Konzept, Monokultur, bezeichnet eine Vor-

stellung, die auf kulturelle Homogenisierung – jedoch nicht im Globalen – abzielt. Sie 

betont eine ausschließliche und ausschließende (nationale oder soziale, ethnische oder 

religiöse) Identität innerhalb geschlossener „Grenzen“ und entwirft neue oder nutzt alte 

Narrative über die fiktiven Wurzeln ebendieser Identitäten.  

 

Weder die Global Culture noch die Monokultur basieren auf dem Konzept der kultu-

rellen Differenz. Differenz ist aber, wie soeben dargestellt, Voraussetzung für Vielfalt. Die 

globale Kultur im oben genannten Sinne ignoriert Unterschiede oder schleift diese ab, 

während Monokultur versucht, Vielfalt innerhalb von kleineren Einheiten zu beseitigen 

und eine innere Disposition zu fördern, die eine exklusive (oft nationale, religiöse oder 

ethnisch geprägte) Kultur privilegiert. Dazu gehört letztlich auch der heute im deutschen 

Diskurs häufig gebrauchte Begriff Leitkultur, der ebenfalls nur die eigene, gesetzte Kultur 

fokussiert, alles andere als gefährdende Alterität begreift und Differenzierungen nicht in 

den Blick nehmen will.53  

 

  

                                                
53 Fuchs 2018. 



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

50              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

5.3 Nutzen der Kategorien für Strategien in der Kulturellen Bildung 

Für den nächsten Schritt kann eine Methode aus den Sozialwissenschaften hilfreich sein, 

die es erlaubt, phänomenologische Beobachtungen des menschlichen Verhaltens mit 

zugrundeliegenden Einstellungen, Verhaltensmustern und Dispositionen zu korrelieren. 

So werden zum Beispiel in den Erziehungswissenschaften Erziehungsstile (Maccoby und 

Martin 198354) oder in Theorien zur interkulturellen Entwicklung Akkulturationsstrate-

gien (Berry 1990: S. 232–25355) klarer gefasst.56 Üblicherweise werden dabei bestimmte 

Verhaltensmuster, die jeweils im Fokus stehen, von den untersuchten Zielgruppen nicht 

reflektiert, sind also meistens unbewusst. Dieser Aspekt ist aber im Bildungskontext wich-

tig, da im Hinblick auf die zu erwerbenden Kompetenzen gerade (unbewusste) Einstel-

lungen beachtet werden müssen, um sinnvoll agieren zu können. Diese Methode kann 

auch für eine Systematik kultureller Interaktionen (die ja immer auch soziale Interaktio-

nen sind) in der Bildungsarbeit fruchtbar gemacht werden. 

 

Die Einbeziehung von Einstellungen führt zu einer nützlichen Ergänzung der soeben 

dargestellten Typologie von Interaktionsformen. Beide Konzepte können in einer analyti-

schen Matrix zusammengebracht werden. Die so entstehende neue Typologie macht es 

dann möglich, eine Reihe von Standardstrategien, die in Maßnahmen der Kulturellen 

Bildung verwendet werden, besser zu verstehen, indem sie z. B. aufzeigt, was die Lernen-

den unbewusst durch die Teilnahme an diesen Maßnahmen, an Einstellungen bzw. Wer-

tevorstellungen absorbieren. Schließlich können diese Strategien (oder auch „Maßnah-

menstile“) als Repräsentationen charakteristischer Dispositionen betrachtet werden.  

 

  

                                                
54 Maccoby und Martin unterscheiden folgende Kategorien: Reaktionsbereitschaft vs. Unempfänglichkeit 
(ähnlich der Wertschätzung in der Matrix unten) und anspruchsvoll vs. anspruchslos (ähnlich der Offen-
heit in der Matrix unten). Mit diesen Unterscheidungen werden dann vier Erziehungsstile definiert: 
permissiv, nachlässig, autoritativ und autoritär.  
55 Berry hat in den 1990er Jahren seine Akkulturationstheorie als wichtiges Modell für Migrationsfor-
schung entwickelt. Er unterscheidet vier (bewusste oder unbewusste) Strategien von Minderheiten-
gruppen in einer bestimmten Gesellschaft. Dazu fragt er zunächst, ob Mitglieder dieser Gruppen sich 
wünschen, mit der „eigenen Kultur weiterzumachen“, und zweitens, ob sie mit der Mehrheit in Kontakt 
treten wollen oder nicht. 
56 Auch aktuelle Milieutheoriekonzepte (siehe z. B. Tippelt 2017: S. 213 ff.) arbeiten nach der Idee, 
Muster durch zwei dominante, besonders einflussreiche Basisdimensionen (hier Einkommen und Wer-
teorientierung) identifizierbar zu machen.  



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     51 

Zwei Dimensionen von Einstellungen sind für die analytische Matrix wichtig:  

1. die Einstellung zur Frage, ob die eigene Praxis dadurch entwickelt werden soll, 

indem Einflüsse aus fremden Kulturen integriert, absorbiert bzw. akzeptiert 

werden. Die genaue Frage lautet: „Soll die eigene Maßnahme, Einrichtung, Kul-

tur durch zunächst fremde, auch irritierende Einflüsse von außen weiterentwi-

ckelt werden?“ Es geht also um die Offenheit gegenüber Alterität. 

2. die Einstellung zur Idee, dass das „Andere“ gleichwertig mit dem „Eigenen“ ist. 

Die konkrete Frage lautet: „Werden andere Menschen bzw. Kulturen als gleich-

wertig anerkannt und ist diese Anerkennung relevant für die eigene Maßnah-

me?“ Letztlich geht es also um die Wertschätzung der oder des „Anderen“.57 

 

Die erste Dimension thematisiert die Beziehung zu sich selbst, fokussiert also die eigenen 

Konzeptualisierungen. Der Blick richtet sich für den Anbieter demnach auf die eigene, als 

verbesserungswürdig eingeschätzte Maßnahme, ggf. auch auf die eigene Institution. 

Thematisiert wird das Verständnis der jeweils eigenen Kultur: Ist sie offen oder aber ge-

schlossen? Das Selbstverständnis der Einrichtung oder der durchzuführenden Maßnahme 

zeigt sich z. B. bei der Frage, ob eine Veränderung oder Weiterentwicklung des eigenen 

Selbstkonzepts, der eigenen Kultur beabsichtigt ist (was mehr ist als nur z. B. in Kauf 

genommen, zugelassen oder hingenommen). Die Strategie wäre dann, gezielt neue Per-

spektiven, neue Einflüsse aus anderen Kulturen aktiv zu suchen und einzubeziehen.  

 

Die zweite Dimension thematisiert die Beziehung zu dem oder den „Anderen“, zu 

Alterität. Der Blick richtet sich also nach außen. Die entsprechende Einstellung kann als 

Wertschätzung der jeweils „anderen“ Kultur beschrieben werden. Hier liegt der Fokus 

nicht mehr auf der Wahrnehmung kulturspezifischer Praktiken der eigenen Kultur, statt-

dessen wird der Bezug zur „anderen“ Kultur wahrgenommen. Folgende Fragen werden 

dabei angesprochen: Werden die anderen Menschen, Kulturen als gleichwertig anerkannt 

und wertgeschätzt? Sind sie als solche wertvoll, relevant, wichtig, bedeutsam? Werden die 

andere Kultur und die eigene Kultur als gleichwertig betrachtet? Ist keine von ihnen über-

legen bzw. defizitär? 

 

  

                                                
57 Beide Dimensionen wurden bereits oben zumindest indirekt angesprochen, als es um die Grundlegung 
durch internationale Stimmen ging. In der Kategorie „für oder mit“ bzw. „Defizit- oder Potenzialorientie-
rung“ sind die beiden Dimensionen bereits präfiguriert. Wertschätzung für Alterität und selbstkritische 
Einschätzung eigener Defizite korreliert eng mit Potenzialorientierung. 



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

52              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

5.4 Analytische Matrix der Ansätze – ein inhaltliches Strukturmodell 

In einer aus diesen Überlegungen gewonnenen Matrix führen dann die Antworten auf die 

genannten Fragen zu vier verschiedenen Kategorien, die hier auch auf die Begriffe Trans-, 

Inter-, Multi- und Leitkultur bezogen werden. 

 

  Werden andere Menschen bzw. Kulturen als gleichwertige  
Partner anerkannt und ist diese Anerkennung  

relevant für die eigene Maßnahme?  
(Wertschätzung der jeweils „Anderen“, von Alterität und Vielfalt) 

  
Ja Nein 

So
ll 

d
ie

 e
ig

en
e 

M
aß

n
ah

m
e 

/ 
Ei

n
ri

ch
tu

n
g 

/ 
K

u
lt

u
r 

d
u

rc
h

 

Ei
n

fl
ü

ss
e 

vo
n

 a
u

ß
en

 w
ei

te
re

n
tw

ic
ke

lt
 w

er
d

en
? 

 
(O

ff
e

n
h

e
it

 g
eg

en
ü

b
er

 d
em

 je
w

ei
ls

 „
A

n
d

er
en

“)
 

Ja
 

Transkultur  

Von und mit „Anderen“ lernen 

Partizipation  
Global Citizenship  

Interkultur  

Die Perspektiven der „Anderen“ 
bei der Entwicklung von Pro-

grammen mit berücksichtigen 

Sensibilisierung 

N
ei

n
 

Multikultur  

Für „Andere“ etwas tun 

Empowerment 

Leitkultur  

„Anderen“ den Anschluss an die 
eigene Kultur ermöglichen, die 

„Anderen“ integrieren 

Prävention 
Assimilation 

 
Ein Vergleich dieses hier vorgeschlagenen inhaltlichen Strukturmodells mit dem Ansatz 

bei Berry zeigt zwei wesentliche Unterschiede: 

 Der Fokus liegt nicht mehr auf den Einstellungen von Minderheitsgruppen  

(oder von internationalen Partnern, also den jeweils „Anderen“), sondern auf 

den Profilen, die in den eigenen Bildungsprogrammen (also auf Akteursseite) 

entwickelt werden, bzw. auf den Einstellungen, die darin zum Tragen kommen. 

Das ist ein entscheidender Perspektivwechsel. 

 Damit kann ein weiterer wichtiger Aspekt angesprochen werden, der Aspekt 

der Macht auf Einstellungsebene (hier in der Dimension der Wertschätzung ar-

tikuliert). Er spielt in Berrys Konzept keine Rolle, kam aber in den Beispielen 

von Kapitel 2 bereits deutlich zur Sprache und muss auch vor dem Hintergrund 

heutiger postkolonialer Diskurse (siehe z. B. Bhabha 2012) gestellt werden. 



5. Zentrale Begriffe und Modellbildung (Analytische Matrix) 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     53 

Sicherlich wird es in der Praxis keine eindeutigen und ausschließlichen Zuordnungen zu 

einer bestimmten Kategorie der Matrix geben, auch hier finden die entscheidenden Positi-

onierungen zwischen binären Polen statt. Das bedeutet, dass jeder Akteur der Kulturellen 

Bildung – je nach Ausgangssituation, Zielgruppe und Absicht – zwischen diesen vier 

verschiedenen Positionen pendeln wird, wodurch der oben ausgeführte kritische Metho-

denpluralismus seine besondere Relevanz entwickelt.  

 

5.5 Zur Nutzung des Modells 

Die hier vorgeschlagene Typologie zeigt Muster auf, wie Praktiken (in Projekten, Aktivitä-

ten, Lernumgebungen, Lehrmethoden) auf die pädagogischen Anforderungen heutiger 

Gesellschaften, im Hinblick auf Vielfalt, reagieren können. Das Modell ist, wie Gespräche 

mit Forschenden im internationalen Kontext58 ergaben, einfach, klärend, es erscheint nütz-

lich und gut anwendbar. 

 

Diese Matrix ist zum einen als Analyseraster einsetzbar. Es kann z. B. dabei helfen, die 

jeweiligen Profile von Maßnahmen deutlicher zu machen und so Ansätze zu klären. 

Denkbar ist darüber hinaus der Einsatz bei formativen, begleitenden Evaluationen, aber 

auch bei summativen Abschlussevaluationen, sowie bei der Analyse und Beurteilung von 

Anträgen und Projektvorschlägen, z. B. nach Ausschreibungen.  

 

Auf der anderen Seite kann es von Programmentwicklern selbst angewandt werden, 

z. B. um Ideen für Projekte überhaupt erst zu entwickeln und zu erarbeiten oder aber 

bestehende Projektideen in ihrem jeweiligen Profil zu schärfen. Ein Beispiel wie das jewei-

lige Profil als Antwort auf spezifische Anforderungen mit Hilfe der Matrix präziser ge-

fasst werden kann, lassen sich z. B. aus Ableitungen wie, dass etwa für internationale 

Kooperationsprojekte vor allem transkulturelle Ansätze infrage kommen, während für 

Erstmaßnahmen zur Aufnahme neu ankommender Geflüchteter die Ermöglichung von 

Anschlüssen (an die Leitkultur) wichtig ist, entfalten im Hinblick auf spezifische Potenzia-

le. 

                                                
58 Das Raster wurde diskutiert mit Luísa Velosa, Universität von Lissabon, Teunis IJdens, LKCA Niederlan-
de, und Chee Hoo Lum, National Institute for Education, Singapur. Diesen Gesprächspartnern verdanke 
ich auch wichtige Anregungen zur Entwicklung der Matrix. 



6. Kompetenzmodellierung 

54              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

6. Kompetenzmodellierung  

Während die soeben entwickelte Matrix hilft, Vorhaben profiliert zu entwickeln sowie 

methodisch-inhaltlich zu begründen bzw. zu beurteilen, soll im nächsten Schritt ein zwei-

tes Instrument vorgestellt werden, das als Kompetenzmodell Hinweise auf zu erreichende 

Ergebnisse von Bildungsprozessen im Feld der AKBP liefert. Dazu werden die im Kapitel 

Kapitel 3 gewonnenen Aspekte eines Kompetenzmodells hier noch einmal zusammenge-

fasst und systematisiert. Zugrunde gelegt wird dafür eine Struktur, die ein europäischer 

Verbund von Expertinnen und Experten der Kunstvermittlung in Anlehnung an den 

Europäischen Referenzrahmen für Sprachen entwickelt hat (Wagner & Schönau 2016). 

Erfahrungen z. B. aus der Curriculumsentwicklung zeigen, dass diese Struktur auch auf 

andere künstlerischen Sparten wie Musik, Theater oder Tanz übertragbar ist. 

 

Kompetenzmodell (basierend auf Wagner & Schönau 2016: 112): Im Zentrum stehen 

die vier zentralen Kompetenzdimensionen der Kulturellen Bildung: Gestalten, Rezipieren, 

Kommunizieren und Urteilen. (Diese sind in einem späteren Schritt in Teilkompetenzen 

aufzufächern.) Metakognition ermöglicht die Reflexion in den Dimensionen, sie ist für 

einen nachhaltigen Kompetenzzugewinn im Sinne des Lernerfolgs zentral. Die domänen-

spezifischen Kompetenzen wiederum sind in Wissen und Haltungen eingebettet (unterste 

Zeile) und stehen in Verbindung mit interdisziplinären Fähigkeiten, die über die Domäne 

„Kulturelle Bildung“ ausgreifen (Selbst-, Methode- und soziale Kompetenzen).  

 

In der folgenden Liste sind nun die oben bereits benannten, wichtigsten Teilkompe-

tenzen in einem Strukturmodell zusammengefasst, das in seiner Gliederung dabei der 

Struktur des genannten Modells für Kunstvermittlung folgt. Auf diese Weise entsteht – 

mit wenigen Ergänzungen aus systematischen Gründen – ein Kompetenzmodell für 

diversitätsorientierte Kulturelle Bildung in internationaler Perspektive. 

 

  



6. Kompetenzmodellierung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     55 

Domänenübergreifende, interdisziplinäre Fähigkeiten im Hinblick  

auf Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Selbstkompetenz  Selbstvertrauen 

 Komplexität, Widersprüchlichkeit und Unsicherheit aushalten 

 Sich trauen, anders zu sein  

Sozialkompetenz  Einfühlungsvermögen 

 Gemeinsam mit „Anderen“ lernen, gestalten und zusammenarbeiten 

 Kommunikationsfähigkeiten 

Methoden-

kompetenz 

 Vergleichen können (Unterschiede und Ähnlichkeiten sehen) 

 Transferieren und übersetzen können 

 Fähigkeit, verschiedene Standpunkte einzunehmen und Perspektiven zu 

wechseln 

Reflektieren  

(Metakognition) 

 Kritische Selbstreflexion 

 Eigener Bedingungen bewusst sein 

 Fremdheitserfahrung einordnen und mit dieser produktiv umgehen 

Zentrale, domänenspezifische Fähigkeiten (Dimensionen und Teilkompetenzen) 

Rezeptive  

Kompetenzen59  

 Wahrnehmen, entdecken, explorieren 

 Gegenstände und Situationen untersuchen  

 Interpretieren, erkennen, verstehen 

Produktive  

Kompetenzen 

 Sich etwas vorstellen 

 Gestalterisch untersuchen und interpretieren 

 Experimentell erproben, gestalten 

 Sich kreativ, künstlerisch ausdrücken 

 Verschiedene künstlerische Mittel interkultureller Kommunikation be-

herrschen und anwenden 

Kommunikative 

Kompetenzen 

 Verbindungen schaffen, Interaktionen etablieren 

 Vorführen, zuhören, kommunizieren, austauschen, verhandeln 

Kritikfähigkeit  Begründet kritisieren  

 Begründet urteilen 

 Entscheiden 

Haltungen (siehe Analytische Matrix) 

Offenheit: Bereitschaft zum experimentellen Erproben von Alternativen; Neugierde; Bereitschaft, sich 

auf Alterität einzulassen und zum Perspektivwechsel 

Wertschätzung: Anderes anerkennen; Bereitschaft, Stereotype und Generalisierungen bei sich selbst zu 

entdecken und zu vermeiden; Bereitschaft, auf Augenhöhe gemeinsame Werte zu schaffen und für diese 

aktiv zu werden; Genussfähigkeit 

Kenntnisse 

Kenntnisse: über eigene und fremde Traditionen, Vorstellungen und Normen; über transkulturelle 

Verflechtungen sowie Dynamiken und Aushandlungsprozesse. 

Tabelle 3: Kompetenzstrukturmodell für diversitätsorientierte Kulturelle Bildung in internationaler Perspektive 

                                                
59  im Medium Sprache. 



6. Kompetenzmodellierung 

56              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Beispiele für domänenspezifische Fähigkeiten in multi-, inter- und transkulturellen Ansätzen 

Im Sinne des oben postulierten kritischen Methodenpluralismus kann dieses Modell für die Dimensionen Multi-, Inter- und Transkultur 

im Bereich der domänenspezifischen Fähigkeiten ausgearbeitet werden. Dies führt zu folgender, tabellarischer Ausdifferenzierung, die 

hier noch vorläufig bleiben muss.60 

 

Teilnehmende an Maßnahmen Kultureller Bildung können… 

Fertigkeiten Transkulturelle Perspektive 

(Relevanz für internationale 

Vorhaben auch im Rahmen 

der AKBP) 

Interkulturelle Perspektive 

(Geringe Relevanz) 

Multikulturelle Perspektive 

(Keine Relevanz) 

Leitkulturperspektive 

(Keine Relevanz) 

Rezeptive Kompetenzen: 

Wahrnehmen und  

Verstehen 

… transkulturelle Prozesse 
der Kulturbildung (z. B. 
Kulturaustausch, Übernah-
men, Verflechtungen, Ver-
schmelzungen, Wahlver-
wandtschaften, Übersetzun-
gen, Transformationen, 
Hybridisierungen) auffinden 
und beschreiben. 

… erkennen, dass, und 
beschreiben, wie „eigene“ 
kulturelle Traditionen durch 
vielfältige Einflüsse und 
Elemente gespeist sind. 

… Kulturen übergreifende, 

… kulturelle Interaktions-
konzepte in bestehenden 
kulturellen Prozessen entde-
cken und beschreiben. 

… Interaktionen zwischen 
Kulturen im Hinblick auf 
konstruktiv-produktive wie 
Konflikte anheizende Poten-
ziale erkennen und diese 
Potenziale an Beispielen 
aufzeigen. 

… erkennen, wie z. B. die 
Massenmedien das Eigene, 
das Andere bzw. das Hybride 
formulieren bzw. konstruie-

… sich in kulturell fremde 
Praktiken, Rezeptions- und 
Produktionsweisen einden-
ken und sie im Kontext von 
Weltbild und Weltanschau-
ung analysieren. 

… kulturelle Fremdheits- und 
Alteritätserfahrungen be-
schreiben und deren Unter-
schiede analysieren und 
interpretieren. 

… fremde Praktiken aus ihrer 
jeweiligen historischen und 
kulturellen Bedingtheit 
(Regeln, Konventionen, 

… kulturell fremde Prakti-
ken, Rezeptions- und Pro-
duktionsweisen soweit 
verstehen, dass eigene 
Angebote anschlussfähig 
bleiben. 

                                                
60 Für eine systematische Entwicklung ist die Untersuchung einer ausreichend großen Stichprobe von einschlägigen Projekten mit Hilfe dieser Struktur notwen-
dig. Diese konnte im Rahmen dieser Studie nicht geleistet werden. 



6. Kompetenzmodellierung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     57 

gemeinsame Grundstruktu-
ren von Gestaltungs- und 
Wahrnehmungsprozessen 
erkennen und analysieren. 

… Objekte aus verschiede-
nen Kontexten, z. B. auch 
aus der globalen Warenkul-
tur oder der „global art“, im 
Hinblick auf ihren Hybrid-
charakter dekonstruieren. 

ren und welche Wertungen 
damit transportiert werden.  

Erwartungen etc.) heraus 
erschließen und Interpreta-
tionszugänge entwickeln. 

Produktive Kompetenzen: 

Entwerfen und Gestalten 

… eigene Gestaltungen aus 
verschiedenen kulturellen 
Quellen speisen und diese zu 
neuen Konzepten ver-
schmelzen, verbinden, 
transformieren. 

… gestalterische Positionen 
auch aus sich widerspre-
chenden Traditionen und 
Quellen heraus entwickeln.  

… verschiedene Formen von 
Prozessen der Verschmel-
zung, Übersetzung, Aneig-
nung, Transformation, 
Übernahme oder Verflech-
tung gestalten. 

… sich durch fremde Kultu-
ren zu eigener Gestaltung 
anregen lassen.  

… eine eigene kulturspezifi-
sche Position in bewusster 
und reflektierter Abgren-
zung bzw. Anlehnung an 
andere entwerfen. 

… unterschiedliche, kulturell 
bedingte Auffassungen (z. B. 
Natur- oder Raumauffassun-
gen) erproben.  

… Gestaltung im Hinblick auf 
Anerkennung in bestimmten 
sozialen oder kulturellen 
Systemen erproben. 

… zu bestehenden, kulturell 
definierten Praktiken mögli-
che Alternativen in der 
Vorstellung entwickeln und 
Konzepte dazu erstellen. 

… sich bestimmten Auffas-
sungen von Individualität in 
verschiedenen Kulturen 
kreativ annähern.  

… sich mit ästhetischen 
Konventionen spielerisch 
auseinandersetzen.  

… sich des eigenen gestalte-
rischen Profils in Bezug auf 
andere künstlerische Positi-
onen bewusst werden und 
dieses realisieren. 

Kommunikative  

Kompetenzen  

… individuelle oder kollekti-
ve (Selbst-)Darstellungen im 
Dialog mit anderen als 
Entwürfe erproben und 

… Gestaltungen gezielt für 
bestimmte Zielgruppen 
entwerfen. 

.… Formen der (Selbst-) 

… Formen der (Selbst-
)Darstellung im Hinblick auf 
bestimmte Selbstaussagen 
in sozialen Kontexten konzi-

… das eigene Profil deutlich 
machen und mitteilen. 



6. Kompetenzmodellierung 

58              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

gestalten.  

… Gemeinsamkeiten und 
Unterschiede diverser 
Botschaften, ggf. aus ver-
schiedenen Kontexten, 
erkennen, gemeinsam mit 
Partnern gestalten und 
sprachlich wie künstlerisch 
kommunizieren. 

Darstellung in sozialen 
Kontexten mit anderen 
„Autoren“ austauschen. 

… kulturell oder künstlerisch 
kodierte Botschaften in 
interkulturellen Kontexten 
als Botschaften verstehen 
und gestalten. 

pieren, gestalten und diese 
kommunizieren. 

Kritikfähigkeit: Urteilen … das Anregungspotenzial 
sowie die Aus- bzw. An-
schlussmöglichkeiten von für 
sich selbst fremden Kulturen 
für die eigene Gestaltung 
einschätzen, um Faszination 
oder Ablehnung zu verste-
hen. 

… sich die Art der Wahr-
nehmung von fremden 
Kulturen bewusst machen, 
für sich selbst einschätzen, 
bewerten und die Bewer-
tung begründen. 

… kulturelle Handlungen im 
Hinblick auf Werte und 
normative Setzungen be-
gründet beurteilen. 

… Positionen und Handlun-
gen vergleichen und abwä-
gen. 

 

Diese Anwendung der im Zentrum des Kompetenzmodells stehenden domänenspezifischen Kompetenzdimensionen auf die vier Berei-

che der Analytischen Matrix bestätigt nochmals nachdrücklich die ausschließliche Relevanz des transkulturellen Ansatzes für eine diver-

sitätsorientierte Kulturelle Bildung in internationaler Perspektive. 

 



7. Zur Legitimation von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     59 

7. Zur Legitimation von diversitätsorientierter Kultureller Bildung  

Mit der Analytischen Matrix der Ansätze (Kapitel 5) und dem Kompetenzmodell (Kapitel 

6) stehen aufeinander bezogene Instrumente zur Verfügung, die Praxis verstehen, beurtei-

len und entwickeln helfen können. Um eine so verstandene Kulturelle Bildung innerhalb 

der Auswärtigen Kultur- und Bildungspolitik (AKBP) sinnvoll zu verorten, sollen im 

Folgenden abschließend einschlägige Positionspapiere vorgestellt werden. Diese haben 

nationale oder internationale Reichweite, sind bindend oder haben Empfehlungscharak-

ter. Da im Kontext dieser Studie eine international bindende Position besonders relevant 

ist, wird die UNESCO-Konvention vorrangig dargestellt. 

 
7.1 UNESCO-Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt 
kultureller Ausdrucksformen  

Das „Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller Aus-

drucksformen“61 hat als völkerrechtlich verbindliche Konvention, die von Deutschland am 

12. März 2007 ratifiziert wurde – neben der allgemeinen politischen Bedeutung im Globa-

lisierungskontext – in unserem Kontext eine besondere Bedeutung, als Referenzdokument 

wie aber auch als Instrument zur Entwicklung des Diskursfeldes.62  

 

Kulturverständnis: Produktion und Rezeption 

So liefert die Konvention u.a. hilfreiche Referenzdefinitionen, wie z. B. zur „Vielfalt kultu-

reller Ausdrucksformen“, die als Vorhandensein von mannigfaltigen Ausdrucksformen in 

einer auch für die Kulturelle Bildung typischen Doppelfigur gesehen wird.  

 Zunächst ist diese auf das kulturelle Erbe bezogen. Kulturelles Erbe wird dabei – 

und das ist im Kontext der Studie entscheidend – als „Kulturerbe der Mensch-

heit“ (Artikel 4, Begriffsbestimmung 1) verstanden – also nicht als Erbe z. B. ei-

nes Staates, einer Nation oder einer Gruppe. Der damit verbundene universalis-

tischer Ansatz ist nicht nur politisch relevant sondern hat auch entsprechendes 

pädagogisches Potenzial.  

Kritisch aus Sicht der Kulturellen Bildung bleibt jedoch anzumerken, dass diese 

eher an Rezeption orientierte Seite auf den „Genuss“ des zu bewahrenden Erbes, 

also z. B. nicht auf dessen kognitive Interpretation und Reflexion oder auf die 

kritische Auseinandersetzung abzielt.  

                                                
61 UNESCO 2005. Im Jahr 2017 waren bereits 146 Partner (Staaten und EU) dem Abkommen beigetreten 
(UNESCO 2017: 5). 
62 Siehe z. B. www.musikrat.de/musikpolitik/kulturelle-vielfalt/unesco-konvention-kulturelle-vielfalt 
[gesehen am 15.3.2018]. 

http://www.musikrat.de/musikpolitik/kulturelle-vielfalt/unesco-konvention-kulturelle-vielfalt


7. Zur Legitimation von Diversitätsorientierter Kultureller Bildung  

60              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

 Die Konvention geht darüber hinaus von Prozessen der Rezeption und Produk-

tion aus, wenn im Artikel 4, Begriffsbestimmung 4 der Akzent auf „kulturelle 

Aktivitäten“ gelegt wird. D. h. die Konvention fokussiert auch die „vielfältigen 

Arten des künstlerischen Schaffens, der Herstellung […] unabhängig davon, 

welche Mittel und Technologien verwendet werden“. Zu beachten ist hier auch 

die Breite des Kulturbegriffs, die im Nachsatz betont wird. Hier decken sich al-

so die Verständnisse, die  für die Entwicklung der Kulturellen Bildung produk-

tiv werden können. 

 

Interkultur – Transkultur 

Die kulturellen Ausdrucksformen werden – so die Konvention – sowohl innerhalb als 

auch zwischen Einzelnen, Gruppen oder Gesellschaften weitergegeben (Artikel 4, Be-

griffsbestimmung 1). Mit dieser Feststellung wird betont, dass Vielfalt im Kontext von 

sozialer und gesellschaftlicher Interaktion zu begreifen ist. Das Übereinkommen wählt 

dafür den Begriff „Interkulturalität“:  

 

„›Interkulturalität‹ bezieht sich auf die Existenz verschiedener Kulturen und die gleich-

berechtigte Interaktion zwischen ihnen sowie die Möglichkeit, durch den Dialog und die 

gegenseitige Achtung gemeinsame kulturelle Ausdrucksformen zu schaffen“ (Artikel 4, 

Begriffsbestimmung 8).  

 

Mit dieser Formulierung „durch den Dialog und die gegenseitige Achtung gemeinsame 

kulturelle Ausdrucksformen zu schaffen“ wird – analog zu den Dimensionen „Offenheit“ 

und „Wertschätzung“ der oben vorgestellten Analytischen Matrix – ein explizites trans-

kulturelles Verständnis zugrunde gelegt, die die Relevanz dieses Ansatzes im Hinblick 

auf die AKBP nochmals unterstreicht. Auf diese Weise wird die in Kapitel 5 gezogenen 

Schlussfolgerungen unterstützt. 

 
Werteverpflichtung 

Ein weiterer Aspekt, der in der gerade zitierten „Begriffsbestimmung 8“ aufscheint, ist die 

Notwendigkeit normativer Rahmung. „Gleichberechtigte Interaktion“ oder „gegenseitige 

Achtung“ deuten bereits auf die spezifische UNESCO-Programmatik hin. Diese klare 

Vorgabe wird in den leitenden Grundsätzen (Artikel 2) nochmals unterstrichen:  

 

„Der Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen setzen die An-

erkennung der gleichen Würde und die Achtung aller Kulturen, einschließlich der Kultu-

ren von Personen, die Minderheiten oder indigenen Völkern angehören, voraus“ 

(Grundsatz 3).  



7. Zur Legitimation von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     61 

Auf diese Weise werden die bislang gefundenen Ergebnisse bestätigt und durch den 

besonderen Status des Dokuments zusätzlich aufgewertet. 

 

Bildung 

Im Hinblick auf die Kulturelle Bildung ist darüber hinaus hervorzuheben, dass sich die 

Vertragsstaaten im Artikel 10 „Bildung und Bewusstseinsbildung in der Öffentlichkeit“ zu 

Bildungsanstrengungen gerade auch im internationalen Bereich verpflichten:  

 

„Die Vertragsparteien  

a) stärken und fördern das Verständnis für die Bedeutung, die dem Schutz und der För-

derung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen zukommt, unter anderem durch Bil-

dungsprogramme und Programme zur Förderung der Bewusstseinsbildung in der Öf-

fentlichkeit;  

b) arbeiten mit anderen Vertragsparteien sowie mit internationalen und regionalen Or-

ganisationen zusammen, um das Ziel dieses Artikels zu erreichen;  

c) bemühen sich, die Kreativität zu fördern und die Herstellungskapazitäten zu stärken, 

indem sie Bildungs-, Ausbildungs- und Austauschprogramme im Bereich der Kulturwirt-

schaft einrichten.“ (Artikel 10) 

 

Zunächst steht hier offensichtlich die Entwicklung eines Verständnisses für „die Erhal-

tung, Sicherung und Erhöhung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen“ (Begriffsbe-

stimmung 7) im Zentrum. Dieses fokussiert letztlich – in Kombination mit den genannten 

normativen Rahmungen – eine bestimmte Haltung als Ergebnis der Bildungsanstren-

gungen, individuell und in der Summe auch für die Öffentlichkeit (Public Awareness). Mit 

der zusätzlichen Forderung, die Entwicklung von „Kreativität zu fördern“, bleibt die 

Konvention jedoch nicht bei der Forderung zur Entwicklung dieser Haltung stehen, son-

dern zielt auch auf konkrete gestalterische bzw. künstlerische Fähigkeiten bzw. Kompe-

tenzen.63  

 

Die besondere Betonung von Austauschprogrammen (s. o.) und von internationaler 

Kooperation ist in unserem Zusammenhang von besonderer Relevanz. „Partnerschaften 

anzuregen, die den Informationsaustausch und das kulturelle Verständnis verbessern, 

und die Vielfalt kultureller Ausdrucksformen begünstigen“, wird im Artikel 12 gefordert. 

                                                
63 Dass die Konvention diesen Aspekt ausschließlich an die Kulturwirtschaft (Cultural Industries) dele-
giert, ohne die weiteren Bildungsbereiche der formalen, nonformalen und informellen Art zumindest zu 
benennen, ist eine explizite Schwachstelle der Konvention aus Sicht der Kulturellen Bildung. Im interna-
tionalen Diskurs zur Kulturellen Bildung sind die Ansätze, wie oben gezeigt, wesentlich breiter gefasst 
(siehe dazu auch Liebau & Wagner 2018: S. 199 ff.).  



7. Zur Legitimation von Diversitätsorientierter Kultureller Bildung  

62              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Dies geschieht durch „fachliche und internationale Kulturaustauschprogramme“ in 

„Partnerschaften mit der Zivilgesellschaft, mit nichtstaatlichen Organisationen und mit 

dem privaten Sektor“. 

 

Profil des Übereinkommens 

Die oben zitierte, in der Konvention genannte „Bereitschaft zur Erhöhung von Vielfalt“ 

(in der englischen Originalfassung: „diversity of cultural expressions has to be […] enhanced“) 

bezeichnet darüber hinaus ein Ziel, das im Kontext aktueller politischer Tendenzen in 

vielen Teilen der Welt ein ganz besonderes Merkmal der Konvention ausmacht und Ori-

entierung für die Kulturelle Bildung gibt. Dass kulturelle Vielfalt dabei auch noch in ei-

nem engen Zusammenhang von wirtschaftlicher und kultureller Entwicklung steht und 

dabei dem Gedanken der Nachhaltigkeit verpflichtet ist, stellt die Maßnahmen und vor 

allem die geforderten internationalen Kooperationen zusätzlich in den Rahmen von Ent-

wicklungspolitik (Artikel 2 – Leitende Grundsätze 5 und 6). Darüber hinaus erscheint es 

im Hinblick auf das Anliegen dieser Studie bedeutsam, dass der Grundsatz des gleichbe-

rechtigten Zugangs „zu einem reichen und vielfältigen Spektrum kultureller Ausdrucks-

formen aus der ganzen Welt“ (Artikel 2, Leitender Grundsatz 7) vor allem im Bildungs-

bereich aufgrund seiner Reichweite zu erzielen ist.  

 

Für unseren Kontext bietet also das von vielen Staaten und auch von Deutschland rati-

fizierte „Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller 

Ausdrucksformen“ mit den aufgezeigten Merkmalen eine ausgezeichnete Grundlage für 

eine Argumentation: Einschlägige Programme im Bereich internationale Kulturelle Bil-

dung werden von den Vertragsstaaten explizit gefordert. Maßnahmen in diesem Bereich 

gehören also zu den Pflichten der Vertragsstaaten. 

 

7.2 Seoul Agenda: Goals for the Development of Arts Education 

Als zweites internationales Dokument spielt die „Seoul Agenda: Goals for the Development of 

Arts Education“ (UNESCO 2010) eine herausgehobene Rolle. Zeigte die UNESCO-

Konvention zu „Schutz und Förderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen“ mögli-

che Perspektiven von außen auf die Kulturelle Bildung auf, so ist die Seoul Agenda das 

zentrale internationale Referenzdokument, das aus der Innenperspektive heraus entwi-

ckelt und formuliert wurde. Dieses Positionspapier wurde von der UNESCO-

Generalversammlung im Jahr 2011 einstimmig (also auch mit der Stimme Deutschlands) 

als Empfehlung verabschiedet. Als Policy Paper fordert sie in ihrem dritten Ziel für die 

Entwicklung der Kulturellen Bildung „Prinzipien und Praktiken Künstlerischer und Kul-

tureller Bildung an[zu]wenden, um zur Bewältigung der heutigen sozialen und kulturel-



7. Zur Legitimation von diversitätsorientierter Kultureller Bildung 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     63 

len Herausforderungen beizutragen“. In einer der dazu vorgeschlagenen Strategien heißt 

es, dass „die Anerkennung […] des Potenzials Künstlerischer und Kultureller Bildung, 

Identität zu entwickeln und Erbe zu bewahren sowie kulturelle Vielfalt und den Dialog 

zwischen den Kulturen zu fördern“ ist. Auch hier finden sich also ganz ähnliche Leitvor-

stellungen wie in der Konvention. 

 

7.3 Weitere Dokumente 

Weitere relevante Dokumente, die für eine Argumentations- und Legitimationslinie kon-

sultiert werden können, sind u. a. die Sustainable Development Goals der Vereinten Natio-

nen auf globaler Ebene, das Cultural Awareness and Expression Handbook der Europäischen 

Kommission auf europäischer und der Orientierungsrahmen Globales Lernen auf nationaler 

Ebene. 

 

Letztlich liefert der Rahmen der Sustainable Development Goals der Vereinten Nationen 

zusätzlich einen möglichen Bezugspunkt, wenn es um die Entwicklung von Begrün-

dungszusammenhängen aus dem internationalen Kontext geht. Dabei ist vor allem das 

Ziel 4.7 von besonderem Interesse:  

 

„Bis 2030 sicherstellen, dass alle Lernenden die notwendigen Kenntnisse und Qualifika-

tionen zur Förderung nachhaltiger Entwicklung erwerben, unter anderem durch Bildung 

für […] eine Kultur des Friedens und der Gewaltlosigkeit, Weltbürgerschaft und die 

Wertschätzung kultureller Vielfalt und des Beitrags der Kultur zu nachhaltiger Entwick-

lung.“ (UN 2015) 

 

Das Cultural Awareness and Expression Handbook64 der Europäischen Kommission wie-

derum, das im Rahmen der Open Method of Coordination (OMC) von einer Expertenar-

beitsgruppe der EU-Mitgliedsstaaten zur Europäischen Schlüsselkompetenz „Cultural 

Awareness and Expression“ 2016 erstellt wurde, liefert weitere Anregungen, wie Kulturelle 

Bildung mit Interkulturalität verbunden werden kann.  

 

Schließlich bietet – auf nationaler Ebene – der von der Kultusministerkonferenz und 

dem Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung herausge-

gebene Orientierungsrahmen Globales Lernen (KMK/BMZ/Engagement Global 2016) 

einen weiteren wichtigen Bezugspunkt. So werden z. B. für die Fragestellung dieser Stu-

die relevante Themenbereiche wie „Vielfalt der Werte, Kulturen und Lebensverhältnisse: 

                                                
64 European Commission 2016. Abschnitt „Terms and Concepts“, S. 13–37.  

http://bookshop.europa.eu/en/cultural-awareness-and-expression-handbook-pbNC0116126/related/?PublicationKey=NC0116126&CatalogCategoryID=u9oKABstIEwAAAEjboUY4e5K
http://bookshop.europa.eu/en/european-commission-cbaLoKABstP1sAAAEjGIkY4e5K/
http://bookshop.europa.eu/en/cultural-awareness-and-expression-handbook-pbNC0116126/related/?PublicationKey=NC0116126&CatalogCategoryID=u9oKABstIEwAAAEjboUY4e5K


7. Zur Legitimation von Diversitätsorientierter Kultureller Bildung  

64              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Diversität und Inklusion“, „Globalisierung religiöser und ethischer Leitbilder“, „Migrati-

on und Integration“ ebenso benannt wie „Kommunikation im globalen Kontext“ (ebd.: 

97). Als Instrument für Unterrichtsentwicklung an Schulen werden aus den jeweiligen 

Fächern heraus zu diesen Themen dann Unterrichtsideen vorgestellt, die z. B. in den Fä-

chern Deutsch, Musik oder Kunst vielfältige Anregungen bieten. 



8. Empfehlungen 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     65 

8. Empfehlungen 

Mit der Analytischen Matrix und dem Kompetenzmodell liegen erstmals wissenschaftlich 

fundierte Instrumente vor, Maßnahmen der Kulturellen Bildung zu entwickeln bzw. zu 

beurteilen und zu evaluieren. Mit den – auch noch rechtlich verbindlichen – Leitlinien 

ergibt sich darüber hinaus ein effizienter Begründungszusammenhang. Dieses Potenzial 

kann und sollte genutzt werden. Deshalb sollen hier Anregungen, die auf exemplarisches 

Erproben von Möglichkeiten zur Ausgestaltung gerichtet sind, gegeben werden. Für alle 

diese Anregungen gilt, dass die Entwicklung, begleitende wie abschließende Evaluation 

und die Veröffentlichung unter Nutzung der beiden hier vorgelegten Instrumente und 

des Begründungsrahmens zentral sind. So wird gewährleistet, dass die Erprobungen 

produktiv zurückgebunden und so das Feld nachhaltig gestaltet wird. Das kann und 

sollte z. B. folgende Felder einschließen. 

 

Personalentwicklung  

 Entwicklung eines Konzepts zur Qualifizierung von Akteuren in der Aus-

bildung – unter Nutzung der hier vorgelegten Matrix der Ansätze (Kapitel 5) 

sowie des Kompetenzmodells (Kapitel 6) – und exemplarische Durchfüh-

rung.  

 Entwicklung eines Konzepts für themenbezogene Fort- und Weiterbildun-

gen, unter Einbeziehung von einschlägigen Einrichtungen, exemplarische 

Durchführung.  

 

Organisationsentwicklung 

 Transkulturelles und internationales Mainstreaming in exemplarischen Bil-

dungseinrichtungen.  

 Vernetzung der nationalen Akteure, vor allem der Mittlerorganisationen65, 

der Wissenschaft (z. B. einschlägige UNESCO-Lehrstühle) und der Zivilge-

sellschaft sowie internationaler Akteure zu diesem Thema etwa im Rahmen 

einer Fachtagung mit dem Ziel, das Thema Kulturelle Bildung in der Strate-

gieentwicklung zur AKBP nachhaltig zu verankern. 

 Zugang zur Kulturellen Bildung ist eine Grundbedingung für erfolgreiche 

Arbeit gerade im Hinblick auf Diversity-Orientierung. Deshalb ist der Zu-

gang gerade für unterschiedliche Gruppen in allen geförderten Projekten na-

tional wie international zu verbessern.66 

                                                
65 Bundesregierung 2017, S. 33 ff. 
66 Siehe dazu auch: Rat für Kulturelle Bildung 2014. 



8. Empfehlungen 

66              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Diskursentwicklung  

 Weiterentwicklung von Theorie und Forschung durch komparatistische Stu-

dien zu den Verständnissen und Auffassungen auf globaler Ebene. 

 Fallstudien zu einzelnen, in Deutschland besonders relevanten Partnerlän-

dern, um ein tieferes Verständnis für die spezifischen Auffassungen von 

Kultur / Kunst / Bildung / Kultureller Bildung in dem jeweiligen Land ge-

winnen zu können, auch als Grundlage für Kooperationen. 

 Beobachtung / Monitoring der Prozesse in Deutschland (etwa im Rahmen 

der Bildungsberichterstattung der Bundesregierung und der Länder); Aus-

wertung von einschlägigen Programmen wie „Kultur macht stark“ unter 

Nutzung der hier vorgelegten Instrumente. 

 Einrichtung eines Modellversuchs zur Verschränkung internationaler und 

interkultureller Bildung, z. B. zu Kunstpraxen (z. B. N’goma und Oper) oder 

im Bereich von kulturellen Verständnissen (z. B. Kulturelles Gedächtnis – ei-

ne Skizze dazu findet sich im Anhang, Anlage 3).



9. Fazit und Ausblick 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     67 

9. Fazit und Ausblick 

„Schon 1996 hatte der Wissenschaftssoziologe Wolf Lepenies das Goethe-Institut und 

vergleichbare Einrichtungen anderer westlicher Länder als Überbleibsel einer eurozent-

ristischen Belehrungskultur beschrieben, die in einer globalisierten Welt nicht mehr 

zeitgemäß sei. Für ein friedliches Zusammenleben in der Weltgesellschaft der Zukunft“ 

so postuliert Lepenies „wird alles davon abhängen, dass sich zwischen den einzelnen 

Kulturen zunehmend Lerngemeinschaften herausbilden und dass durch die Bündelung 

unterschiedlicher Erfahrungen und Erwartungen unsere gemeinsamen Innovations-

chancen wachsen.“67  

 

Die Kritik von 1996 ist in der Zwischenzeit, zumindest im Hinblick auf die Program-

matiken, angekommen und der Ansatz, Kooperation als gemeinsames Lernen zu begrei-

fen, ist aktuell in der Fachcommunity der Kulturellen Bildung wie in der Politik weitge-

hend Konsens: „Die Auswärtige Kultur- und Bildungspolitik (AKBP) […] fördert kulturel-

le Kooperation statt Repräsentation.“ (Auswärtiges Amt 2018) 

 

Das Ergebnis dieser Studie kann in diesen Argumentationszusammenhang eingereiht 

werden, versucht aber, die bestehenden Ansätze an zwei zentralen Punkten einen Schritt 

weiter zu führen. Zum einen im Hinblick auf strategische Überlegungen: Kulturelle Bil-

dung, wie sie in dieser Studie verstanden wird, hat als Querschnittsaufgabe zwischen 

Bildung, internationaler Politik und Kultur, das Potenzial, disparate und nicht vernetzte 

Dimensionen zusammenzubringen und damit nachhaltig wirksam zu machen. Zum an-

dern liefert die Studie zum ersten Mal konkrete analytische Modelle (Matrix der Ansätze 

und Kompetenzmodell), um das Feld – über reine Absichtserklärungen, Proklamationen 

und Glaubensgrundsätze hinaus – transparenter zu machen. Das gilt in zwei Richtungen: 

Diese Instrumente können zur Bewertung und zur Evaluation von bestehender Praxis 

ebenso genutzt werden wie zur Konzeptionierung, Durchführung und Weiterentwicklung 

eben dieser Praxis. 

                                                
67 Regina Kusch & Andreas Beckmann. „Achten Sie auf die Umlaute!“ In Goethes Namen: 60 Jahre deut-
sche Kulturarbeit im Ausland. https://www.deutschlandfunkkultur.de/achten-sie-auf-die-
umlaute.984.de.html?dram:article_id=153578 [gesehen am 10.9.2018]. 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/achten-sie-auf-die-umlaute.984.de.html?dram:article_id=153578
https://www.deutschlandfunkkultur.de/achten-sie-auf-die-umlaute.984.de.html?dram:article_id=153578


9. Fazit und Ausblick 

68              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Abb. 3:Übersicht des Kompetenzmodells und inhaltlichen Strukturmodells 

 

Dies gilt für internationale Kooperationsprojekte ebenso wie für die Arbeit mit Ge-

flüchteten in Deutschland: „Globale Migrations- und Flüchtlingsbewegungen haben er-

neut gezeigt, dass sich Außen und Innen nicht mehr klar voneinander abgrenzen lassen.“ 

(Bundesregierung 2017 (1)). 

 

Eine erfolgreiche Kulturelle Bildung im internationalen Kontext verspricht eine wich-

tige Wechselwirkung. Internationale Kooperationen fördern dies (in Deutschland) durch 

das Einbeziehen neuer Perspektiven, die durch die jeweiligen Kooperationspartner einge-

bracht werden und damit wird die Qualitätsentwicklung von Kultureller Bildung in 

Deutschland positiv beeinflusst. Gleichzeitig werden auf diese Weise deutsche Projekte 

für internationale Kooperationen attraktiver.  

 

Die Anforderungen und Erwartungen an das Feld der Kulturellen Bildung sind hoch, 

aber legitim. Kulturelle Bildung muss einen Beitrag zur Entwicklung der heranwachsen-

den Bürger, der Bildungs- und Kulturinstitutionen sowie der Gesellschaft insgesamt leis-

ten. Und dabei spielen inter- oder transkulturelle Fragestellungen eine besondere Rolle. 

Dies betrifft nicht nur Deutschland als Einwanderungsland, sondern auch die Rolle 

Deutschlands in der fortschreitenden Globalisierung.  



Literatur 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     69 

Literatur  

Akuno et al. 2015: Emily Akuno, Leopold Klepacki, M.-C. Lin, John O’Toole, Tia Reihana, Ernst 

Wagner, & Gloria Zapata-Restrepo. Whose arts education? International and intercultural 

dialogue. In M. Fleming, L. Bresler, & J. O’Toole (Ed.), The Routledge International Handbook 

of Arts and Education. London: Routledge. S. 79 ff. 

 

Aktaş et.al. 2018: Ulaş Aktaş, Leila Haghighat, Nina Simon, Timm Stafe: Postkoloniale Per-

spektiven auf Fort- und Weiterbildung in der Kulturellen Bildung. Hegemonie(selbst)kritik als 

ästhetisches Prinzip. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE: www.kubi-

online.de/artikel/postkoloniale-perspektiven-fort-weiterbildung-kulturellenbildung-

hegemonieselbstkritik [gesehen 10.9.2018] 

 

Auswärtiges Amt 2018: Auswärtiges Amt 2018. 15 Orte – 15  Ideen „Lange Nacht der Ideen“ 

zur Auswärtigen Kultur- und Bildungspolitik. Pressemitteilung https://www.auswaertiges-

amt.de/de/newsroom/lange-nacht-der-ideen-akbp/2087274 [gesehen 10.9.2018] 

 

Bertelsmann Stiftung 2018: Bertelsmann Stiftung. Kunst in der Einwanderungsgesellschaft – 

Beiträge der Künste für das Zusammenleben in Vielfalt. Gütersloh (Bertelsmann Stiftung) 

 

Berry 1990: John W. Berry. Psychologie der Akkulturation – Verständnis von Individuen, die 

sich zwischen Kulturen bewegen, in: Brislin, RW (Hrsg.): Angewandte interkulturelle Psycho-

logie (Vol . 14), Newbury Park  

 

Bhabha 2012: Homi K. Bhabha. Über kulturelle Hybridität: Übertragung und Übersetzung. 

Wien: Turia + Kant 

 

Bundesregierung 2017 (1): 20. Bericht der Bundesregierung Auswärtige Kultur- und Bil-

dungspolitik Deutscher Bundestag. Drucksache 18/11550 vom 16.03.2017 

 

Bundesregierung 2017 (2): Auswärtige Kultur- und Bildungspolitik – Mit Kunst und Kultur 

gegen Krisen und Krieg. 

https://www.bundesregierung.de/Content/DE/Artikel/2017/03/2017-03-14-bericht-

auswaertige-kulturpolitik.html [gesehen 10.9.2018] 

 

Bundeszentrale für Politische Bildung 2018. Beutelsbacher Konsens. www.bpb.de/die-

bpb/51310/beutelsbacher-konsens [gesehen 10.3.2018] 

 

Dogramaci 2018: Burcu Dogramaci. Wenn Flucht Kunstgeschichte macht, in: Süddeutsche 

Zeitung vom 11.10.2017, S. R16 



Literatur 

70              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

European Commission 2016: European Commission, Directorate-General for Education and 

Culture. Cultural awareness and expression handbook. 

http://bookshop.europa.eu/en/cultural-awareness-and-expression-handbook-

pbNC0116126/related/?PublicationKey=NC0116126&CatalogCategoryID=u9oKABstIEwAAAEj

boUY4e5K [gesehen 10.3.2018] 

 

Fuchs 2018: Max Fuchs. Kein Vertrauen in die eigene Kultur? Leitkultur oder Wertedebatte: 

eine problematische Alternative. In: Zimmermann & Geißler 2018 (1). S. 70 ff. 

 

Göhlich, Leonhard, Liebau & Zirfas 2006: Michael Göhlich, Hans-Walter Leonhard, Eckart 

Liebau & Jörg Zirfas. Transkulturalität und Pädagogik. Weinheim (Juventa) 

 

IJdens, Bolden & Wagner 2017: Teunis IJdens, Ben Bolden & Ernst Wagner, Eds. Arts Educa-

tion around the World: Comparative Research Eight Years after the Seoul Agenda. Interna-

tional Yearbook for Research in Arts Education 5|2017. 

 

Jörissen & Unterberg 2018: Benjamin Jörissen & Lisa Unterberg, Whose Arts Education – 

Whose ‘Quality’? A Plea to Rethink our Modes of Articulation; in: IJdens, Bolden & Wagner 

2017, S. 378 ff   

 

Jullien 2017: François Jullien. Es gibt keine kulturelle Identität. Frankfurt: Suhrkamp  

 

Keuchel 2015: Susanne Keuchel. Arts Education in the Age of Cultural Diversity. A Basis to 

Gain Cultural Identity in a Risk Society. In: B. van Heusden & P. Gielen (Eds.), Arts Education 

Beyond Arts. Teaching Art in Times of Change. Amsterdam: Valiz. 

 

Klepacki 2015: Leopold Klepacki. Roots and Traditions of the Berlin Theses. In: Akuno et al. 

2015, S. 86 ff. 

 

KMK / BMZ / Engagement Global 2016: Kultusministerkonferenz, Bundesministerium für 

wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung, Engagement Global (Hrsg.). Orientie-

rungsrahmen für den Lernbereich Globale Entwicklung im Rahmen einer Bildung für nachhal-

tige Entwicklung. Bonn: Cornelsen  

 

Liebau und Wagner 2018: Eckart Liebau & Ernst Wagner. Das Konzept ‚Kulturelle Bildung‘ im 

globalen Kontext. In: DGfE (Hrsg.). Räume für Bildung – Räume der Bildung, Veröffentlichung 

zum 25. DGfE-Kongress: Verlag Barbara Buderich 

 



Literatur 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     71 

Lindström 2012: Lars Lindström. Aesthetic Learning About, In, With and Through the Arts: A 

Curriculum Study. In: Volume 31, Issue 2, 2012. The International Journal of Art and Design 

Education. Pages 166–179 http://doi.org/10.1111/j.1476-8070.2012.01737.x  

 

Lum und Wagner 2019: Chee Hoo Lum & Ernst Wagner (Eds.). Arts Education and Cultural 

Diversity - Research, Pedagogies, Practices and Policies. Yearbook Arts Education Research 

for Cultural Diversity and Sustainable Development. Volume 1. Singapur: Springer 

 

Maccoby und Martin 1983: Eleanor Maccoby & John A. Martin. Sozialisation im Kontext der 

Familie: Eltern-Kind-Interaktion, in: E. Mavis Hetherington (Hrsg.): Handbuch der Kinderpsy-

chologie: Sozialisation, Persönlichkeit und soziale Entwicklung. New York: Wiley. S. 1-102. 

 

Mecheril 2015: Paul Mecheril. Kulturell-ästhetische Bildung. Migrationspädagogische An-

merkungen. Veröffentlicht. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE: www.kubi-

online.de/artikel/kulturell-aesthetische-bildung-migrationspaedagogischeanmerkungen 

[gesehen 1.9.2018] 

 

OECD 2013: Ellen Winner, Thalia R. Goldstein, Stéphan Vincent-Lancrin. Art for Art’s Sake. 

Paris, www.oecd.org/education/ceri/arts.htm [gesehen 10.3.2018] 

 

Rat für Kulturelle Bildung 2014: Rat für Kulturelle Bildung. Schön, dass ihr da seid – Kulturelle 

Bildung, Teilhabe und Zugänge. Essen; Rat für Kulturelle Bildung 

 

Tippelt 2017: Rudolf Tippelt. Soziokulturelle Milieus. In: Wagner, Wenrich, Ratzel. Diversity 

im Kunstunterricht. München: kopaed 

 

UN 2015: Vereinte Nationen. Transformation unserer Welt: die Agenda 2030 für nachhaltige 

Entwicklung. http://www.un.org/Depts/german/gv-70/band1/ar70001.pdf [gesehen 

1.9.2018] 

 

UNESCO 2005: Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultureller 

Ausdrucksformen. Deutsche Fassung: 

www.unesco.de/infothek/dokumente/uebereinkommen/konvention-kulturelle-vielfalt.html 

Englische, offizielle Fassung: http://unesdoc.unesco.org/images/0022/002253/225383E.pdf 

[gesehen 10.3.2018] 

 

UNESCO2006: Road Map for Arts Education - Building Creative Capacities for the 21st Centu-

ry. URL: 

http://doi.org/10.1111/j.1476-8070.2012.01737.x


Literatur 

72              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

http://www.unesco.org/new/fileadmin/MULTIMEDIA/HQ/CLT/CLT/pdf/Arts_Edu_RoadMap

_en.pdf [gesehen 30.12.2018] 

 

UNESCO 2010: Seoul Agenda. URL: 

www.unesco.de/fileadmin/medien/Dokumente/Kultur/Kulturelle_Bildung/111024_Seoul_A

genda_DE_final.pdf [gesehen 10.3.2018] 

 

UNESCO 2017: 2005 Convention Global Report: Re|Shaping Cultural Policies – Advancing 

creativity for development. URL: 

http://unesdoc.unesco.org/images/0026/002606/260678e.pdf [gesehen 10.3.2018] 

 

UNITWIN 2017: Stellungnahme im Rahmen der Vorbefragung der UNITWIN Mitglieder zur 

Vorbereitung der gemeinsamen Publikation. Unveröffentlichtes Manuskript 

 

UNITWIN 2019: UNITWIN Netzwerk „Arts Education Research for Cultural Diversity and 

Sustainable Development“, s. Lum und Wagner 2019 

 

Vertovec 2007: Steven Vertovec. Super-diversity and Its Implications. In: Ethnic and Racial 

Studies, 30 (6) 

 

Wagner 2015: Ernst Wagner. Transkulturelle Stadträume; in Susanne Keuchel, Viola Kelb 

(Hg), Diversität in der kulturellen Bildung, Bielefeld 2015 (transkript), S. 235–253 

 

Wagner 2016: Ernst Wagner. Terms and Concepts. in: European Commission, Directorate-

General for Education and Culture 2016 

 

Wagner 2017: Ernst Wagner. Bilderkriege und Bildverehrung. In: Wagner, Wenrich, Ratzel. 

Diversity im Kunstunterricht. München (kopaed), S. 148 ff. 

 

Wagner & Schönau 2016: Ernst Wagner, Diederik Schönau (Hrsg.). Cadre Européen Commun 

de Référence pour la Visual Literacy – Prototype / Common European Framework of Refer-

ence for Visual Literacy – Prototype / Gemeinsamer Europäischer Referenzrahmen für Visual 

Literacy – Prototyp; Hrsg. Münster/New York (Waxmann) 

 

Weigl 2015: Aron Weigl. Kulturelle Bildung im internationalen Austausch – Synergien und 

Anknüpfungspunkte. ifa-Edition Kultur- und Außenpolitik. Stuttgart (ifa) 

 

Welsch 2017: Wolfgang Welsch. Transkulturalität. Realität – Geschichte – Aufgabe. Wien 

(new academic press) 



Literatur 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     73 

Zernitz & IJdens 2018: Zoë Zernitz & Teunis IJdens 2018. National awareness and apprecia-

tion of cultural diversity: conflicting goals or two sides of the same coin? In: ENO Yearbook, 

Springer 2018, vor. Veröffentlichung November 2018 

 

Zimmermann & Geißler 2018 (1): Olaf Zimmermann & Theo Geißler (Hrsg.). Wertedebatte: 

Von Leitkultur bis kulturelle Integration. Berlin (Deutscher Kulturrat) 

 

Zimmermann & Geißler 2018 (2): Olaf Zimmermann & Theo Geißler (Hrsg.). Die dritte Säule: 

Beiträge zur Auswärtigen Kultur- und Bildungspolitik. Berlin (Deutscher Kulturrat) 

 

 

Weitere Quellen  

 Interview mit Raimund Vogels, geführt am 20.2.2018 

 Interview mit Rolf Witte, geführt am 5.3.2018 

 Interview mit Julius Heinicke, geführt am 7.3.2018 

 Auswertung aller Beiträge zu dem im Entstehen begriffenen Jahrbuch ‚Yearbook of 

Arts Education Research for Cultural Diversity and Sustainable Development‘ des 

UNITWIN Netzwerks hrsg. von Chee Hoo Lum. Springer. Singapore. Erscheint im 

Herbst 2018. Ein Überblick über die Beiträge zu diesem Buch findet sich auf den 

nächsten Seiten.



Anlagen 

 

74              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

 

Anlage 1: UNITWIN – Yearbook Analyse der Beiträge: Zielgruppen und Konstellationen  

 Newly arrived immigrants (as minorities) Existing (minority) groups in the respective society / country (light green: not minorities) International coop-
eration 

 Political reasons Economic reasons Ethnic-cultural Social68 Occupational69 Biological Abilities  

KOR  
Kim 1 

North Korean defectors Women from Southeast 
Asia 

      

KOR 
Yujin 2 

 Immigrants    Elderly, youth and 
women 

Disabled   

HKG 3     Occupational groups    

TWN 4   indigenous people      

SGP 
Lai Yee 5 

      Disabled people  

SGP  
K. Wok 6 

  Chinese, Malay, Indian  Social status     

SGP 
Charlene 
7 

  Racial, religious and linguistic Social     

SGP 
Chee 
Hoo 8 

  Chinese, Malay, Indian      

COL 9 Ex-combatants     Ex-combatants (?)    

ISR 10   Beliefs, values, and lifestyles     Research communi-
ties 

AUS 
11 

  Ethnicities, languages – 
indigenous 

Classes   Gender Abilities UNITWIN members 

NZL 
12 

     Elderly people, 
children 

Children in hospitals  

CAN 
Larry 13 

Refugees from Syria  Indigenous peoples      

CAN 
Ben Larry 
14 

  Cultural bearer of ‘another’ 
culture 

     

KEN 15    Indigenous      

DEU 
Lisa 16 

Musicians from Germany 
and Refugees 

Various immigrants      Musicians interna-
tional 

DEU 
Jörissen 
17 

       UINTWIN 

DEU  
Wagner 
18 

 Different groups of immi-
grants 

      

                                                
68 Groups in respect to their social (economic, educational …) status. 
69 E.g. teachers – artists – researchers – policy makers. 



Anlagen 

 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     75 

 

 

Anlage 2: UNITWIN – Yearbook: Themen der Beiträge 

 Defining cultural diversity (Who/How/What) 

- Goals - 

How do the arts/arts education 
engage with the issue? 

Methodology 
utilized 

Theoretical 
framework(s) 

utilized 

A Policy 
B Research C 

Practice 
D Terms / 
Concepts? 

Country/ 
author 

Who: Which groups / cultures 
are involved? 

How: What kind of relation 
between the groups /cultures is 

existing / intended?  

What: Transformation: Poten-
tials and problems 

Role of arts education 

/  

art form involved 

Kind of contribution References to 
frameworks 

Category 

(Focus on …) 

KOR Kim 
1 

North Korean defectors; fami-
lies with a wife /mother from 
Southeast Asia as minorities vs. 
the homogeneous majority in 
Korea 

Resolution of conflict and discord 
is intended („cultural integra-
tion“, „social integration“, „rec-
onciliation“). 

Transformation of the self-
concept of the Korean society 

Arts edu deals with expression, 
communication, empathy, and 
identity representation 

Historical analysis 

Data mining / meta 
research -> clarifica-
tion of terms and 
concepts 

 Research 

KOR 
Yujin 2 

Immigrants – Non-immigrants 

Minorities (such as the elderly, 
disabled, youth and women) 

Social integration 

Accept and enjoy differences 

n/a Arts ed. extends empathy, sym-
pathy understanding by learning 
artistic viewpoints. appreciation 
of unfamiliar 

Report  Korean gov-
ernment’s 
policy 

UNESCO con-
vention 

Policy 

HKG 
Bo-Wah, 
Richard 3 

Partnership between universi-
ty and schools, artists and 
teachers 

Not understood as intercultur-
al 

Cooperation between artists and 
teachers; goal: being effective 

Not understood as intercultural 

Citizens’ Chinese-grounded 
identity is enriched by other 
cultures. This leads to more 
creativity for economic purposes 
in a globalized world.  

Accessibility to people from 
different cultural backgrounds 
(one sentence) 
Create national identity through 
Cantonese opera (many sentenc-
es) – after 1997 (colonial) 
Music 

Case study on Hong 
Kong’s policy  

Chinese educa-
tion and culture 
politics 

Policy 

TWN 
Mei 
Chun 4 

Taiwanese students learn 
about indigenous people 
(Seediq) under Japanese occu-
pation 

Multiple perspectives through 
comparison of two cultures 

n/a Reenactment of a historic event, 
make the intercultural situation 
more vivid and clear Drama / 
Museum education 

Reflection and 
report on own 
practice 

 Practice 

SGP 
Lai Yee 5 

Disabled people Foster an inclusive society that 
must be multi-cultural multiracial 
and multi-abled 

n/a activities with, for or by people 
with disabilities 
All art forms 

Report about own 
programs 

SDGs Policy 

(and practice) 

SGP  
K. Wok 6 

Chinese, Malay and Indian  

different economic and educa-
tional backgrounds  

co-exist, mix, interact and even-
tually integrate; foster stronger, 
more cohesive communities; get 
to know other art forms 

Creating one Singaporean identi-
ty / a national art / nation build-
ing 

 

Bridging Cultural Differences 
based on traditional art forms 

Shared vs. distinctive? 
All art forms / art festivals 

Report  National policy Policy 



Anlagen 

 

76              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Country/ 
author 

Who: Which groups / cultures 
are involved? 

How: What kind of relation 
between the groups /cultures is 

existing / intended?  

What: Transformation: Poten-
tials and problems 

Role of arts education 

/  

art form involved 

Kind of contribution References to 
frameworks 

Category 

(Focus on …) 

SGP 
Charlene 
7 

Social, racial, religious and 
linguistic plurality within 
Singapore 

Dealing with difference through 
self-reflection  

Deepen trust, instill egalitarian 
pride and propel a sense of 
shared ownership 

Transformation of attitudes, the 
individual self: Develop empathy, 
self-awareness, critical reflection, 
interpersonal capacities, and thus 
navigate difference 

Foster awareness (-> social 
cohesion) through free (!) / 
creative expression, collabora-
tion and its reflection; The Other 
is always a central topic of the 
play 

Youth theatre / festival 

Reflection on prac-
tice  

n/a Pedagogy  

SGP 
Chee 
Hoo 8 

Music from different “cul-
tures”: Chinese, Malay, Indian 
… 

Different forms of fusion 

Fusion as a concept that em-
braces confluence, syncretism, 
hybridity etcetera 

The content of what is taught in 
classrooms must be transformed, 
modernized 

Musical fusion as a model or 
only representing the situation 
in Sg 
 
Music 

Discourse analysis 
of interviews 

n/a Research 

Terms and 
concepts 

COL 
Zapata 9 

Ex-combatants (guerrilla) vs. 
the rest of the society in Co-
lombia 

Reintegrating (reconciliation) Transformation of the self-
concept (identity) of the ex-
combatants 

artistic experience becomes part 
of construction of a new identity 

Country report   

ISR 
Schon-
mann 10 

Plurality of beliefs, values, and 
lifestyles of different groups 
e.g. in Israel 

Respect one another’s differ-
ences; co-exist in peaceful re-
spectful ways vs. assimilation; 
foster equity and social justice; 
humanity 

Transformation of research in 
arts education? 

In arts edu one requires skills to 
deal with complexities; symbol 
systems; Developing and cherish-
ing the languages of art 

Developing general 
systematic ques-
tions  

Seoul Agenda Pedagogy 

Research 

AUS 
Wright, 
Coleman 
11 

UINTWIN members – from 
different regions, abilities, 
genders, classes, ethnicities, 
races and languages 

Aboriginals, Torres Strait 
Islander  

Co-creation of knowledge in an 
(idealized) academic space, e.g. 
free of power relations … 

revising arts education, e.g. in 
order to more locate arts edu at 
the intersection between non-
Indigenous and Indigenous ways 
of knowing 

promoting diversity through 
modalities, mediations and 
semiotics  

Understand the arts of Aborigi-
nals 

Visual Art 

It is not a case study 
(on own practice) 

n/a Research 

NZL 
Ralph 12 

Diverse target-groups (elder 
people, children in hospitals, 
children at school .. ) 

 social transformation of the 
communities 

Using dance to empower, to 
develop wellbeing and to im-
prove quality of life Dance 

 

Reflection of the 
own approach in 
teaching 

UNESCO Practice 

CAN 
Larry 13 

Canada’s Indigenous peoples 

Refugees from Syria 

Understanding of the minorities, 
respecting, acting responsible, 
accepting  

Openness by the majority. The 
minorities / marginalized have to 
be developed (e.g. they learn 
French) in a way that respects 
them as equal. 

Arts Edu reacts to societal prob-
lems: Empowerment (develop-
ment of identity), reconciliation  

All art forms 

Report about a 
conference and the 
practice examples 
presented there. 
Also, about the 
political context. 

 

Seoul Agenda 

UN / UNESCO 

Policy and 
Practice 



Anlagen 

 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     77 

Country 
/ author 

Who: Which groups / cultures 
are involved? 

How: What kind of relation 
between cultures is existing / 
intended?  

What: Transformation: Poten-
tials and problems 

Role of arts education Kind of contribution References to 
frameworks 

Category 

(Focus on …) 

CAN 
Ben Larry 
14 

African music, performed by a 
Canadian choir, conducted by 
a “cultural bearer” 

Understand the other cul-
ture/music by practicing it, led 
by a person from that back-
ground, explaining the contexts 

Attitude of intolerance Allows exemplary immersion in a 
strange culture. 

Music 

Case study Seoul Agenda Practice 

KEN 
Emily 15 

 

 n/a Indigenous and western notion 
of “arts” 

Diverse art forms 

Core curriculum: appreciation of 
the country's rich and diverse 
cultural heritage for harmonious 
co-existence 

 

Music 

Report about arts 
education in Kenya 

Policy in Kenya Policy 

DEU 
Lisa 
16 

Refugees – “Germans” 

Musicians from different 
countries 

Examples: 1) learning the other, 
2) creating a third space 

Transformation of the individual  

Music 

Report about Ger-
many, reflection on 
practice 

n/a Policy and 
Pedagogy 

DEU 
Benjamin 
17 

UINTWIN members – from 
different regions 

    n/a Research 

DEU 
Ernst 
18 

Different groups of immigrants Plurality  Praxis through reflection Museums  Reflection on ap-
proaches 

n/a Research 

  

 



Anlagen 

78              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

Anlage 3: Exemplarische Projektidee für einen Modellversuch zum Kulturellen 
Gedächtnis 

 
Images 

Worlds of Images 
World Views 

 

Concept for the development of a transnational internet portal on 
visual memory 

 
PROJECT IDEA  

The proposed project focuses on the conscious selection of images (i.e. artworks, architec-

ture, design, photos, films, handicraft, fashion etcetera) in different regions of the world, 

their respective interpretations, and their use in education. It is international, interdisci-

plinary, collaborative and multi-perspectival, and it aims at mutual exchange about im-

ageries and their meanings. The leading ideas are:  

 To start from the idea that in a globalized world we can find shared, common 

world-views (expressed in images and imageries) on the one hand and different, 

distinct, non-shared understandings on the other.  

 How we conceive the world, is based on specific repertoires of imagined ideas or 

imageries that are anchored in the respective collective as well as individual pic-

torial memory.  

 In the context of Global Citizenship Education70 and Education for Sustainable Devel-

opment71, peaceful transnational exchange about these imageries is essential. 

 The educational systems have a special responsibility in this context, as they of-

fer a space for awareness and reflection on these world-views, and their trans-

formation in collaborative processes.  

 

                                                
70 „Global Citizenship Education aims to empower learners of all ages to assume active roles, both locally 
and globally, in building more peaceful, tolerant, inclusive and secure societies. GCED is based on the 
three domains of learning – cognitive, socio-emotional and behavioral. Cognitive: knowledge and think-
ing skills necessary to better understand the world and its complexities.“ 
https://en.unesco.org/themes/gced/definition.  
71 „With a world population of 7 billion people […], we, as individuals and societies need to learn to live 
together sustainably.“ https://en.unesco.org/themes/education-sustainable-development.  

https://en.unesco.org/themes/gced/definition
https://en.unesco.org/themes/education-sustainable-development


Anlagen 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung     79 

The project focuses on international cooperation in art education – in collaboration with 

other subjects (such as history or science), where applicable.72 The project addresses three 

key areas of interest:  

 First, how does the selection of „important images“ (works of art, architecture, 

design, photos, films, handicraft, fashion etcetera) take place in different coun-

tries? Which ideas shape this selection? How is the own understanding ex-

pressed and conceived by the selection? How are the selected objects / images in-

terpreted from the point of view of the selectors? Which stories do they tell, 

which messages do they transport, which narratives convey?  

In the context of education: Which images are relevant in education in the partic-

ipating countries, as they shape the world views of the students? How is the se-

lection justified?  

 Secondly, how can we enter a dialogue about these pictorial repertoires, both 

linguistically and artistically? How can selection and interpretation be addressed 

in international cooperation? How can they be used to give deeper insights 

through cultural comparison? How can they be useful for future pedagogical 

practice? Can the multi-perspective comprehension lead to a deeper understand-

ing, e.g. similarities and differences on a global level, because images (as a non-

linguistic medium) make different world-views clearer, better understandable, 

more arguable or assessable?  

 Thirdly, how can we train stakeholders, educators, teachers to be able to teach 

visual literacy in this sense? How can images be not only interpreted but also 

transformed, changed, re-interpreted and/or re-designed in educational con-

texts?73 

 

PROJECT DEVELOPMENT 

Phase 1: Content development  

The partners will develop – in parallel – a collection of approximately twenty objects / 

images in the first step – more are of course possible. Selection and interpretation are 

carried out from the perspective of the respective country’s educational interests and 

cultural backgrounds. The objects / images shall be relevant for education in the country 

of origin. Texts (giving the reasons for the selection, interpretations, hints how they can be 

                                                
72 In Germany, the subject Visual Art is at the center. The (desired) interdisciplinary approach should also 
include history (cultural history), languages, ethics, philosophy. If some images come from other disci-
plines, e.g. the sciences, the respective subject is also addressed. 
73 Artistic and creative design approaches can and should be tested in this context. 



Anlagen 

80              ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 

used at schools, in museum education or in teacher training) are written in the respective 

national or regional language and in English.  

 

Phase 2: Collaboration and exchange 

The partners involved fill an internet database with their results.74 They compare their 

selections, exchange the interpretations and try to find common views that represent a 

multi-perspective approach. The interpretations are both linguistically and artistically. In 

this way, a multilayered, stimulating pool of materials is created for teacher training and 

further education, which can also be used for school lessons.  

 

The website works as an interactive platform for international exchange or mutual learn-

ing. Finally the joint efforts can lead to a global “virtual museum”. Because it is editable, 

the database also allows „counter canons“ or canon-critical approaches.  

 

Phase 3: Use of the portal  

On the basis of the website, there can and should be further international cooperations, 

firstly by involving other countries or by the already existing partners at different levels: 

universities (but also schools) can use the materials for their own purpose.  

                                                
74 This has to be in line with the principles of UNESCO's guidelines of Open Educational Resources (OER).  



Über den Autor 

ifa-Edition Kultur und Außenpolitik Deutsch-ukrainische Kulturbeziehungen     81 

Über den Autor 

Prof. Dr. Ernst Wagner lehrt und forscht an der Akademie für Bildende Künste München. 

Er ist Lehrbeauftragter und Projektleiter des Vorhabens Bilder_ Bilderwelten _ Weltbilder. 

Er arbeitet als Lehrbeauftragter auch am UNESCO-Lehrstuhl für Kulturelle Bildung an 

der Universität Erlangen-Nürnberg. Er studierte Kunstpädagogik an der Kunstakademie 

München und stellte in Deutschland und den USA aus. Das Zweitstudium in Kunstge-

schichte (Nebenfächer Philosophie und Volkskunde) an der Ludwig-Maximilians-

Universität München schloss er mit der Promotion über die Apokalypse von Max Beck-

mann ab. 



Impressum 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Die Studie entstand 2018 im Rahmen 

des deutsch-chinesischen Fachdia-

logs Kulturelle Bildung, welcher von 

der Stiftung Mercator und der China 

Soong Ching Ling Foundation initiiert 

wurde und in Kooperation mit dem 

ifa (Institut für Auslandsbeziehungen) 

durchgeführt wird. 

 

Gefördert von: 

 

 
 

Die Publikation gibt ausschließlich die 

persönliche Auffassung des Autors 

wieder.  

Herausgeber: ifa (Institut für Aus-

landsbeziehungen e. V.),  

Charlottenplatz 17, 70173 Stuttgart, 

Postfach 10 24 63, D-70020 Stuttgart, 

info@ifa.de, www.ifa.de 

© ifa 2020 

 

Autor: Prof. Dr. Ernst Wagner 

 

Redaktion/Lektorat:  

ifa-Forschungsprogramm „Kultur und 

Außenpolitik“ 

 

Bildnachweis: chuttersnap von 

unsplash 

 

 

Design: Eberhard Wolf, München 

 

ISBN: 978-3-948205-19-5 

mailto:info@ifa.de
http://www.ifa.de/


Weitere Publikationen der ifa-Edition Kultur und Außenpolitik 

 

Weitere Publikationen der ifa-Edition Kultur und Außenpolitik 

 

 
 

Gijs de Vries: Cultural Freedom in European Foreign Policy  

Stuttgart: ifa, 2019 (ifa Edition Culture and Foreign Policy) 

 

 
 

Richard Higgott, Virginia Proud: Populist-Nationalism and For-

eign Policy. Cultural Diplomacy, International Interaction and 

Resilience, Stuttgart: ifa, 2017 (ifa Edition Culture and Foreign 

Policy) 

 

 
 

Stefan Meister (ed.): Understanding Russian Communication  

Strategy. Case Studies of Serbia and Estonia, Stuttgart: ifa, 2018  

(ifa Edition Culture and Foreign Policy) 

 

 
 

Sigrid Weigel: Transnationale Auswärtige Kulturpolitik – Jenseits 

der Nationalkultur. Voraussetzungen und Perspektiven der Ver-

schränkung von Innen und Außen, Stuttgart: ifa 2019 (ifa-Edition 

Kultur und Außenpolitik) 

 

 

 

Weitere Publikationen finden Sie unter: publikationen.ifa.de 
 

 

https://publikationen.ifa.de/Zeitschriften-und-Editionen/ifa-Edition-Kultur-und-Aussenpolitik/Nach-der-US-Wahl.html
https://publikationen.ifa.de/Zeitschriften-und-Editionen/ifa-Edition-Kultur-und-Aussenpolitik/Populist-Nationalism-and-Foreign-Policy.html
https://publikationen.ifa.de/Zeitschriften-und-Editionen/ifa-Edition-Kultur-und-Aussenpolitik/Populist-Nationalism-and-Foreign-Policy.html
https://www.ssoar.info/ssoar/discover?scope=/&query=institut+f%C3%BCr+auslandsbeziehungen&submit=&rpp=10&sort_by=dc.date.issued_dt&order=desc


Diversitätsorientierte Kulturelle Bildung 
in internationaler Perspektive 

Die zunehmende Anzahl internationaler Projekte 
der Kulturellen Bildung bedarf einer Untersu-
chung der verschiedenen nationalen wie inter-
nationalen Verständnisse. Mit welchen Begriffen, 
Konzepten und Modellen kann das Feld sinnvoll 
modelliert werden? Wie kann Kulturelle Bildung 
stärker in die AKBP integriert werden? 
Kulturelle Bildung in dem Verständnis, wie es 
dieser Studie zugrunde liegt, hat das Potenzi-
al, die noch disparaten und nicht vernetzten 
Dimensionen zusammen zu bringen. Und zum 
andern liefert die Studie zum ersten Mal kon-
krete analytische Modelle, um das Feld – über 
reine Absichtserklärungen, Proklamationen und 
Glaubensgrundsätze hinaus – transparenter zu 
machen.


	Cover_kulturelle Bildung_final 1.pdf
	ifa_Wagner_KuBi_2020-04-09.pdf
	Cover_kulturelle Bildung_final 2.pdf

