Max Fuchs

Widerstandigkeit als Bildungsziel - Ein zentrales Element einer
selbstbestimmten Lebensfiihrung

1. Vorbemerkung

Es gibt immer wieder Begriffe, die im 6ffentlichen, politischen oder fachlichen Diskurs eine gewisse
Konjunktur erleben. Ist dies der Fall, so kann man davon ausgehen, dass der von den Begriffen
erfasste Tatbestand eine neue Relevanz bekommen hat. Dies kann zum einen damit zu tun haben,
dass der Tatbestand selbst als Problem aktuell aufgetaucht ist. Es kann aber auch damit zu tun
haben, dass ein immer schon vorhandenes Problem in den Diskursen eine Weile keine Rolle gespielt
hat, man es aber nunmehr angesichts veranderter Rahmenbedingungen nicht mehr ignorieren kann.

,Teilhabe” gehort zur Zeit zu dieser Sorte von Begrifflichkeiten. Die wieder aktuell gewordene
Relevanz dieses Begriffes kann man sich etwa dadurch verdeutlichen, dass man sich an Begriffe aus
demselben Bedeutungsspektrum erinnert bzw. sich Gegenbegriffe in Erinnerung ruft. So sind etwa
mit dem Bgriff der Teilhabe Begriffe verbunden wie etwa Partizipation, Anerkennung oder Inklusion.
Als Gegenbegriffe kommen infrage: Ausschluss oder Exklusion. Zieht man den Radius noch etwas
weiter, so fallen einem weitere Begriffe wie etwa Demitigung, Krankung, Diskriminierung oder
Zumutung ein.

Offensichtlich haben alle diese Begriffe sowohl eine individuelle als auch eine gesellschaftliche
Bedeutung. Es geht zum einen um Rahmenbedingungen, die sicherstellen, dass Teilhabe realisiert
werden kann, und dies - vor dem Hintergrund unserer Rechtsordnung - von jedem Einzelnen. Es geht
zum andern aber auch darum, dass jeder Einzelne in der Lage ist, vorhandene Rahmenbedingungen
zu nutzen.

In einer weiten Perspektive muss sich die Erziehungswissenschaft auch um solche geeignete
Rahmenbedingungen kiimmern, damit Erziehungs- und Bildungsprozesse gelingen. Aber auch in
einer engen Perspektive von Padagogik, die nur die individuelle Entwicklung im Blick hat, wird die
Relevanz der angegebenen Begriffe deutlich. Denn offensichtlich handelt es sich im Kern darum, dass
das auf der Basis antiker und mittelalterlicher Traditionen entwickelte Menschenbild der Moderne,
bei dem Individualitat und Mindigkeit zentrale Bestimmungsmerkmale sind, sich in der Praxis auch
entfalten kann (Fuchs 2001).

Sowohl auf der individuellen Ebene als auch im Hinblick auf den politischen und gesellschaftlichen
Rahmen gehort zu diesem Menschenbild auch die Vorstellung, dass sich der Einzelne selbstbewusst
und verantwortlich um die Formulierung und Realisierung seiner Lebensziele kimmert.

Es geht also um eine selbstbestimmte Lebensfiihrung (vgl. Fuchs 2015, Teil 1), zu der nicht nur
gehort, vorhandene Rahmenbedingungen im Interesse eines gelingenden Lebens zu nutzen, sondern
die auch einschlieRt, sich fir die Entwicklung geeigneter Rahmenbedingungen eines gelingenden
Lebens aktiv einzusetzen. Dass dies nur gemeinsam mit anderen geschehen kann und es nicht um ein
sozial isoliertes Individuum geht, liegt m.E. auf der Hand. Dies bedeutet unter anderem, gegen
menschenfeindliche und entwicklungshemmende Faktoren Widerstand zu leisten.

Widerstdndigkeit wird so zu einem zentralen Element eines selbstbestimmten Lebens. Die besondere
Relevanz dieses Grundgedankens wird deutlich angesichts einer Verschlechterung der sozialen und
6konomischen Rahmenbedingungen selbst in den reichsten Landern der Welt (Bude 2008). Es lohnt
sich daher, ein wenig genauer zu untersuchen, was "Widerstandigkeit als Bildungsziel" bedeuten
kann.

Insbesondere gehort zu einer solchen Untersuchung, auch dasjenige in den Blick zu nehmen,
wogegen man Widerstand zu leisten hat.



In der vorliegenden Arbeit sollen zumindest einige Konturen dieser Problematik aufgezeigt werden.
Insbesondere wird das Interesse verfolgt, die Moglichkeiten einer asthetischen Praxis im Hinblick auf
die Entwicklung von Widerstandigkeit zu eruieren.

2. Zur Einfiihrung: ,,Widerstandigkeit” — alter Wein in neuen Schlauchen?

Eigentlich dirfte es das im Vorwort skizzierte Problem der Gefahrdung eines Lebens in Freiheit nicht
geben. Man muss nur einmal das deutsche Grundgesetz (als Beispiel fiir eine Verfassung eines
demokratisch organisierten Staates) betrachten. Wenn man zudem weil3, dass die ersten 19 Artikel
des Grundgesetzes, in denen die Grundrechte formuliert werden, nicht verandert werden dirfen, so
wird man die im Vorwort angesprochene Forderung nach einer selbstbestimmten Lebensfiihrung und
den dafiir notwendigen Ressourcen als selbstverstandlich betrachten. Bereits im ersten Artikel ist
von dem aullerst komplexen Begriff der "Wirde des Menschen" die Rede (vgl. Wetz 2011 sowie Bieri
2013). Zudem werden die ,,unverletzlichen und unverduBerlichen Menschenrechte” als zentrales
Referenzsystem der Verfassung und des Rechtsstaats insgesamt angegeben (Bundeszentrale 2004).

Die folgenden Artikel des Grundgesetzes konnen dabei als Ausformulierung nicht blofR des
komplexen Begriffes der Menschenwiirde, sondern auch als Prazisierung der Forderungen der
franzosischen Revolution (Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit) verstanden werden. So ist in Art. 2 von
dem Recht auf freie Entfaltung der Persdnlichkeit die Rede. Insbesondere geht es um die
Unverletzlichkeit der Person, um korperliche Integritdt und persénliche Sicherheit. Art. 3 formuliert
Gleichheit und Gleichberechtigung sowie das Verbot einer jeglichen Diskriminierung. Art. 4 garantiert
die Freiheit des Glaubens. Art. 5 formuliert das Recht der Presse-, Kunst- und Meinungsfreiheit. Art. 6
spricht von dem besonderen Schutz der Ehe und Familie und von dem Anspruch der Mutter (!)auf
Schutz und Fiirsorge der Gemeinschaft. Art. 7 behandelt das Bildungswesen.

In den folgenden Artikeln werden wichtige, zum Teil durch harte Kampfe - also durch Gewalt -
errungene Elemente eines demokratischen Rechtsstaates abgesichert, z. B. Versammlungsfreiheit,
Vereinigungsfreiheit, Post- und Fernmeldegeheimnis, freie Berufswahl, Frage des Kriegsdienstes,
Unverletzlichkeit der Wohnung, Rechte und Pflichten im Hinblick auf das Eigentum, Recht auf
Staatsangehorigkeit, Asylrecht, Beschwerde- und Klagerecht in Bezug auf staatliche Gewalt.

Es gibt zumindest zwei Moglichkeiten, mit diesen Formulierungen umzugehen. Ein erster Weg
besteht darin, sie im Hinblick auf Licken zu untersuchen. Solche findet man leicht, wenn man das
Grundgesetz mit den eingangs als Referenzsystem zitierten Menschenrechten, also mit der
Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte und den vielen internationalen Konventionen in diesem
Bereich, vergleicht. Man kann man leicht feststellen, dass es durchaus empfindliche Liicken gibt,
wenn etwa im Grundgesetz nicht von einem Recht auf Arbeit, einem Recht auf Bildung oder einem
Recht auf kulturelle Teilhabe die Rede ist.

Eine zweite Moglichkeit besteht darin, die Realitdt der bundesdeutschen Gesellschaft mit den Zielen
des Grundrechtskatalogs zu vergleichen. Hierbei wird man ohne Mihe feststellen, wieso der Begriff
der Teilhabe in den letzten Jahren an Bedeutung gewonnen hat: Es gibt ndamlich in vielerlei Hinsicht
erhebliche Probleme mit der Umsetzung dieses Zielkatalogs. Zu erinnern ist in diesem
Zusammenhang etwa an die Pisa Studien, es ist an die Armuts- und Reichtumsberichte der
Bundesregierung zu erinnern, es ist an die Kinder- und Jugendberichte des Bundes zu erinnern und
nicht zuletzt ist an die Sachstandsberichte Gber die Umsetzung der internationalen
Menschenrechtskonventionen zu erinnern, die die jeweilige Bundesregierung dem
Menschenrechtsausschuss der Vereinten Nationen vorzulegen hat. In all diesen Dokumenten wird
deutlich, wie weit die Lebenswirklichkeit in Deutschland von den Zielen, die das Grundgesetz
formuliert, abweicht. Alleine dieser Vergleich der bundesdeutschen Lebenswirklichkeit mit dem
verbindlichen Normensystem des Grundgesetzes zeigt, dass es eine Fiille von Griinden gibt, die
Widerstandigkeit als zentrales Bildungsziel rechtfertigen.



Denn es geht zum einen darum, dass man sowohl als Mensch als auch als Biirger Interesse daran
haben muss, dass sich die Lebenswirklichkeit der Menschen zumindest dem ldeal, so wie es im
Grundgesetz formuliert ist, annahert. Es ist dabei festzuhalten, dass man fiir derartige Aktivitaten in
der Verfassung den denkbar starksten rechtlichen Riickhalt hat. Dies ist deshalb wichtig, weil man bei
dem Versuch der Realisierung gesetzlicher Normen durchaus auch Widerstand leisten muss
gegenUlber einer Politik, die diesen Normen nicht entspricht. Widerstand zu leisten bedeutet aber
zugleich, Konflikte zu riskieren.

Zum anderen geht es darum, nicht blof} eine normative Rechtssetzung wie eine Verfassung umsetzen
zu helfen: Dieser Verfassung liegt ein Menschenbild zu Grunde, das in der westlichen Tradition auf
der Basis der griechischen und romischen Philosophie und des mittelalterlichen Denkens in der
Neuzeit ausformuliert wurde. Es geht um jeden Einzelnen (Gleichheit), der Subjekt seines Lebens sein
soll (Fuchs 2001). Dies bedeutet insbesondere, dass jeder Einzelne die Verantwortung fiir sein Leben
selbst (ibernehmen muss, so wie es in dem im ersten Artikel genannten Konzept der Menschenwirde
ausgedriickt wird:

» »Die Wirde des Menschen ist unantastbar.” Wenn es aber nichts gibt, das die Wiirde des
Menschen einschranken darf, ist sie das hochste Gut, dem alles andere untersteht. Die Wiirde aber
zeigt sich im Gebrauch der menschlichen Freiheit — und die liegt in nichts anderem als in der
Féhigkeit, sich seine eigenen Zwecke zu setzen.” (Gerhardt 1999, 144 f.)

Es geht also um den Menschen als bewusstes Wesen; es geht um einen Menschen, der fahig und in
der Lage ist, relevante Wahlentscheidungen zu treffen; es geht um Miindigkeit und Autonomie. Der
Mensch, so Kant, darf niemals Mittel fir andere Zwecke sein. Dies ist die bekannte
Selbstzweckhaftigkeit des Menschen. Auf dem Gedanken der Verantwortlichkeit des Menschen fiir
seine eigenen Handlungen basiert unser gesamtes Rechtssystem. Dies ist es, was den
Subjektcharakter des Menschen ausmacht, wozu auch gehort, fir seine Handlungen zur
Rechenschaft gezogen werden zu kénnen.

Auf dieser Basis definiert der Philosoph Volker Gerhardt in seinem Buch ,,Selbstbestimmung — das
Prinzip der Individualitat” (1999) die verschiedenen Aspekte, die den Menschen als
selbstbestimmendes autonomes und auf Freiheit hin angelegtes Lebewesen definieren:
Selbsterkenntnis, Selbststandigkeit, Selbstorganisation, Selbstbewusstsein, Selbststeigerung,
Selbstverantwortung, Selbstbegriff, Selbstgesetzgebung und Selbstverwirklichung (vgl. Fuchs 2015).

Offensichtlich ist dies die anthropologische Basis nicht bloR des demokratischen Rechtsstaates,
sondern auch einer auf Emanzipation hin angelegten Padagogik (Fuchs 2008). Auf dieser Grundlage
lassen sich daher auch die zentralen Wertideen der westlichen Moderne in ihrem Zusammenhang
diskutieren. So finden sich etwa in Lessenich (2003) unter dem Abschnitt ,Wertideen” die Begriffe
der Sicherheit, der Gerechtigkeit und der Gleichheit, der Freiheit, der Solidaritat und der
Subsidiaritat.

Im Hinblick auf die Themenstellung dieses Textes |asst sich festhalten, dass sich das Thema der
Widerstandigkeit entwickeln lasst auf der anthropologischen Basis eines bestimmten
Menschenbildes, das sich in den letzten 3000 Jahren entwickelt hat. Dieses Menschenbild ist die
Basis fiir die unterschiedlichen Dimensionen und Bereiche der Gesellschaft (Recht, Wissenschaft,
Bildung, Kunst, Politik, Gemeinschaft und eigentlich auch Wirtschaft) und es liegt sowohl der
Verfassung als auch den Einzelgesetzen zugrunde. Dieses Menschenbild ist somit auch eine Leitlinie
fiir padagogische Interventionen, die ihre Bemihungen um die Bildung und Erziehung des Menschen
mit dem Ziel durchfiihren missen, dass der Mensch werde, was er — entsprechend diesem
Menschenbild — ist. Kern dieses Menschenbildes ist der Gedanke einer freiheitlichen
Selbstbestimmung des Einzelnen. Dazu gehort, dass der Mensch sich wehren muss gegeniber allen
Formen, die seine Moglichkeit zur Selbstbestimmung einschranken. Die Fdhigkeit und Bereitschaft,
Widerstand zu leisten, ist daher integraler Bestandteil dieses Menschenbildes.

Aus diesen Uberlegungen ergeben sich zwei Konsequenzen: Zum einen ist dariiber nachzudenken, in
welcher Weise Angriffe auf die Selbstbestimmung des Menschen erfolgen kdnnen. Dies bedeutet,



zumindest die Konturen der Moglichkeiten eines Angriffs auf den Subjektstatus des Menschen
nachzuzeichnen. Es geht hierbei sowohl um Angriffe auf den Kérper des Menschen (Gefahrdung der
korperlichen Integritat durch alle Formen von Gewalt), es geht aber auch um manipulative Eingriffe
auf die Psyche des Menschen. Man wird sich also damit auseinandersetzen missen, mit welchen
Formen von Gewalt der Mensch in seiner Geschichte konfrontiert war und ist.

Auf der anderen Seite kann man sich dann iberlegen, welche Formen von Widerstandigkeit der
Mensch im Hinblick auf die unterschiedlichsten Angriffe auf seine Selbstbestimmung entwickelt hat:
Einem breiten Spektrum unterschiedlichster Formen von Gewalt steht ein ebenso breites Spektrum
unterschiedlichster Formen von Widerstandigkeit gegeniiber. Zu diesem Kontext gehort dann auch
die Frage danach, aus welchen Griinden es zu den Angriffen auf die kdrperliche und geistige
Integritat des Menschen kommt. Auch hierbei wird man wieder beide Dimensionen unterscheiden
kénnen: namlich die Frage nach gesellschaftlichen Ursachen von Gewalt und die Frage nach
individuellen Dispositionen zur Gewaltausiibung. Dies wiederum hat zur Folge, dass es zwei
Interventionsmaoglichkeiten gibt, die in der Geschichte immer wieder miteinander verbunden waren:
namlich eine politische Intervention, bei der es um die Gestaltung der gesellschaftlichen
Rahmenbedingungen geht, und eine padagogische Intervention, bei der es um die Formung des
Menschen geht. Pddagogik und Politik erweisen sich so als zwei Seiten derselben Medaille.

In diesem Zusammenhang spielt auch die dsthetische Praxis eine wichtige Rolle. Es gibt die plausible
These, dass sich in der Evolution des Menschen die asthetische Praxis aus der Notwendigkeit ergeben
hat, ein Mittel zur Verfligung zu haben, das bei der Bewaltigung emotionaler Zustande hilfreich ist
(Fuchs 2012). Eine asthetische Praxis ist bis heut ein unverzichtbares Mittel der Selbstverstandigung
des Menschen. In dieser Praxis reflektiert der Mensch in einer spezifischen Weise sich selbst und
seine Lebenssituation und bringt diese zum Ausdruck. Dass in diesem spezifischen Reflexionsprozess
Fragen der Selbstbestimmung und ihrer Gefahrdung eine entscheidende Rolle spielen, liegt auf der
Hand und lasst sich in der Geschichte der Kiinste belegen.

Eine kiinstlerische Praxis ist aber zugleich ein wirkungsvolles Mittel der sozialen Einflussnahme. Dies
bedeutet, dass sie — wie jedes Mittel — sowohl in einer emanzipatorischen Weise, aber auch mit dem
Ziel der Manipulation verwendet werden kann. Es ist zudem daran zu erinnern, dass Widerstand
nicht per se positiv zu bewerten ist: Es ist immer auch die Frage danach zu stellen, wogegen man
Widerstand leistet. Dies gilt daher auch fiir eine dsthetische Praxis, wenn man sie im Hinblick auf
ihren Widerstandscharakter analysiert.

3. Wertideen

III

,Frieden ist nicht alles, aber ohne Frieden ist alles nichts!” so lautet ein prominenter Slogan in der
Friedensbewegung der 1980er Jahre. Die Sehnsucht nach Frieden kann durchaus als roter Faden in
der Geschichte der Menschheit verstanden werden. Frieden bedeutet, dass man sich ohne
gewaltsame Ubergriffe um seine Lebensgestaltung kiimmern kann. Frieden ist quasi die Bedingung
dafiir, dass man eine selbstbestimmte Lebensfilihrung tiberhaupt erst realisieren kann. Entsprechend
beginnt Metz (2010) seine Geschichte der Gewalt mit den Worten:

»In der Bannung der Gewalt entsteht Gemeinschaft, weil sich in ihr die Furcht 16st, jene Fremdheit
zwischen Menschen, die fundamental ist. Gemeinschaft bannt Gewalt in ihren beiden elementaren
Formen: als Gewalt, die den weiblichen Korper besitzen will, als Gewalt, welche die menschliche
Arbeit und die von ihr erzeugten Guter besitzen will.“ (9)

So wird seine Geschichte der Gewalt in ihren Auspragungen Krieg, Revolution und Terror zu einer
Geschichte der Bannung der Gewalt, der Suche nach Frieden. Insbesondere ist dies nicht nur mit der
Geschichte der Philosophie und insbesondere der Moral-Philosophie verbunden, wenn es um die
entscheidenden und existenziellen Fragen des Lebens ging: Die Frage nach dem Frieden ist auch aufs
engste mit der Entwicklung der Padagogik verbunden. Denn immer wieder hat man sich gefragt,
warum der Mensch zur Gewalt neigt, ob er etwa von Grund auf bdse ist und ob man durch geeignete



Erziehungs- und Bildungsprozesse diesem moglichen Hang zur Gewalt begegnen kann. Dies spielte
etwa bei den Begriindern der Padagogik der Moderne wie etwa Comenius eine zentrale Rolle, der vor
dem Hintergrund des DreiRigjahrigen Krieges Mitte des 17. Jahrhunderts Padagogik als eine
Padagogik der Friedfertigkeit entwickelte.

Frieden war also das groRe Thema des 17. Jahrhunderts, wobei es immer auch um eine Befriedung
des Konfliktes zwischen den christlichen Konfessionen ging. Dies war auch ein Thema des vielfiltig
begabten Philosophen, Politikers und Historikers Leibniz. Erst auf dieser Grundlage wird dann auch
der Vorschlag des englischen Wissenschaftlers Thomas Marshall (1992) plausibel, der die drei
zentralen Begriffe der franzosischen Revolution insofern in eine historische Reihenfolge brachte, als
er das 18. Jahrhundert als Jahrhundert verstand, in dem Freiheit das zentrale angestrebte Ziel war
(dem man sich mit den Revolutionen in Amerika, in England und in Frankreich deutlich angenahert
hat). Das 19. Jahrhundert wiederum verstand er als Jahrhunderte der Gleichheit mit der
schrittweisen Durchsetzung eines gleichen Wahlrechts fiir alle. Das 20. Jahrhundert war wiederum
das Jahrhundert der Bruderlichkeit, insofern der Gedanke eines Wohlfahrtsstaates und einer sozialen
Absicherung in immer mehr Landern umgesetzt wurde.

Damit sind bereits die groBen Wertideen aus der politischen und Moral-Philosophie und aus der
politischen Theorie formuliert: Es geht um Frieden und Sicherheit, es geht um Freiheit und Gleichheit
und es geht um Solidaritat. Natirlich sind diese zentralen Ziele menschlichen Zusammenlebens nicht
erst in den genannten Jahrhunderten entstanden. Sie kénnen vielmehr auf beachtliche
Traditionslinien zuriickblicken. Wichtige Schritte in diesem Prozess sind die Uberlegungen zu einer
gut organisierten Polis von Platon und Aristoteles, sind die Uberlegungen zu einem guten und
gelingenden Leben von Sokrates, sind die — in der Regel theologischen - Uberlegungen zu einem
wohlorganisierten Staatswesen im Mittelalter, bis schlieBlich mit der Neuzeit die politische
Philosophie geradezu zu einem Schwerpunkt des Nachdenkens wird (Machiavelli, Hobbes, Locke,
Leibniz, Kant etc.). Auch politische Ereignisse wie die dem Kdénig abgerungene Magna Charta
Libertatum (1215) gehoren in diesen Kontext.

Wie oben erwahnt gehen solche politischen Erwagungen einher mit anthropologischen
Uberlegungen dariiber, wie der Mensch beschaffen sein muss, der diese neu konzipierten
Gesellschaftsordnungen tragen kann.

Bemerkenswert ist an den oben vorgestellten Ideen und Slogans (etwa dem der Franzdsischen
Revolution), dass eine zentrale Kategorie anscheinend fehlt: die Kategorie der Gerechtigkeit. Dies
Uberrascht insofern, als gerade Fragen der Gerechtigkeit im Mittelpunkt etwa der Ethiken von Platon
und insbesondere von Aristoteles stehen. In dem Buch Uber ,Wohlfahrtsstaatliche Grundbegriffe”
(Lessenich 2003) wird der Begriff der Gerechtigkeit von Wolfgang Kersting unter dem Thema des
Sozialstaates abgehandelt, gelangt also somit in die Ndhe des Begriffs der Solidaritat. Betrachtet man
das Buch des Wirtschaftswissenschaftlers, Philosophen und Wohlfahrtékonomen Amartya Sen
,Okonomie fiir den Menschen” mit dem Untertitel ,Wege zu Gerechtigkeit und Solidaritat in der
Marktwirtschaft” (2000), so stellt man fest, dass sich dieses Buch im Wesentlichen mit solchen
Fragen befasst, die der Titel der englischen Originalausgabe sehr viel praziser ausdriickt:
Development as Freedom.

In seinem neuen Buch ,,Die Idee der Gerechtigkeit“ (2010) schlagt Sen einen neuen Ansatz einer
Theorie der Gerechtigkeit vor, bei dem er sich im Wesentlichen an dem groRen Entwurf von John
Rawls (1979) abarbeitet. In diesem Zusammenhang geht er auch auf die Rolle von Freiheit und
Gleichheit als Leitzielen der politischen Philosophie ein. Dabei wird deutlich, dass es sehr schwierig
ist, zwischen den genannten Begriffen eine Hierarchie herzustellen etwa derart, dass der eine Begriff
notwendigerweise aus dem anderen folgt und von daher eine eher sekundare Bedeutung hat. So
schreibt Sen:

»,Nicht die Erkenntnis, dass die Gerechtigkeit auf der Welt unvollkommen ist — vollkommene
Gerechtigkeit erwarten nur wenige von uns —, treibt uns zum Handeln, sondern die Tatsache, dass es
in unserer Umgebung Ungerechtigkeiten gibt, die sich ausrdaumen lassen und die wir beenden wollen.



Das ist greifbar genug in unserem taglichen Leben mit den Unbilligkeiten und Unterdriickungen, die
uns zu schaffen machen und mit gutem Grund argern, aber es gilt auch fiir wahrgenommene
Ungerechtigkeiten im weiteren Umkreis unserer Lebenswelt. Ohne einen Gerechtigkeitssinn, der
ihnen sagte, dass manifeste Ungerechtigkeiten (iberwunden werden kdnnen, hatten die Pariser sehr
wahrscheinlich die Bastille nicht gestiirmt, hatte Gandhi das Weltreich, in dem die Sonne nicht
unterging, nicht herausgefordert, Martin Luther King nicht zum gewaltlosen Widerstand gegen die
weile Ubermacht im ,Land der Freien und der Heimat der Mutigen” aufgerufen. Sie versuchten
nicht, eine vollkommen gerechte Welt zu erstreiten (selbst wenn Einigkeit dariiber bestiinde, wie sie
aussehen wiirde), sondern sie wollten klares Unrecht beseitigen, soweit sie konnten.” (ebd., 7)

Interessant ist dieser Passus aus unterschiedlichen Griinden. Zum einen — und dies ist in
padagogischer Perspektive wichtig — ist von einem individuellen , Gerechtigkeitssinn” die Rede, den
anzuerziehen eine zentrale Aufgabe u. a. der Padagogik ist. Interessant ist zudem, dass die genannten
historischen Ereignisse und Personen nicht nur in einer Geschichte des Kampfes um mehr
Gerechtigket, sondern auch in einer Geschichte des Kampfes um Freiheit benannt werden kdnnten.
Der Passus liest sich also so, als ob Bedingung eines Kampfes fiir Freiheit eine erkannte
Unerechtigkeit ist. Dies deckt sich Gbrigens mit der zentralen These von Barrington Moore (1987),
dass die Menschen nicht dann Widerstand leisten, wenn es ihnen schlecht geht, sondern dies nur
dann tun, wenn sie erkennen, dass es gerecht sei, dass ihnen besser ginge. Insgesamt kénnte man
also sagen, dass bei dieser Argumentation die Gerechtigkeit der Freiheit vorgelagert ist.

Andererseits diskutiert Amartya Sen spater den von ihm entwickelten capability approach
(Befahigungsansatz), bei dem er als Grundbedingung erfolgreichen Handelns sowohl dufRere
Rahmenbedingungen und Ressourcen als auch individuelle Befahigungen hervorhebt. Die
Realisierung einer gerechteren Gesellschaft gelingt also auf der Basis des Zusammenspiels von
Befahigungen und Ressourcen, wobei als zentrale Rahmenbedingung die Moéglichkeit freiheitlichen
Handelns vorliegen sollte. Insofern konnte man hier Freiheit als Bedingung fiir die Realisierung von
Gerechtigkeit verstehen.

Als Fazit dieser Erkenntnis, dass jeweils das eine Bedingung fiir die Realisierung des jeweils anderen
ist, kann man die These formulieren, dass sich Freiheit und Gerechtigkeit auf derselben kategorialen
Ebene befinden.

Flr unsere Zwecke mag diese Feststellung genligen, wobei man allerdings bericksichtigen muss, dass
es in der Moralphilosophie erhebliche Auseinandersetzungen sowohl um die prazise begriffliche
Fassung dieser komplexen Begriffe als auch um ihren Zusammenhang gibt. Insbesondere sind die
Kategorien der Gleichheit und der Solidaritat umstritten. So diskutiert man im Hinblick auf Gleichheit,
ob es genligt, dass es eine Gleichheit im Bereich der Chancen gibt oder ob man auch eine Gleichheit
im Hinblick auf die Ergebnisse fordern misse. Auch der Begriff der Solidaritat ist umstritten, da die
Hilfe von Beddrftigen in der Gesellschaft nur dann realisiert werden kann, wenn es Prozesse der
Umverteilung gibt. Offensichtlich ist dies ein kritischer Punkt gerade in (wirtschafts-) liberalen
Konzeptionen. Dies fihrte lGbrigens auch dazu, dass das urspriingliche Ziel, die Allgemeine Erklarung
der Menschenrechte in eine einzige volkerrechtlich verbindliche Konvention umzusetzen, gescheitert
ist und man die Menschenrechte daher in zwei Konventionen aufgeteilt hat: einen Internationalen
Pakt Gber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte (bei dem auch Umverteilung
notwendigerweise eine Rolle spielt) und einen Internationalen Pakt Gber biirgerliche und politische
Rechte (der wirtschaftspolitisch neutral ist).

In unserem Zusammenhang sind die Ausfiihrungen von Sen (2010) in verschiedener Hinsicht
interessant. So kritisiert er an der Konzeption von John Rawls den Gedanken der Grundgiiter (Rechte,
Freiheiten, Chancen, Einkommen und Vermégen), in denen er letztlich keine hinreichende End-
Zwecke sieht, sondern lediglich Mittel, um die eigentlich wichtigen Zwecke (etwa Freiheit) zu
erreichen. Wichtig in seiner Konzeption ist zudem die Einbeziehung von Chancen, etwas auch tun zu
kénnen (,,Verwirklichung®). Solche Verwirklichungen kommen dadurch zu Stande, dass sich der
Mensch in der Vorstellung von Amartya Sen als mit Vernunft begabtes Wesen entsprechende



Befahigungen aneignen kann, die wiederum kombiniert mit der Chance, bestimmte Vorstellungen
umsetzen zu kdnnen, lber eine rational begriindete Wahl schlieRlich zur Verwirklichung der Ziele
fuhren. Dies bedeutet mit anderen Worten, dass die auch von Kant in seiner dsthetischen Theorie
thematisierte Urteilskraft als rationale Disposition menschlicher Lebensweise eine entscheidende
Rolle spielt. Dabei orientiert sich die Urteilsbildung nicht eindimensional an der Kategorie des
Nutzens, so wie dies in utilitaristischen Konzeptionen gerade in der Wirtschaftstheorie immer noch
der Fall ist. Konsequent ergibt sich aus diesen Uberlegungen sein Verstandnis von Armut als Mangel
an Chancen. Gegen den Vorwurf eines eindimensionalen Rationalismus wehrt er sich mit dem
Hinweis darauf, dass nicht bloR bei ihm, sondern auch bei den Klassikern der Nationalokonomie, auf
die er sich bezieht, Emotionalitat eine groRe Rolle spielt. So liest er vor dem Hintergrund aktueller
Wirtschaftsentwicklungen den Kapitalismus-Theoretiker Adam Smith, der als Moralphilosoph vor
seiner Theorie des Kapitalismus Mitte des 18. Jahrhunderts eine Theorie der Emotionen geschrieben
hat.

Flr die Rationalitat pladiert er allerdings an der Stelle, wo er unterstellt, dass der Mensch als soziales
Wesen seine individuellen Wahlentscheidungen durchaus in der diskursiven und rationalen
Auseinandersetzung mit anderen trifft, wobei er von der Annahme ausgeht, dass das bessere
Argument sich durchsetzt. An dieser Stelle hat sein Ansatz Ahnlichkeiten mit der Diskursethik von
Habermas (auf die Sen auch eingeht), der ebenfalls groRe Hoffnungen in die Kraft des besseren
Argumentes setzt.

4. Formen der Unterdriickung: Macht, Gewalt, Herrschaft

Die Frage nach dem guten Leben hat in den letzten Jahren eine deutliche Konjunktur erlebt. Diese
Konjunktur in der philosophischen Debatte ist aufs engste verbunden mit einer Neubelebung der

empirischen Gliicksforschung, die so bemerkungswerte Ergebnisse erbrachte wie die Behauptung,
dass die Menschen in Bangladesch und in Danemark am gliicklichsten seien. Eine Neuentdeckung

dieser Fragestellung ist dies insofern, als das Problem des guten Lebens zwar zu dem kanonischen
Bestand der Philosophie seit der griechischen Antike gehort, aber spater kaum noch eine zentrale
Rolle spielte.

So befasst sich Sokrates zwar auch mit Fragen der richtigen Erkenntnis oder der Logik, aber bei den
meisten seiner philosophischen Diskussionen handelte sich um Fragen der Moral und des
tugendhaften Lebens. Platon und vor allem Aristoteles befassen sich im Anschluss daran
systematisch mit der Frage nach dem guten Leben. In der Philosophie des Mittelalters wird diese
Frage dann durch die christliche Lehre verbindlich beantwortet: Das gute Leben ist das gottgefallige
Leben.

In der Aufklarung wurde Glickseligkeit geradezu ein Kernbegriff des philosophischen Nachdenkens
vor allem in der so genannten populdren Philosophie. Dies hdangt damit zusammen, dass man die
christliche Antwort auf die Frage nach dem Guten nicht mehr so ohne weiteres akzeptieren wollte.
Kant hat diese Fragestellung insofern als unzuldssig abgelehnt, als er im Zuge einer strikten
Individualisierung moglicher Antworten eine Definition eines allgemein verbindlichen Guten fir
unmoglich gehalten hat.

In den letzten Jahrzehnten ist die Frage nach dem guten Leben vor allem im Kontext der Debatte
zwischen Kommunitarismus und philosophischem Liberalismus wieder aufgetaucht
(Brumlik/Brunkhorst 1993). Zugleich hat sich - wie erwdhnt - eine empirische Gliicksforschung
entwickelt, die moglicherweise etwas damit zu tun hat, dass sich das Gliicksversprechen der
kapitalistischen Wirtschaftsordnung nicht in einer Weise fir alle so realisiert hat, wie man es sich
urspriinglich erhofft hat. Immerhin gehort zur neuzeitlichen politischen Philosophie als zentrales
Versprechen der Moderne das Versprechen auf Gliick, so wie es in der amerikanischen
Verfassungsdiskussion als pursuit of happiness sogar festgeschrieben wurde. In dieser
angloamerikanischen Tradition des liberalen Denkens galt es allerdings zugleich als festgemacht, dass
es der Einzelne ist, der sich selbst um sein Glick kimmern mdsse.



Vor dem Hintergrund dieser geradezu ausufernden Diskussion tber das Gute und liber Gliick
verwundert es moglicherweise, dass auch das Gegenteil des Guten ein vergleichbar groRes Interesse
gefunden hat. So gibt es in den letzten Jahren zahlreiche Biicher, die sich mit dem Bosen, seinen
Artikulationsformen und seinen Griinden befassen (z. B. Eagleton 2012, Lorenz 1963, Safranski 1999).
Zu diesem Bosen, zu dem der Mensch offensichtlich fahig ist, gehort seine Neigung, andere
Menschen zu verletzen. Die Geschichte der Menschheit kann daher geradezu als Geschichte der
Gewalt (Metz 2010, Pinker 2011) beschrieben werden.

Dass es sich hierbei um eine Alltagsweisheit handelt, belegt der allseits bekannte Spruch, dass der
Krieg der Vater aller Dinge sei (Heraklit). Denn der Krieg ist quasi die hochste Form einer
organisierten Gewalt gegen andere.

Eine hochst umstrittene Frage in diesem Kontext ist dabei, ob die Geschichte der Menschheit als
Eskalation der Gewalt oder als ihre Bewaltigung und Einddmmung verstanden werden kann. Gerade
im Zuge einer postmodernen Debatte ging man mit der Moderne ausgesprochen kritisch ins Gericht.
Denn in einer Analyse und Evaluation der Versprechungen der Moderne (Freiheit, Gleichheit,
Fortschritt, Frieden, Wohlstand etc.) konnte man nur zu einem negativen Urteil Gber die Ergebnisse
des Entwicklungsprozesses gelangen. Insbesondere kritisierte man die Aufklarung und mit dieser die
Konzentration auf die Vernunft, in der man eine zentrale Ursache allen Ubels sah. Diese
Vernunftkritik hat man gerade deshalb lustvoll zelebriert, als man urspriinglich in dem Gebrauch der
Vernunft das beste Mittel sah, eine friedliche Gesellschaft und ein gutes Leben fiir alle organisieren
zu kénnen. Eine erste herbe Erniichterung war daher der Terreur der Franzdsischen Revolution, als
Robbespierre auf der Basis einer Vernunftreligion ein blutiges und brutales Regime errichtete.

Vor diesem Hintergrund musste nicht blof$ die grol’e Anzahl von Kriegen bzw. die Anzahl von
Verbrechen innerhalb der Gesellschaft, sondern insbesondere bislang nicht bekannte
Zivilisationsbriiche (Auschwitz, Archipel Gulag, Hiroshima) als Beleg dafiir dienen, dass die Moderne
und mit ihr die Vernunft genau das Gegenteil von dem gebracht haben, was urspriinglich
versprochen worden ist. Die Kritik der Moderne war insbesondere eine Kritik der Kultur der Moderne
(Fuchs 2013). Dabei musste man in der Tat miithsam lernen, dass der (deutsche) Begriff der Kultur, so
wie er rund um 1800 in Gebrauch gekommen ist, so stark positiv konnotiert war, dass
Kulturalisierung und Humanisierung geradezu bedeutungsgleich verwendet wurden. "Kultur" in ihrer
weitesten Bedeutung als das, was vom Menschen geschaffen wird, muss aber auch all das erfassen,
was den Menschen schadigt. Kultur ist in dieser Hinsicht eben nicht permanenter Fortschritt hin zum
Guten, sondern Kultur bedeutet immer auch die Zerstérung von Mensch und Welt. Dies bringt der
Soziologe Hans-Peter Thurn sehr schon in dem Titel seines Buches zum Ausdruck: , Kulturbegriinder
und Weltzerstérer — Der Mensch im Zwiespalt seiner Moglichkeiten” (1990).

Dass wiederum eine vehemente Kulturkritik als Kritik an der Rationalitdt der Aufklarung auch ins
Verderben fiihren kann, zeigt die Entwicklung seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts, so wie sie
eindrucksvoll von dem Historiker Fritz Stern (1963) sowie fir die Kiinste von Peter Ulrich Hein (1993)
beschrieben wurde: Ein zu starker Kulturpessimismus wurde nicht blof8 zu einer politischen Gefahr
(so Stern), sondern er fiihrte geradezu in die Katastrophe.

War man sich in der 6ffentlichen Debatte schon beinahe einig dariiber, dass die Moderne nur im
Hinblick auf ihre Ambivalenzen oder sogar Pathologien betrachtet werden kdnne, weil keine ihrer
Versprechungen auch nur anndhernd eingeldst werden worden ist, Giberraschte der amerikanische
Evolutionsbiologe Steven Pinker im Jahre 2011 die Offentlichkeit mit der 1200 seitigen Studie
,Gewalt”, in der er eine ,, neue Geschichte der Menschheit” (so der Untertitel) vorgelegt hat. Das
Neue an seiner Geschichtsstudie besteht in dem Versuch, folgendes zu belegen:

,Die Gewalt ist (iber lange Zeitrdume immer weiter zuriickgegangen, und heute dirften wir in der
friedlichsten Epoche leben, seit unsere Spezies existiert. Natlirlich war es kein stetiger Riickgang; die
Gewalt ist auch nicht auf Null zurlickgegangen; und es gibt keine Garantie, dass es so weitergeht.
Aber es ist eine unverkennbare Entwicklung, und man sieht sie in den verschiedensten Mal3stdben,
von Jahrtausenden bis zu einzelnen Jahren, von der Kriegsfiihrung bis zur Zlichtigung von Kindern.”



Und weiter:

,Der Verzicht auf Gewalt lasst keinen Lebensbereich unberihrt. Das Alltagsleben sieht ganz anders
aus, wenn man standig beflirchten muss, getotet, vergewaltigt oder entfiihrt zu werden, und Kunst,
Gelehrsamkeit oder Handel kdnnen kaum einen hohen Entwicklungsstand erreichen, wenn die
Institutionen, die sie unterstiitzen, ebenso schnell gepliindert und niedergebrannt werden, wie man
sie aufbaut.” (Pinker 2011, 11)

Pinker identifiziert in seinem (meist kritisch rezensierten) Buch "flinf innere Ddmonen", vier "bessere
Engel” und flnf historische Krafte. Die funf inneren Damonen sind Erscheinungsformen und Griinde
fir die Gewaltformigkeit menschlichen Handelns, namlich Rache, Ideologie, Sadismus,
Herrschaftsstreben und Raub und Ausbeutung. Die vier besseren Engel (eine Formulierung, die er
von Abraham Lincoln Gbernimmt) sind Empathie, Selbstbeherrschung, Moralgefihl und Vernunft. Die
flnf historischen Krafte, die unsere friedlichen Motive beglinstigen und den Riickgang der Gewalt
vorangetrieben haben, sind seiner Ansicht nach: wirtschaftliche Zusammenarbeit, Feminisierung, die
Entwicklung eines Weltbiirgertums, die Beférderung der Vernunft.

Diese kurze Beschreibung dieses wuchtigen Buches gibt uns erste wichtige Hinweise auf
Erscheinungsformen von Gewalt (Pinker bezieht sich ausschlieRlich auf kérperliche Gewalt), sie gibt
uns Hinweise darauf, inwieweit Dispositionen der Personlichkeit eine Rolle spielen bei der
Artikulation von Gewaltférmigkeit und sie zeigt zugleich, dass neben individuellen Dispositionen auch
gesellschaftliche Rahmenbedingungen eine entscheidende Rolle dabei spielen, welche Dispositionen
und in welcher Form wirksam werden. Diese Beschreibung zeigt aber auch, dass man sich -
zumindest in knapper Form - mit den infrage stehenden Begriffen der Gewalt und ihrem
Zusammenhang mit Macht und Herrschaft befassen muss.

Macht, Gewalt und Herrschaft

Auf den ersten Blick ist es gar nicht so einfach, die drei Begriffe Macht, Gewalt und Herrschaft in
ihren wechselseitigen Beziehungen auseinanderzuhalten. Denn dass Gewalt, vor allen Dingen
korperliche Gewalt, an die man sicherlich zunachst denkt, etwas damit zu tun hat, dass derjenige, der
Gewalt auslibt, denjenigen, der diese Gewalt erleiden muss, erniedrigen will, liegt auf der Hand.
Gewalt ware damit ein Mittel der Machtauslibung. In der Tat lasst sich dies in der Geschichte
insofern verfolgen, als Gewalt, insbesondere eine Gewalt, die von Gruppen ausgelibt wird,
notwendig war, um andere Gruppen zu besiegen bzw. um deren Land und Besitztiimer zu erobern.
Selbst aus diesem bescheidenen Hinweis wird deutlich, dass auch im Hinblick auf Gewalt zwei
Dimensionen unterschieden werden missen: eine individualisierte Gewalt zwischen Personen und
eine organisierte Gewalt von grofReren Gruppen.

Auch wenn man davon ausgeht, dass Letztere von jedem einzelnen Gruppenmitglieder ausgeiibt
werden muss, so lohnt dann doch die Frage danach, ob es fiir eine individuelle und eine
gruppenbezogene Gewalt nicht unterschiedliche Griinde und Motivationen gibt. Denkt man an
bestimmte Gewaltakte wie etwa einen Uberfall, eine Schligerei, eine Vergewaltigung, dann gewinnt
man den Eindruck, dass es sich in der Tat um einen Akt, also um eine zeitlich befristete Aktion
handelt. Dies ist insofern relevant, als man zwar auch fiir einen bestimmten Augenblick von einer
Auslibung von Macht des einen lGber den anderen sprechen kann, doch insgesamt gesehen erfasst
man mit Macht und insbesondere mit Herrschaft einen Prozess von langerer Dauer. Herrschaft kann
durch die punktuelle Ausiibung von Gewalt — etwa durch einen Krieg — gewonnen werden, doch
erfordert es andere Strategien als eine gewaltférmige Aktion, wenn sie auf Dauer gesichert werden
soll. Sehen wir uns nach dieser eher phanomenologischen Anndaherung an die Begriffe einige
Definitionen an.

In erster Linie ist hier an die bereits klassischen Definitionen von Max Weber zu denken, der Macht
als ,,jede Chance (definiert), innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen
Widerstreben durchzusetzen, gleich viel worauf diese Chance beruht.” (Weber 1972, 28). Und weiter:



,Herrschaft soll heiBen die Chance, fiir einen Befehl bestimmten Inhalts bei allen angebbaren
Personen Gehorsam zu finden; Disziplin soll heillen die Chance, Kraft eingelibter Einstellung fiir einen
Befehl prompten, automatischen und schematischen Gehorsam bei einer angebbaren Vielheit von
Menschen zu finden.” (ebd.)

Kommen wir wieder zu einem Beispiel, dieses Mal aus der christlichen Mythologie. In dieser Tradition
kommt zum ersten Mal Gewalt in die Geschichte der Menschheit, als Kain seinen Bruder Abel
erschlagt. Bestraft wird er dadurch, dass er — fiir jeden sichtbar —an dem beriihmten Kainsmal zu
erkennen ist. Offensichtlich haben wir es hier mit der hartesten Form des Eingriffs in die korperliche
Integritat einer Person, namlich mit Mord, zu tun. Doch wie ist es liberhaupt zu dieser Situation
gekommen? Vorangegangen ist ein beschauliches Leben von Adam und Eva im Paradies. Dieses
Leben fand ein Ende, als Eva den manipulativen Einflisterungen der Schlange erlegen ist und gegen
das einzige Verbot in diesem ansonsten rechtsfreien Raum verstoRBen hat, namlich von dem Apfel der
Erkenntnis zu essen. Die Strafe: die Vertreibung aus dem Paradies verbunden mit der Verpflichtung,
nunmehr das Leben aufgrund eigener Arbeit gestalten zu mussen.

Nun mag man Adam und Eva und damit uns alle als ihre Nachkommen bedauern, dass dieses schéne
und sorgenfreie Leben im Paradies ein Ende gefunden hat und wir uns nur noch damit trésten
kdénnen, dass wir vielleicht irgendwann einmal dieses Leben wieder aufnehmen kénnen. Doch war
dieses Leben wirklich so erstrebenswert? Welche Moglichkeiten hatten denn Adam und Eva, Freude
Uber eine eigene Leistung zu empfinden? Immerhin hat Gott in der christlichen Mythologie den
Menschen nach seinem eigenen Ebenbild geschaffen, was insbesondere bedeutet, dass er ihn mit
einer Vielzahl von Fahigkeiten ausgestattet hat, produktiv tatig zu werden. All diese Fahigkeiten
wurden aber im Paradies iberhaupt nicht benétigt. In der Lebenswirklichkeit des Paradieses hatte
der Mensch Uberhaupt keine Chancen, die Fahigkeiten, die ihm von Gott mitgegeben worden sind, zu
erproben. Daher ist die These durchaus plausibel, dass nicht nur die Notwendigkeit, sein Leben selber
gestalten zu missen, sondern auch die Erkenntnis, dass dieses Leben endlich ist, die Ursache fiir die
Entstehung von Kultur (als menschgemaRer Lebensform) gesehen werden muss. Auch die auf den
ersten Blick falsche Entscheidung von Eva muss insofern als genuin menschliches Handeln gewdtirdigt
werden, als Gott den Menschen mit der Fahigkeit ausgestattet hat, selber Wahlentscheidungen
treffen zu kdnnen. Ware dies nicht der Fall, dann hatte es keinen Sinn, iberhaupt Gber Slinden zu
reden.

Im Hinblick auf das Thema dieses Textes ist dies unter anderem auch deshalb relevant, weil ,Kultur”
eben auch bedeuten kann, falsche Entscheidungen zu treffen. Dies bezieht Gewalt und speziell auch
die Tétung des Bruders ausdriicklich mit ein. Der Mensch im Zwiespalt seiner Fahigkeiten (so Thurn
1990) hat eben immer die Wahl. Genau dies macht das zentrale Grundprinzip menschlichen Lebens
aus: die Freiheit der Entscheidung, die Fihrung eines selbstbestimmten Lebens. Dazu gehort auch,
manipulativen Einflisterungen anderer ausgesetzt zu sein, so wie dies bei Eva und der Schlange im
Paradies der Fall war. Die Schlange versucht, Einfluss auf Eva zu nehmen, und sie tut dies nicht mit
dem Mittel korperlicher Gewalt, sondern durch Einflussnahme auf die Psyche. Dies bedeutet aber,
dass eine Fokussierung auf bloR kdrperliche Gewalt zu kurz greift, wenn man an die Weberschen
Definitionen denkt: Man kann auch Macht durch andere Mittel gewinnen und austiben. Nicht blof3
die Schlange, sondern auch der Mensch ist dabei fahig, andere zu manipulieren.

Auf der andern Seite ist der Mensch aufgrund der Vielfalt méglicher Bedirfnisse, die er hat oder die
man ihm eingeredet, auch anfallig fiir solche Manipulationsversuche. Man kann sogar weiter sagen,
dass Eva aktiv an dem Erfolg der Schlange beteiligt war. Dies ist insofern relevant, als ein einfacher
Dualismus von Tater und Opfer, bei dem die Schande bei dem Tater liegt und das Opfer hilf- und
willenlos der Machtausiibung ausgeliefert ist, in dieser Form nicht stimmt. Macht ist ein Teil der
sozialen Beziehungen, ganz so, wie es am prazisesten Michel Foucault analysiert hat.

Zu erinnern ist auRerdem an das berihmte Beispiel vom Herrn und von Knecht, das bei Hegel (1970,
145 ff.) zu finden ist. Auf den ersten Blick scheint es klar zu sein: Der Herr hat die Macht, der Knecht
muss dessen Befehlen folgen. Da dieser Prozess auf Dauer gestellt ist, geht es nicht blof$ um



punktuelle Machtaustibung, sondern es geht vielmehr um eine dauerhaft Herrschaft des Herrn tber
den Knecht. Die Dialektik der Macht bzw. der Herrschaft in diesem Verhaltnis zwischen Herrn und
Knecht besteht darin, dass der Herr immer abhangiger wird in seinen alltaglichen Lebensvollziigen
von den Dienstleistungen des Knechtes. Er kann zwar weiterhin befehlen, aber letztlich ist er selbst
nicht mehr in der Lage, das Notwendige selbst zu erledigen. Genau besehen verschiebt sich auf diese
Weise das Machtverhaltnis und geht vom Herrn auf den Knecht lber, selbst wenn der Schein einen
anderen Eindruck vermittelt.

Zurlick zu den Manipulationen der Schlange. In der Tat kann man die Geschichte der Menschheit als
eine Geschichte von Versuchen betrachten, die rohe Gewaltformigkeit des Menschen zu
domestizieren. Dies gilt insbesondere und in verstarktem MalRe fir die Geschichte der Moderne.
Sehr verbreitet war eine negative Anthropologie, derzufolge der Mensch als unzivilisiertes Raubtier
auf die Welt kommt und durch geeignete Prozesse seine Gewaltférmigkeit ausgetrieben bekommen
muss. Auf dieser Grundlage basiert etwa die politische Philosophie von Thomes Hobbes: Der Mensch
ist dem Menschen ein Wolf. In diesem barbarischen Hang zur Gewalt wurde die Ursache dafir
gesehen, dass es keine Sicherheit innerhalb der Gesellschaft und auch keinen Frieden zwischen den
Volkern geben konnte.

Solche Annahmen (iber eine angeborene Gewaltformigkeit des Menschen sind bis heute aktuell,
wenn man etwa an die These von dem Aggressionstrieb in der der Psychoanalyse denkt. So beginnt
Ernst Fromm sein beriihmtes Buch (ber die ,Anatomie der menschlichen Destruktivitdt” (1997) mit
den Worten:

,Die standig zunehmende Gewalttatigkeit und Destruktivitat auf der ganzen Welt lenkte die
Aufmerksamkeit der Fachwelt wie der breiten Offentlichkeit auf die theoretische Erforschung in der
Ursachen. Ein solches Interesse es nicht erstaunlich; erstaunlich ist nur, dass es so neuen Datums ist,
besonders da ein so liberragender Forscher wie Freud nach der Revision seiner friiheren Theorie, in
deren Mittelpunkt der Sexualtrieb stand, seit den Zwanzigern eine neue Theorie aufgestellt hatte, in
welcher der leidenschaftliche Drang zu zerstoren (,, Todestrieb”) als ebenso machtig angesehen
wurde wie die Leidenschaft lieben (,Lebenstrieb”, , Sexualitat“).” (17)

In seinem Buch wendet sich Erich Fromm gegen die seinerzeit prominent vorgetragene These des
Verhaltensforschers Konrad Lorenz eines angeborenen Aggressionstriebes (,,Das so genannte Bose.
Zur Naturgeschichte der Aggression”; 1963) und unterscheidet eine defensive Aggression, die
notwendig ist fur die Erhaltung des Lebens beim Menschen wie beim Tier, und einer nur beim
Menschen zu findenden destruktiven Lust am Qudalen und Téten. Zu dieser bosartigen Aggression
zahlt er Grausamkeiten, Destruktivitat, Nekrophilie und diskutiert als Beispiel Adolf Hitler.

Auch wenn man der psychoanalytischen Argumentation nicht folgen will, so unterstitzt sie doch die
These, dass die Fahigkeit zur Gewalt zu dem Spektrum menschlicher Moglichkeiten gehoért. Daher ist
es notwendig, Orientierungshilfen zu finden, die dem Menschen bei der Entscheidung helfen, ob und
wann er gewalttatig wird. Offensichtlich hat Giber lange Zeit die Religion einen entsprechenden
moralischen Kompass geliefert. Mit der zunehmenden Sakularisierung wurde es aber notwendig,
andere Regelsysteme zu finden. Auch die Entwicklung des Rechtsstaates mit seinen Regeln, wie mit
abweichendem Verhalten umzugehen ist, ist in diesem Zusammenhang zu sehen (vgl. Kaiser 1997).
Allerdings muss man auch sehen, dass jeder Versuch der Eindammung von Gewalt ebenso wie jede
Regelung darliber, wie Macht in der Gesellschaft verteilt wird, zu bestimmten Formen von Ordnung
fuhrt, die die Freiheitsrechte des Einzelnen einschranken:

,Ordnung: d.h. nicht nur Gewaltverzicht, Schlichtung bei Streitigkeiten, Entscheidung in
Zweifelsfallen. Ordnung: das bedeutet nicht nur Koordination der Arbeit, Planung des sozialen
Verkehrs, Verwaltung des Alltags. Vor allem ist Ordnung auf Konformitat und Homogenitat aus. Die
Regeln sind einzuhalten, und die Einhaltung der Regeln muss notfalls erzwungen wird. Fiir alle gelten
die Regeln, ohne Ansehen der Person. Sie machen alle gleich, gleich vor dem Gesetz gleich nach dem
Gesetz. Ordnung: d.h. Definition von Normen und Normalitat, Produktion von Gleichférmigkeit,
Ausschluss und Unterdriickung jeglicher Andersartigkeit.” (Sofsky 2005, 16f.).



Diese Uberlegung fiihrt dazu, dass man sowohl im Hinblick auf Gewalt als auch im Hinblick auf Macht
ebenfalls einen in der Moderne entwickelten Standard erflllen muss: Beide miissen namlich
legitimiert und gerechtfertigt werden. Dies gilt insbesondere fiir die Entwicklung des modernen
Staates, dessen Einflihrung — wie oben erwdhnt — sehr viel damit zu tun hatte, dass das Problem der
Gewaltformigkeit in der Gesellschaft gelost werden muss. Die Losung bestand darin,
Gewaltausiibung eines jeden Einzelnen zu verbieten und dem Staat das Gewaltmonopol zuzueignen
(Reinhard 1999). Es kann also nicht darum gehen, Gewalt ein fiir alle Mal aus der Gesellschaft oder
aus dem Leben des Einzelnen auszuschlieBen, denn: ,,Gewalt und Kultur sind auf vielfaltige Weise
ineinander verflochten.” (Sofsky 2005, 211). Es geht vielmehr dafiir darum, Wege zu finden,
Gewaltausiibung in der Gesellschaft zu kanalisieren zu reglementieren.

Ein weiteres Problem besteht allerdings dann darin, dass es gar nicht so leicht ist, zu einer prazisen
Definition von Gewalt zu kommen:

,Der Gewaltbegriff setzt einer kritischen Bestimmung durch Ein- und Abgrenzung Widerstand
entgegen, weil alle Begriffe, die sich zunachst als Gegensatz zur Gewalt anbieten (zum Beispiel
Vernunft, Wahrheit, Gerechtigkeit, Freiheit etc.), mit dem Problem der Gewalt verstrickt sind, so dass
als Opposition nur die negative Bestimmung der Gewaltlosigkeit bleibt, deren Fassung ebenso grolle
Probleme bereitet. Zugleich wird Gewalt als etwas Negatives und Anormales bewertet, etwas, das
vermieden, verhindert, aufgehoben werden muss und kann. Weil es kaum noch einen Lebensbereich
gibt, in dem das Gewaltproblem nicht vorkommt, und weil sich gewaltfreie Zonen und Verhaltnisse
gar nicht mehr zweifelsfrei identifizieren lassen, ist man kaum noch in der Lage zu definieren, was
Gewalt ihrem Wesen nach ist bzw. was in den verschiedenen konkreten Situationen als ihr
allgemeines Merkmal identifiziert werden kann.” (Wimmer u.a. 1996, 7)

Wie gehen Standardwerke Gber Gewalt mit dieser Definitionsfrage um? Koloma Beck/Schlichte
(2014) grenzen das Thema in ihrem Buch auf eine sozialwissenschaftliche Zugangsweise ein und
stellen fest, dass es bislang keine sozialwissenschaftlichen Theorien zur Gewalt gibt, obwohl alle
grofRen Soziologen sich immer wieder mit Einzelfragen der Gewalt auseinandergesetzt haben. Sie
gehen von drei Varianten des Gewaltproblems aus: Gewaltkontrolle, Gewaltlegitimation und der
begrifflichen Fassung von Gewaltphdnomenen (159). Sie stellen neben dem Begriff der kdrperlichen
Gewalt auch die Begriffe der strukturellen und der kulturellen Gewalt (Johan Galtung 1975) sowie
der symbolischen Gewalt (Pierre Bourdieu 1987) vor. Sie gehen von einem ,,Gewaltkontinuum“ aus,
das physische Gewalt ebenso einschlieft wie den Zwang in Anstalten oder die Tolerierung des
Hungertodes (37). Sie stlitzen sich bei der Definition von Macht auf die oben wiedergegebene
Definition von Max Weber bzw. auf die Definition von Heinrich Popitz und verstehen Macht als ,,das
Vermogen, sich gegen fremde Krafte durchzusetzen” (Popitz 1992, 22).

Gewalt ist also nur eine einzelne Form machtbezogenen Handelns. Herrschaft dagegen ist auf Dauer
gestellte Macht, so auch bereits Max Weber.

Im Hinblick auf die Legitimation von Gewalt gehen die Autoren insbesondere auf die Staatstheorien
aus der politischen Philosophie ein, so wie sie in der Neuzeit entwickelt worden sind. Als integraler
Bestandteil einer demokratischen und rechtsstaatlichen Gewaltordnung gehen sie auch auf das Recht
auf Widerstand ein (72 ff.). Gerade im Hinblick auf eine politische Zugangsweise zur Gewalt spielt
dann auch die Gewalt zwischen Vélkern und Staaten (Krieg, Kolonialisierung, Versklavung) eine Rolle.

Im Kontext dieses Textes sind vor allen Dingen die Hinweise auf das noch ,junge Feld der
Subjekttheorien” (157) interessant:

,S0 kann Gewalt — wie Gewaltlosigkeit — zu einer ,Lebensform®”... werden, die Wahrnehmungs- und
Denkschemata ebenso pragt wie Handlungs- und Kérperstrukturen. Subjekttheorien stellen einen
Rahmen bereit, solche Dynamiken zu fassen, und er6ffnen so auch die Moglichkeit, verschiedene
Forschungsstrange zusammenzubringen. Insbesondere die Kluft zwischen Forschungen zu politischer
Gewalt im weitesten Sinne und eher apolitischen Gewaltphdnomenen (hdusliche Gewalt,
Jugendgewalt, kriminelle Gewalt) kénnte so (iberwunden werden. Darlber hinaus scheint der Begriff
des Subjekts, in dem sich die Dimensionen von Individuum und Gesellschaft kreuzen,



sozialtheoretisch in besonderer Weise geeignet, jenseits aktueller Faktoren und Kalkiile die longue
durée von Gewaltdynamiken in den Blick zu nehmen.” (157)

Die Autoren weisen in diesem Zusammenhang auf das Militar und die Gewaltschulung von Soldaten
und auf Genderforschung hin.

Einen vollig anderen Weg schlagt der Soziologe Wolfgang Sofsky (2005, 1997) ein. Sofsky kommt aus
der Schule von Helmut Plessner und stitzt sich in seinen Analysen auf dessen Anthropologie
(,exzentrische Positionalitat”). Ebenfalls bedeutungsvoll ist fur ihn Elias Canetti (1981) mit seiner
eher literarisch-phanomenologischen Beschreibung von Macht.

In seinem Buch liber Konzentrationslager (1997) befasst er sich mit ,,absoluter Macht”, die absolute
Ohnmacht bewirkt (36). Er zeigt, wie in einem Konzentrationslager versucht wird, durch eine
spezifische ,,Ordnung des Terrors” eine bislang nicht bekannte Form von Destruktivitat zu realisieren:

»,Das Konzentrationslager gehoért in die Geschichte der modernen Gesellschaft. Auf den
Schlachtfeldern der Massenkriege wurde die Vernichtungskraft moderner Technik erprobt, in den
Schlachthdusern der Konzentrationslager die Zerstérungsmacht moderner Organisationen. Die
Neuzeit hat die Menschen von unbegreifbaren Machten befreit, zugleich aber ihre Tétungsmacht ins
UnermeRliche gesteigert.... Seiner anthropologischen Bedeutung nach steht das Konzentrationslager
dem modernen Krieg nicht nach. Mit Hilfe der Waffentechnik kann sich die Menschheit auf einen
Schlag selbst ausldschen, durch die Organisation des Terrors ist sie in der Lage, den Menschen selbst
methodisch zugrunde zu richten.” (315; siehe auch Agamben 2002 und Scarry 1992).

Sofsky beschreibt die Dialektik der Moderne, wobei insbesondere dieselben Mittel einer
zivilisatorischen Eindammung von Gewalt wiederum zu neuen Mitteln der Gewaltaustibung werden
kdénnen:

,Neben dem staatlichen Gewaltmonopol, der rationalen Biirokratie und Arbeitsorganisation hat die
Moderne Stitten der Disziplin, der Uberwachung und Dressur hervorgebracht. Sie hat Menschen auf
Lebenszeit eingesperrt oder zu folgsamen Subjekten abgerichtet. Manufaktur, Fabrik und Verwaltung
sind die Zentralen der Buchfiihrung und AktenmaRigkeit, der wirtschaftlichen Ausbeutung und
politischen Herrschaft.” (316)

In seinem , Traktat Uber die Gewalt” (2005) beschreibt Sofsky unterschiedliche Erscheinungsformen
und Mittel von Gewalt: die Waffe, die Tortur, die Hinrichtung, der Kampf, das Massaker, die
Zerstorung von Dingen. Er zeigt zudem die Verbindung von Gewalt mit Leidenschaft, Angst und
Schmerz, und er geht auf die Faszination ein, die offensichtlich der scheinbar nichtbeteiligte
Zuschauer an Gewaltdarbietungen hat. Und auch hier wieder geht es um die Dialektik der Moderne:

,Und die Kultur, die dem Zeitalter der Herrschaft nachfolgt, ist kein Gefilde der Eintracht, sondern ein
Ort der Entsagung und Selbstbestrafung. Indem sie die Gewalt einzuddmmen versucht, verstarkt sie
die Neigung dazu. Indem sie an die Stelle der Zwangsordnung den seelischen Selbstzwang setzt,
starkt sie den Hunger nach Freiheit. Die Kultur des Gewissens, geboren aus der Schuld des
Uberlebens, ist briichig. Tabu, Verbot und Sublimierung lassen den bestialischen Fundus
unangetastet. Schlimmer noch: Die domestizierte Sittlichkeit, welche die Despotie der Ordnung
ersetzen sollte, steigert das Bedtirfnis nach Entfesselung. Der Exzess lauert auf seine Stunde, und er
drangt umso heftiger hervor, je schwerer die Ketten der Kultur auf den Menschen lasten. Die
Wiederkehr des Verdrangten riickt umso naher, je mehr sich Verdrangtes kumuliert. Der Wunsch
nach Regression verstarkt sich in dem Male, wie das kulturelle Regime das Leben unterjocht.” (211
f.)

Immer wieder kommt er auf den Gedanken zurtick, dass der Mensch als Kulturwesen durchaus
Formen der Selbsterweiterung, Selbsterzeugung und Selbstdarstellung entwickelt, die von ihm
geschaffenen Produkte und die gesamte von den Menschen geschaffene Kultur ihm aber auch
immer wieder neue Lasten aufgebiirdet. Als Quellen des Leidens identifiziert er als erstes den Kérper
(Schmerz, Verfall und Siechtum) und die duRere Natur, aber auch die sozialen Strukturen, das



Verhalten anderer Menschen und die kulturellen Formen, die die Menschen selbst hervorbringen,
um die Ubel des Kérpers, der Natur und des Sozialen zu mildern (214).

Es ist dies eine Variante der These von Georg Simmel von der , Tragddie der Kultur®, die darin
besteht, dass von Menschen geschaffene Dinge und Prozesse sich verselbststandigen und sich gegen
ihn wenden. Sofsky erinnert daran, dass zum Kernbereich der materiellen Kultur die Herstellung von
Waffen und damit die Mechanisierung des Tétens gehort. Er erinnert daran, dass zu der sozialen
Kultur die Institutionen gehoren, die Abweichungen nicht zulassen. Er erinnert daran, dass die
symbolische Kultur der Werte und Motive, der Fiktionen und Bedeutungen zwar einerseits
notwendig sind bei der Entstehung und Erhaltung von Gemeinschaftlichkeit, dass aber gerade
grandiose Ideen zahllose Opfer gefordert haben (221). Zu diesen grandiosen Ideen zahlt er dabei
Tugend, Vernunft und Gerechtigkeit.

Auch im Hinblick auf die personale Kultur, im Hinblick auf das Wissen, die Gewohnheiten,
Fahigkeiten, Einstellungen der Menschen, sieht Sofsky sehr stark die negativen Seiten. Der Mensch
ist zwar von Natur aus offen und nicht auf Gewalttatigkeit festgelegt, doch:

,Die Misshandlung des Anderen griindet in der Handlungsfahigkeit des Menschen. Die Erfindung
neuer Waffen und Grausamkeiten hat ihre Wurzel in seiner unbegrenzbaren Vorstellungskraft. Weil
der Mensch sich alles vorstellen kann, ist er zu allem fahig. Weil er nicht von Instinkten gelenkt wird,
weil er ein geistiges Wesen ist, kann er sich schlimmer auffiihren als die argste Bestie. Weil er ein
Kulturwesen ist, das sich seine Gewalt selbst schafft, kann er seine destruktiven Krafte ins
Unermessliche steigern. Weil er nicht festgestellt ist, ist er zu jeder Untat in der Lage. Weil die
kulturellen Formen seine Freiheit einzwangen, ist er immerzu darauf aus, sie zu zerschlagen. Dass die
Menschen zwischendurch das Zerstéren und Toten unterbrechen, liegt nicht an einem plotzlichen
Ausbruch von Menschenfreundlichkeit oder moralischer MaRigung, sondern weil es sich mit Gewalt
auf Dauer nicht leben ldsst.” (224 f.)

Sein Fazit: ,Die Gewalt ist selbst ein Erzeugnis der menschlichen Kultur, ein Ergebnis des
Kulturexperiments.... Nicht in der Kluft zwischen den dunklen Triebkraften und den VerheiBungen der
Kulturwelt liegt das Problem, sondern in der Korrespondenz von Gewalt und Kultur. Mitnichten ist
Kultur pazifistisch.” (226).

Gewalt ist ein Mittel, um Macht zu erreichen. In diesem Sinne stellt Heinrich Popitz (1992), ebenfalls
Schiiler von Helmut Plessner, die Gewalt in den Kontext der Durchsetzungsformen von Macht (neben
dem Drohen und bedroht sein, der Autoritdtsbindung, dem technischen Handeln). Nach der
Eroberung von Macht geht es darum, diese auf Dauer zu stellen. Daher befasste er sich im zweiten
Teil seines Buches mit ,Stabilisierungsformen” und kommt dabei auf Fragen der Institutionalisierung
und der Einrichtung von spezifischen Herrschaftsapparaten zu sprechen.

Als wesentlich fiir die Moderne sieht er auch die Begriindungspflichtigkeit von Macht sowie die
Veranderungsfahigkeit von Machtverhaltnissen. Macht hat etwas mit Kénnen zu tun auf der Seite
derer, die sie austiben wollen. Sie hat zugleich etwas mit dem Erleiden zu tun. Ausiibung von Macht
bedeutet immer die Eingrenzung von Freiheit und Selbstbestimmung bei denen, die dieser Macht
unterworfen sind. Auf der Seite derer, die sich der Macht beugen, tun die Menschen dies auf der
Basis einer anthropologischen Disposition:

»Machtbeziehungen entstehen, weil Beziehungen zwischen Menschen bestimmt sind von ihrer
Verletzungskraft und Verletzungsoffenheit, von beeinflussbaren Hoffnungen und Angsten, vom
Zwang und von der Kraft, MaRstabe zu setzen und vom Zwang der Kraft, die Objektwelt zu
verandern. Oder in knappster Form: Menschen kdnnen anderen Menschen unmittelbar etwas antun;
sie kénnen darlber hinaus Erwartungen, MaRstabe und Artefakte fiir andere bestimmend verandern.
Wir leben eine verletzbare Existenz, angewiesen auf Artefakte, zukunftsbezogen und
begriindungsbediirftig in unserem Handeln. Daher miissen wir Macht erleiden.” (33).

Wilhelm Berger (2009) zeigt die notwendige Interdisziplinaritdt bei einem Zugriff auf Macht dadurch,
dass er sie in verschiedenen Bereichen der Gesellschaft (Stadt, Technik, Okonomie, Religion) aufspiirt



und analysiert. Insbesondere bezieht er die Machttheorie von Michel Foucault in seine Darstellung
ein, wobei in unserem Kontext insbesondere die Explikation der These ,Wo es Macht gibt, gibt es
Widerstand” (19) eine wichtige Rolle spielt.

Macht und Gewalt haben mit dem Menschen zu tun und sind daher Gegenstand der philosophischen
Anthropologie, sofern sich diese mit dem Kérper und dem Leib des Menschen befasst. Sie sind
Thema der politischen Ordnung unseres Rechtssystems, die die Grundwerte unserer individuellen
Existenz (die oben beschriebenen Wertideen) sicherstellen sollen.

Insofern die Ausiibung von Macht und Gewalt in der Moderne begriindungspflichtig sind, sind sie
auch Gegenstand der Moralphilosophie. Die Moralphilosophie befasst sich allerdings auch mit den
individuellen Dispositionen, die einen anféllig machen fiir eine Gewaltauslibung bzw. die eine
Motivation fur Widerstandigkeit liefern.

Vor diesem Hintergrund sind solche Untersuchungen interessant, die sich auf der Basis einer langen
Tradition mit Tugenden bzw. mit Lastern befassen. Bekanntlich hat bereits Aristoteles in seiner Ethik
Kardinaltugenden identifiziert, die spater durch Theologen erweitert worden sind. So spricht man
heute in einer christlichen Tradition von sieben Kardinaltugenden: Glaube, Liebe, Hoffnung, Weisheit,
Gerechtigkeit, Tapferkeit und MaRigung. In seinem ethischen Hauptwerk, der Nicomachischen Ethik,
pladiert Aristoteles fiir ein Leben der MaRigung, in dem immer eine Ballance inzwischen
kontrastierenden Polen bei Aspekten der Lebensfiihrung gesucht wird.

Den sieben Kardinaltugenden stehen sieben Todslinden gegeniiber: Tragheit, Feigheit, Geiz,
Mallosigkeit, Neid, Zorn. Wolfgang Sofsky (2009) erweitert diesen Katalog noch um weitere
Dispositionen: Gleichgiiltigkeit, Vulgaritat, Selbstmitleid, Torheit, Starrsinn, Ungerechtigkeit,
Geltungssucht, Unterwiirfigkeit, Hinterlist und Grausamkeit. Interessant ist insbesondere seine
These, dass es — kompatibel mit dem Projekt Weltethos von Hans Kiing - durchaus einen
Universalismus der Moral gibt, also einen Konsens unter allen Menschen dartiber, was gut und richtig
ist. Er spricht sich also gegen einen Kulturrelativismus aus, der bestimmte Normen des guten Lebens
nur im Hinblick auf eine lokale historische Entwicklung gelten lassen will:

,Der Universalismus der Moral griindet in der Konstitution des Gattungswesens. Jeder Mensch ist mit
dem Bewusstsein seiner Sterblichkeit beladen, mit der Verletzbarkeit seines Kérpers, mit der Gefahr
des sozialen Todes. Jeder Mensch ist zur Empfindung von Schmerzen, verurteilt. Und jeder Mensch
ist, unabhangig von seiner kulturellen Zugehdrigkeit, vor die Frage gestellt, wie er leben und handeln
soll, welches Verhiltnis er zu sich selbst und welche Beziehung er zu andern haben will.“ (15)

Trotz dieser anthropologischen Grundlage hat der Mensch die Aufgabe der Entwicklung eines
moralischen Kompasses, und spatestens hier beginnt das padagogische Interesse an dieser Arbeit.

»,Charakter ist das Ergebnis der Arbeit an der eigenen Person. Haltungen nimmt man ein, nachdem
man sie sich angeeignet hat. Dies geschieht meist durch Nachahmung und Wiederholung, seltener
durch Kritik oder Belehrung.”

Basis dieses Entwicklungsprozesses ist — im Einklang mit der Plessnerschen Anthropologie — die
Fahigkeit zur reflexiven Distanz:

»Indem der Mensch zu seinen Impulsen, Begierden und Gewohnheiten Stellung nimmt, gewinnt er
Abstand zu sich selbst. Und indem er Distanz zu sich halt, entgeht er dem Zwang seiner Neigungen.
Blindlings dem inneren Automatismus der Wiederholung zu folgen, verurteilt zur Passivitat und starkt
die Macht der Unmoral. Schlechte Gewohnheiten setzen sich stets von selbst fort. Es bedarf keines
weiteren Zutuns, um unmoralisch zu bleiben. Innere Freiheit beginnt mit Selbstdistanz.” (22 f.).

Als Soziologe sieht Sofsky die Notwendigkeit gemeinsam verabredeter Ordnungsvorstellungen ein. Er
sieht — wie gesehen — allerdings auch die Ambivalenzen und die Dialektik dieser
Ordnungsvorstellungen, die oft genug das Gegenteil dessen erreichen, wofiir man sie eingefiihrt hat.
Als Rettung vor diesen zu anonymen Machten werdenden Regelsystemen pladiert er fiir eine
Starkung des Privaten (Sofsky 2007), denn:



,Jede Macht ist darauf aus, ihr Revier auszudehnen. Noch die letzte freie Nische sucht sie zu
besetzen. Sie erlangt Dauer und Bestand, indem sie die Quellen des Eigensinns austrocknet und die
Menschen in freundliche Nachbar und figsame Untertanen verwandelt.

Sobald die Unterlegenen auf Widerstand verzichten, kristallisiert sich Macht zu Herrschaft. Nicht
Normen und Institutionen konstituieren soziale und politische Herrschaft, sondern der Konformismus
der Menschen. Nicht die Regel als solche, sondern ihre regelmaRige Befolgung bringt die
Institutionen hervor. Der Gehorsam kann auf diversen Motiven beruht: auf der Verrechnung der
Sanktionskosten mit den Vorteilen des Freiheitsverzichts, auf purer Angst oder Gewohnheit, auf dem
unbefragten Vorbild der Vergangenheit, auf der Aura einer Autoritat, auf den Glauben an die
RechtmiRigkeit der Verfahren, auf utopischer Hoffnung, religidser Uberzeugung oder kultureller
Tradition.” (17)

Im Folgenden stellt er dar, in welcher Weise in der modernen Gesellschaft Angriffe auf das Private
bzw. Stérungen oder sogar Zerstorungen des Privaten vorgenommen werden. Darauf ist spater
zurtickzukommen.

Strukturelle, symbolische und kulturelle Gewalt

Wie am Beispiel von Pinker (2011) und Sofsky (2003) zu sehen war, gehen die Meinungen dariber,
ob es in heutigen Gesellschaften mehr oder weniger Gewalt gibt als friiher, sehr weit
auseinandergehen. Natdlrlich hangt die jeweilige Einschdtzung davon ab, welchen Begriff von Gewalt
man unterstellt. Pinker befasst sich ausschlieRlich mit korperlicher Gewalt. Zudem wird kritisiert, dass
die von ihm vorgestellten Zahlenbelege zum Teil auf sehr groben und riskanten Schatzungen und
Angaben beruhen. Immerhin ist ein Grundgedanke von ihm nachvollziehbar, namlich die Anzahl der
Opfer grolRer gewaltférmiger Auseinandersetzungen nicht absolut zu nehmen, sondern sie in
Relation zu der jeweils vorhandenen Anzahl der Menschen zu setzen. Auf diese Weise landet der
bislang mit 55 Millionen Opfern an erster Stelle einer etwas makaberen Ranking-Liste stehende
zweite Weltkrieg nunmehr auf Platz neun. Die ersten drei Platze werden aufgrund dieser Berechnung
von demAn-Luhan- Aufstand im achten Jahrhundert (die damaligen 36 Millionen Opfer entsprechen
heute 429 Millionen), den mongolischen Eroberungen des 13. Jahrhunderts (die damaligen 40
Millionen Opfer entsprechen heute 278 Millionen) und dem Sklavenhandel im Nahen Osten vom
siebten bis zum 19. Jahrhundert (132 Millionen anstatt den tatsachlichen 19 Millionen)
eingenommen. Aufgrund dieser Zahlen kann Pinker - anders als etwa Sofsky - auch nicht das 20.
Jahrhundert als das schlimmste im Hinblick auf Gewaltausiibungen werten.

Betrachtet man dagegen Ausfiihrungen von Sofsky, der sehr prazise nachweist, wie gewaltorientiert
selbst solche Einrichtungen einer Gesellschaft sind, die ausdriicklich zur Einddmmung der Gewalt
entwickelt wurden, dann wird man zumindest seiner skeptischen Bewertung der historischen
Entwicklung der modernen Gesellschaft zuneigen mussen. Allerdings handelt Sofsky von
Institutionen der Gesellschaft, er spricht von der Dialektik von Ordnungssystemen, er spricht von
Agitatoren moderner Ideologien, kurz er spricht von Formen von Gewalt, die liber die Beschadigung
der korperlichen Integritat weit hinausgehen. Dies wird man etwa dann als sinnvoll betrachten
miissen, wenn man die Studien zur Geschichte der Zivilisation von Norbert Elias (1978)
beriicksichtigt, in denen dieser zeigt, wie sich im Prozess der Zivilisation allmahlich dullerer Zwang
aufgrund einer Transformation der Personlichkeit in eine innere Kontrolle von Affekten verwandelt
hat.

In diesen Kontext gehort auch die Entwicklung des Gewissens, die Entwicklung einer sdkularen
Moralphilosophie, die Entwicklung eines neuen Tugendkatalogs verbunden mit einem Wandel des
Menschenbildes. War fiir den fritheren Edelmann Gewalt geradezu eine Lebensform, so entwickeln
sich im Zuge der Genese der blirgerlichen Gesellschaft andere Tugenden wie etwa Ordnung, Fleil}
und Sparsamkeit (Minch 1984). Es entwickelt sich die von Max Weber prazise beschriebene
methodische Lebensflihrung, bei der an die Stelle von korperlicher Gewalt andere Formen der
Lebensorientierung treten.



Der norwegische Friedensforscher Johan Galtung (1975) hat zur Erfassung dieser neuen Phanomene
der Gewaltausilibung die Begriffe der strukturellen und spater der kulturellen Gewalt in die Debatte
eingebracht:

»Strukturelle Gewalt ist die vermeidbare Beeintrachtigung grundlegender menschlicher Bediirfnisse
oder, allgemeiner ausgedriickt, des Lebens, die den realen Grad der Bedirfnisbefriedigung unter das
herabsetzt, was potenziell moglich ist.”

Die strukturelle Gewalt bildet neben der personalen und der kulturellen Gewalt ein Gewaltdreieck,
wobei die kulturelle Gewalt eine Legitimationsfunktion fiir die beiden anderen Gewaltformen hat
und und im Bereich des Geistigen, namlich in Religionen und Ideologien, in der Sprache, in der Kunst,
in Wissenschaft und im Recht, in Medien und Erziehung artikuliert wird.

Als weiterer Begriff, der in diesem Kontext von Bedeutung ist, ist der Begriff der symbolischen Gewalt
zu nennen, den Pierre Bourdieu (1987) gepragt hat:

»,Jede Macht zu symbolischer Gewalt, d.h. jede Macht, der es gelingt, Bedeutungen durchzusetzen
und sie als legitim durchzusetzen, indem sie die Krafteverhaltnisse verschleiert, die ihrer Kraft
zugrundeliegen, fligt diesen Krafteverhaltnissen ihre eigene, d.h. eigentlich symbolische Kraft hinzu.”
(zitiert nach Berger 2009, 95; vgl. auch Schmidt/Woltersdorff 2008)

Mit diesen drei Begriffen wird ein breites Spektrum an Moglichkeiten erfasst, den Menschen in
seiner korperlichen, psychischen und geistigen Integritat zu verletzen.

Dieses breite Spektrum muss auch in den Blick genommen werden, wenn es darum geht,
Moglichkeiten des Widerstandes aufzuzeigen. Natirlich muss weiterhin die unmittelbare korperliche
Gewalt beobachtet werden, wenn es etwa um Gewalt gegen Asylanten geht, wenn radikale Gruppen
glauben, ihre Vorstellungen von Gesellschaft mit Waffen und Sprengstoff durchsetzen zu kénnen.
Allerdings darf man nicht Gbersehen, in welcher Weise unsere Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung
heute Menschen von einer Partizipation an den durchaus vorhandenen erfolgen ausschlieRt. So heifst
es im Klappentext des Buches , Die Ausgeschlossenen — das Ende vom Traum einer gerechten
Gesellschaft” von Heinz Bude (2008):

,Immer mehr Menschen sind von den Segnungen des Wohlstands ausgeschlossen, immer mehr
Lebensldufe, die man fiir solide gehalten hat, geraten ins Schlingern. Ungelernte Aushilfskrafte trifft
es genauso wie hoch qualifizierte Wissenschaftler. Ganz zu schweigen von den nachfolgenden
Generationen, die sich von einem befristeten Arbeitsvertrag zum nachsten hangeln. Die Politik
nimmt solche Schicksale mittlerweile bewusst in Kauf.”

Auch unser Bildungssystem ist nicht nur nicht frei von Diskriminierungen, obwohl in jedem der
Schulgesetze der Lander und auch im Kinder- und Jugendhilfegesetz davon die Rede ist, dass — etwa
in Umsetzung der Kinderrechtskonvention — jedes Kind und jeder Jugendliche in Deutschland
Anspruch auf eine weitestgehende Entwicklung seiner Fahigkeiten hat.

Im Gegensatz hierzu war in der ersten Pisa-Studie im Jahre 2001 davon die Rede, dass unsere Schule
ein System einer "strukturellen Demitigung" sei. Eine strukturelle Demutigung betrifft also einen
Sachverhalt, der sich mit den Kategorien der strukturellen, symbolischen und kulturellen Gewalt
erfassen lasst.

Aber selbst korperliche Gewalt spielt in dem System der Bildung und Erziehung immer noch eine
Rolle. Man erinnere sich an die neuen Falle des Kindesmissbrauchs in padagogischen Einrichtungen.
Man erinnere sich zudem daran, dass erst im Jahre 2000 das Recht auf gewaltfreie Erziehung (§ 1631
BGB) von Deutschen Bundestag verabschiedet worden ist:

»(2) Kinder haben ein Recht auf gewaltfreie Erziehung. Kérperliche Bestrafungen, seelische
Verletzungen und andere entwiirdigende MalRnahmen sind unzulassig.”

Auch das Kinder und Jugendhilfegesetz wurde in Paragraph 16 gleichzeitig entsprechend erganzt:



,Sie (die Angebote zur Forderung der Erziehung) sollen auch Wege aufzeigen, wie Konfliktsituationen
in der Familie gewaltfrei gel6st werden kénnen.”

Es scheint, als ob es in dieser Hinsicht noch einiges zu tun gibt. Bevor ich hierauf zuriickkomme, soll
eine Ubersicht dariiber gegeben werden, welche Formen von Widerstand gegen die oben skizzierten
Formen der Verletzung der personlichen Integritat entwickelt worden sind.

5. Formen von Widerstand

Es wurde bislang gezeigt, dass es auf der Ebene des Rechts keine Probleme geben diirfte: Das Recht
auf Unverletzlichkeit der eigenen Lebenssphare, das Recht auf kérperliche, geistige und seelische
Integritat ist vielfach abgesichert. Gleichzeitig wurde aber auch deutlich, dass die Lebensrealitat
selbst in den reichsten Staaten der Welt diesen normativen Vorgaben nicht entspricht.

Allerdings muss dieses Ergebnis insofern nicht entmutigen, als man eine Geschichte Menschheit auch
als Geschichte des Widerstandes gegen derartige Zumutungen und gegen alle Formen des Angriffs
auf die personliche Integritat schreiben kann. Dies gilt sowohl fiir die Geschichte groRerer
Menschengruppen, wenn etwa in einer materialistischen Perspektive eine Geschichte der Revolte
und Revolution geschrieben wird, in denen ,, die Volksmassen in der Geschichte" (Rudé 1977)
aufbegehren und gegen die Machtigen mit Unruhen, Aufstanden und Revolutionen angehen (vgl.
auch Moore 1966).

Dies gilt auch fir die Entwicklung des Einzelnen sowohl im Hinblick auf die Veranderung von
Menschenbildern in der Geschichte, in denen mit der Idee der Selbstbestimmung auch der Wunsch
nach der Realisierung von Autonomie und Selbstbestimmung zu einer Selbstverstandlichkeit wird.
Das gilt zudem fir die Entwicklung des Einzelnen, was etwa in der politischen Psychologie als
Entwicklung einer ,, kdmpferischen Personlichkeit” (Braun 1978) beschrieben wird.

Auch in den Kiinsten, etwa in der Literatur und im Film, werden solche Bewusstwerdungsprozesse,
solche Prozesse des Entstehens eines Wunsches nach Aufbegehren haufig dargestellt. Es gibt
offenbar eine groRe Empfindlichkeit gegeniliber einer wahrgenommenen Ungerechtigkeit, die Motor
eines solchen Entwicklungsprozesses sowohl bei dem einzelnen Menschen als auch in
Menschengruppen werden kann.

Dass der Wunsch nach Frieden und Sicherheit, also der Wunsch nach Reduktion oder sogar nach
Abschaffung der Gewalt Motor fiir viele geistigen Anstrengungen war, wurde bereits oben
angedeutet. Alle Gesellschaftsmodelle, die im Rahmen der politischen Philosophie der Neuzeit
entwickelt wurden, haben dies zum Gegenstand. Die Sklavenaufstinde, die Befreiungsbewegungen
in Kolonien, die Aufstande gegen Besatzungsmachte in Amerika, in Irland, in Afrika und in Asien, die
Jugend- und die Frauenbewegung, die Arbeiterbewegung, die Biirgerrechtsbewegung in den
Vereinigten Staaten: All diese Bewegungen waren motiviert durch das Ziel, bestimmte Formen von
Unterdriickung nicht langer hinnehmen zu wollen.

Dabei muss man sehen, dass auch Aktionen, die sich gegen Unterdriickung wehren, meistens Gewalt
anwenden (mussen). Erst diese Normalitat von Gewalt auch in Befreiungsbewegungen lasst die
Besonderheit des gewaltfreien Widerstandes von Gandhi erkennen. Man kann davon ausgehen, dass
Widerstand dort beginnt, wo der Mensch zum ersten Mal Nein sagt, also seine Zustimmung zu einem
Vorschlag oder sogar Befehl verweigert (Heinrich 1985).

Allerdings muss man sehen, dass eine Erfassung des Widerstandes mindestens so schwierig ist wie
die Erfassung von Gewalt. Man kann dies etwa an dem Beispiel des Tyrannenmordes erkennen, das
bis heute kontrovers diskutiert wird. Denn immerhin ist die T6tung eines Menschen eine nicht weiter
zu steigernde Form der Gewaltausiibung:

,Der politische Mord muss das letzte Mittel bleiben, wenn er ,gerecht” sein will. Wer im vorletzten
dazu greift, solange noch Rede und Gegenrede moglich sind, wird zum einfachen Moérder. Deshalb ist



der Begriff des ,Widerstands” der schwierigste und wichtigste jeder Philosophie der Politik.” (Metz
2010, 294)

Zu einer modernen Verfassung gehort das Recht auf Widerstand. In der deutschen Verfassung ist es
Art. 20 des Grundgesetzes. Es bezieht sich allerdings nur auf diejenigen, die versuchen wollen, die
vorhandene Verfassungsordnung zu beseitigen. So heiRlt es dort:

,Gegen jeden, der es unternimmt, diese Ordnung zu beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum
Widerstand, wenn andere Abhilfe nicht moglich ist.”

Von der Grundidee unserer Verfassung her wendet sich dieser Grundsatz in erster Linie gegen
staatliche Organe, da man die Erfahrung machen musste, dass auch diese sich verfassungswidrig
verhalten kdnnen.

Neben dieser politischen Dimension des Widerstandes gibt es auch im privaten Leben des Einzelnen
vielfaltige Moglichkeiten und Anlasse, sich zur Wehr zu setzen. In dieser Perspektive ist Widerstand
auf engste verbunden mit Zivilcourage: Man braucht schon einen gewissen Mut, um aus der Reihe zu
tanzen. Man braucht vermutlich noch mehr Mut, sich gegen nicht zubilligende Handlungen im Alltag
zur Wehr zu setzen. Denn man wird davon ausgehen missen, dass in bestimmten Situationen die
Kraft des besseren Argumentes weniger zahlt als die Fahigkeit, sich auch kdrperlich zu artikulieren.

Widerstand ist allerdings nicht blof3 im Bereich des politischen und in dem eben angesprochenen
Bereich des privaten Lebens zu finden: Es gibt auch einen Widerstand, den man mit sich selber
austragen muss. So ist es in der Geschichte der Zivilisierung des Menschen immer als Problem
gesehen worden, welche Energie dafiir notwendig ist, die eigenen Triebe, Begierden und Geliste zu
beherrschen (Wimmer u. a. 1996). Offenbar kann man auch hierbei von Gewalt sprechen, wobei es
sich hierbei um eine Gewalt handelt, die sich gegen einen selber richtet. Es geht um
Selbstbeherrschung und um Triebverzicht als wesentliche Elemente der Entwicklung und Umsetzung
eines moralischen Kompasses.

Dabei ist die Gefahr, sich selber zu entmiindigen, durchaus groR. Kant sprach bereits davon, dass
Aufklarung der Ausgang des Menschen aus einer selbstverschuldeten Unmiindigkeit sei. In dieser
dichten und klugen Aussage sind bereits wichtige Elemente von Widerstandsfahigkeit benannt: Der
Mensch kann selbstbestimmt leben (Miindigkeit). Sofern er es nicht tut, ist es seine eigene
Entscheidung, er hat es dann selbst verschuldet. Der Schuldbegriff ist dabei sowohl ein moralischer
als auch ein Rechtsbegriff und er hat damit zu tun, dass man gegen eine Norm verstofRen hat. Die
Norm, gegen die der unmiindigen Mensch verstolt, ist die, dass er die in ihm angelegte Fahigkeit,
selbstbestimmt zu leben, nicht realisiert (Der Mensch muls werden, was er ist.). Dies ist dann zwar
auch seine eigene Entscheidung, aber es ist eine Entscheidung, die falsch ist. Kant gibt auch das
Mittel an, mit dem sich der Mensch aus einer selbstverschuldeten Unmiindigkeit befreien kann:
Aufklarung.

Rund 200 Jahre spater schreibt der Psychoanalytiker Horst-Eberhard Richter in seinem Buch
,Flichten oder Standhalten” (1976) dariiber, wie wir uns unbewusst in ein , Spiegelbild der uns
manipulieren den Umwelt verwandeln” kénnen (7). Noch konkreter wird der Psychotherapeut Paul
Watzlawick (2007), wenn er in seiner ,, Anleitung zum Ungllcklichsein® sehr prazise Lebensregeln
dafir gibt, wie man aus selbstgebauten Sackgassen in seiner Lebensgestaltung herauskommen kann.

Das Leben will also selbst gelebt werden und man muss die Verantwortung fiir sein eigenes Leben
lbernehmen. Ein wichtiger Teil einer solchen Lebensgestaltung ist es, auf der Basis einer reflexiven
Distanz zu seinem eigenen Leben dieses immer wieder zu evaluieren. Ein schones Beispiel gibt der
amerikanische Philosoph Robert Nozcik in seinem Buch ,Vom richtigen, guten und gliicklichen
Leben” (1993), dessen englischer Originaltitel sehr viel besser zum Ausdruck bringt, um was es geht:
The examined Life. Es geht also darum, nicht blo zu analysieren, wie es um die eigenen Wiinsche
und Ziele bestellt ist, sondern es geht auch darum, niichtern zu betrachten, inwieweit die
Realisierung dieser Ziele gelingt. Insbesondere geht es darum, dasjenige zu betrachten, was einen an
der Umsetzung der Ziele hindert. Dabei kann es durchaus sein, dass die Ziele revidiert werden



sollten, weil man — so wie es Richter formuliert hat — bloR ein unbewusstes Spiegelbild der uns
manipulierenden Umwelt geworden ist. Es kann aber auch sein, dass legitime Anspriiche an das
Leben bestehen, die zudem in Einklang mit den Versprechungen der Moderne und den Normen
unserer Verfassung stehen, so dass man sich ganz im Sinne von Kant iberlegen muss, welche Wege
es aus dieser selbstverschuldeten Unmiindigkeit gibt.

Der Kulturwissenschaftler Harald Welzer setzt sich in seinem Buch ,Selbst denken — eine Anleitung
zum Widerstand” (2014) mit diesem Fragenkomplex auseinander. Insbesondere geht es ihm darum,
insofern das oben angesprochene Problem eines ,,unbewussten Spiegelbildes der uns
manipulierenden Umwelt” zu behandeln, als er die aus seiner Sicht verfehlten gesellschaftlich
angebotenen Lebensfiihrungsmodelle kritisch unter die Lupe nimmt.

Er liegt damit auf derselben Linie wie der Soziologe Gerhard Schulze (2003), der unter anderem den
Wachstumsfetisch unserer Wirtschaft und Gesellschaftsordnung kritisiert (er spricht von einem
,Steigerungsspiel”).

Beide Autoren, Schulze und Welzer, setzen dabei die individuelle Lebensfiihrung in Beziehung zu den
Moglichkeiten, inwieweit diese zu einer Lebensfiihrung aller Menschen werden kann. Und hierbei
spielt eine Rolle, dass man bei den bisherigen Prozessen der Wohlstandssteigerung ohne Probleme
auf eine prinzipiell unbegrenzte Verfligbarkeit von Ressourcen zurilickgreifen konnte, die heute nicht
mehr gegeben ist. Es geht also dabei durchaus um einen Ansatz, der im Bereich des philosophischen
Liberalismus verpont ist: ndmlich um eine Kritik an individuellen Lebensformen (Jaeggi 2014).

6. Kunst, Asthetik und Widerstand

Wenn die These stimmt, dass es eine Funktion der dsthetischen Praxis in der Evolution war, den
Menschen ein effektives Mittel zur Bearbeitung ihrer eigenen Emotionalitat zur Verfligung zu stellen,
dann liegt es auf der Hand, dass all die individuellen Dispositionen zur Gestaltung des individuellen
Lebens und zum Umgang mit der Natur und mit anderen Menschen, negative und positive, im
Rahmen dieser Praxis thematisiert werden. In der Tat zeigt ein nur fllichtiger Blick in die Ergebnisse
der asthetischen Praxis, soweit sie zuganglich sind, dass Gewalt in allen Formen ein hoch relevantes
Thema der Kiinste war und ist. In diesem Abschnitt sollen daher einige Hinweise darauf gegeben
werden, wie dieses Thema in den verschiedenen Sparten behandelt worden ist. Es sollen aber auch
Hinweise darauf gegeben werden, in welcher Weise Widerstandspotenziale gegen diese Angriffe auf
die personliche Integritdt von Menschen mobilisiert wurden.

Gewalt und Kunst

Betrachtet man die friihsten Ergebnisse einer kiinstlerischen Auseinandersetzung mit Fragen der
menschlichen Existenz, schaut man also etwa in die frithen mythologischen und religiésen
Erzahlungen, sowie sie — etwa in Griechenland — auch als Themen der darstellenden Kiinste
aufgegriffen worden sind, so kann man leicht den Eindruck gewinnen, dass es fast ausschlief$lich um
Gewaltaktionen gegen Menschen und Dinge gegangen ist. So entsteht die griechische Gotterwelt aus
einem brutalen Kampf der Titanen. Die siegreichen Gotter haben offenbar spater nichts anderes zu
tun, als sich standig untereinander auszutricksen bzw. ihr bdses Spiel mit den Menschen zu treiben.
Sie mischen sich permanent — und meistens nicht zum Wohle der Menschen —in deren Schicksal ein.

Die Menschen wiederum gehen auf Eroberungsziige und sind standig in Kriege verwickelt. Auch die
persoénlichen, heute wiirde man sagen: kriminellen, Verstrickungen sind beachtlich. So werden Vater
getodtet und Mutter geheiratet. Auch eine gnadenlose Beschadigung des eigenen Korpers gehort zu
dem Handlungsrepertoire, wenn man sich selber zur Strafe aus einem Schuldgefiihl heraus die Augen
aussticht. Insgesamt sind Verfehlungen personlicher Art bzw. Verletzungen der gesellschaftlichen
Ordnung und die darauf folgenden, meist drakonischen Strafen ein zentrales Thema der Kiinste.



Im Hinblick auf Religion muss man sehen, dass nicht blof§ Dinge des taglichen Lebens geopfert
werden, um die Gotter wohlwollend zustimmen (was letztlich heilit, diese im eigenen Interesse zu
manipulieren zu wollen), es werden auch in den meisten Kulturen Menschen geopfert. Auch die
religiose Tradition, so wie sie im Alten Testament dargestellt wird, ist deutlich durch Gewalt
gekennzeichnet. Der Gott des Alten Testaments ist ein recht unfreundlicher Zeitgenosse, der keine
Probleme damit hat, nicht bloR ganze Stadte, sondern zugleich die Erde selber zu zerstéren, wenn er
verargert ist. Selbst glaubige Menschen werden auf brutalste Proben gestellt. Auch charakterlich
muss man einige Probleme bei Gott konstatieren, insofern er anfallig ist fir immer neue Wetten
seines ehemaligen Mitarbeiters. Dieser Gott opfert zudem seinen Sohn, dem wiederum in seinem
kurzen Leben auf der Erde keine Folter erspart wurde. Man krénte ihn mit Dornen, man schlug und
folterte ihn, man setzte ihn der Demitigung durch das Volk aus und lie8 ihn schliefRlich das Kreuz, an
das er genagelt werden sollte, selber zu dem Hinrichtungsplatz schleppen.

Betrachtet man sich die Familie der Heiligen, so handelt es sich meist um Martyrer, die wegen ihres
Glaubens zu Tode gequalt wurden, wobei diese Qualen geradezu lustvoll auf den Bildern in den
Kirchen dargestellt werden. Die Kiinste standen auch in dieser Hinsicht in dem Dienst der Kirche.

Eine zweite Funktion der Kiinste bestand in der Huldigung der Machtigen und Reichen, wobei man
auch hierbei die tatsdchlichen oder bloR erfundenen Heldentaten — also in der Regel Mord und
Totschlag in Kriegen und Raubziigen — zum Gegenstand der Darstellungen machte. Spatestens seit
dem 19. Jahrhundert spricht man zudem von einer Asthetik des Hasslichen (Rosenkranz 2007), bei
dem unter anderem das Plumpe, das Tote und Leere, das Scheufiliche und das Abgeschmackte, das
Ekelhafte, das Verbrecherische, Gespenstische und Diabolische (so der dritte Abschnitt in Rosenkranz
2007) als Thema der Kiinste betrachtet wird. Umberto Eco (2010) wird noch ausfiihrlicher in seiner
Geschichte der Hasslichkeit, insofern sich sein Inhaltsverzeichnis liest wie eine kiinstlerische
Gestaltung der oben vorgestellten Laster: das Obszone, Satanismus und Sadismus, der Teufel und die
Holle, Leidenschaft, Tod und Martyrer etc.

Das Thema Kunst und Gewalt ist allerdings noch lange nicht abgehandelt, wenn man sich
ausschlieBlich auf die Themen und Gegenstdande konzentriert, die kiinstlerisch dargestellt werden.
Man muss vielmehr unter anderem die kiinstlerischen Gestaltungsprozesse selbst sowie die
Verhaltensweisen der Kiinstler in ihrem sozialen Umfeld betrachten. Im Hinblick auf die
kiinstlerischen Gestaltungsprozesse ist bis heute ein Problem, dass die wenigsten Kiinstler von ihrer
kiinstlerischen Tatigkeit leben kdnnen: Kiinstlerische Prozesse sind sehr stark Prozesse der
Selbstausbeutung unter prekdren Bedingungen, also eine Form der Gewalt gegen sich selbst.
Kiinstlerische Prozesse verlaufen aber auch selbst gewaltformig, wenn man etwa an den Umgang
mancher Choreografen mit ihren Tanzkompanien denkt, wenn man daran denkt, dass Regie-Titanen
Schauspielerinnen und Schauspieler oft nur als sprechende Werkzeuge betrachten.

Kunst macht in dieser Hinsicht sowohl kdrperlich als auch mental krank, wenn man Uberlegt, dass
Tanzerinnen im klassischen Ballett in der Regel nur bis zu ihrem 30. Lebensjahr arbeiten kénnen, weil
dann ihr Kérper die Strapazen nicht mehr aushilt.

Auch der Umgang mit giftigen Chemikalien in der bildenden Kunst kann als Gewalt gegen den
eigenen Korper und gegen die Natur betrachtet.

Gewalt als Teil des kiinstlerischen Prozesses findet auch dort statt, wo Kiinstlerinnen und Kiinstler in
Performances ihren eigenen Korper verletzen, wo Kiinstlerinnen und Kiinstler — wie etwa die Wiener
Aktionisten — alle Formen von Gewalt, oft verbunden mit Sexualitat, in ihren Vorflihrungen ausleben.
Auch in ihrem persdnlichen Handeln bieten nicht alle Kiinstler das Vorbild, das man in einer
kunstreligiosen Perspektive gerne sehen méchte. So beschreibt etwa Peter Ulrich Hein (1992), wie ab
der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts gerade Vertreter der kiinstlerischen Avantgarden den Weg
aus einer (legitimen) Kulturkritik rasch in den Nationalsozialismus fanden. Auch das Verhalten von
Kinstlerinnen und Kiinstler derselben Sparte untereinander ist nicht selten vorbildlich. Vielmehr gibt
es erhebliche Konkurrenzen, schlechte Bewertungen und Kampfe um Rang, Status und Auftrage. Die



Kiinste sind so gesehen sogar ein besonders geeignetes Feld der Laster (Ehrgeiz, Neid, MiBgunst,
Eitelkeit etc.)

Angesichts dieser moglicherweise ernlichternden Bilanz, die insbesondere dann nicht gefallt, wenn
man einer in Deutschland und speziell in der kulturellen Bildungsarbeit sehr verbreiteten
kunstreligiosen Auffassung gegenliber den Kiinsten und den Kiinstlern anhangt, stellt sich die Frage,
in welcher Weise auch in dem Feld der Kiinste Widerstandigkeit eine Rolle spielt.

Widerstandigkeit in den Kiinsten

Die Kiinste als Formen der Selbstvergewisserung der Menschen, die diesen und der Gesellschaft
einen Spiegel vorhalten, missen natlirlich insbesondere die Pathologien der jeweiligen Gesellschaft
thematisieren. Daher ist es nicht verwunderlich, wenn die Themen und Gegenstdnde der Kiinste ein
Abbild der Brutalitat ihrer Zeit sind. Daher ist auch das Aufzeigen dieser gesellschaftlichen
Pathologien eine erste Form von Widerstandigkeit, weil auf diese Weise ein Beitrag dazu geleistet
wird, Fehlentwicklungen sichtbar zu machen und zur Diskussion zu stellen.

Auch was das oben beschriebene persdnliche Verhalten von Kiinstlerinnen und Kiinstlern betrifft, so
muss dies nicht liberraschen, denn auch Kiinstlerinnen und Kiinstler sind Teil der jeweiligen
Gesellschaft. Damit sind sie ebenso wie alle anderen involviert sowohl in Prozesse des Mitlaufertum
als auch in Prozesse des Widerstands gegen unzumutbare Bedingungen.

Neben diesen beiden Aspekten, ndmlich der kiinstlerischen Bearbeitung gesellschaftlicher
Fehlentwicklungen und der Tatsache, dass Kiinstlerinnen und Kiinstler eben auch nur Menschen sind,
werden aber auch Formen von Widerstand kiinstlerisch thematisiert. Eine erste und vielleicht
grundsatzlichste Art und Weise, Widerstand gegen Zumutungen der Gesellschaft auszuiiben, besteht
darin, dass die Kiinste — ganz so, wie Schiller dies in seiner politischen und dsthetischen Vision
beschrieben hat — Orte der spielerischen Freiheit sind. Eine Mdglichkeit zu haben, jenseits
gesellschaftlicher Zwecksetzungen und Funktionalisierungen die eigenen Potenziale zu erproben und
zu entwickeln, ist dann bereits ein emanzipatorischer Akt. Performativ, so kdnnte man sagen, ist eine
kiinstlerische Praxis ein Prozess gelebter Widerstandigkeit. Auf diese Weise kann der involvierte
Mensch erkennen, dass es eine Lebensform auBerhalb der Zwecksetzungen des beruflichen und
privaten Alltags gibt, in der ein menschgemalieres Leben moglich ist.

Kunst ist schon, macht aber viel Arbeit, so formulierte es schon Karl Valentin. Beides ist richtig. Kunst
lasst einen auch dann Schonheit erleben, wenn man es mit hasslichen Gegenstanden zu tun hat,
denn man erlebt die Freude des Gestaltens. Auch dariiber schrieb schon Schiller in seinem Aufsatz
,Uber den Grund des Vergniigens an tragischen Gegenstinden” (Schiller 1959, 1097 ff.). Auch die
Tatsache, dass Kunst viel Arbeit macht, ist richtig. Denn wer kiinstlerisch tatig ist, will auf Dauer
bestimmte Qualitatsanspriiche erfiillen, was allerdings nur dann gelingt, wenn man die
entsprechenden Fahigkeiten und Fertigkeiten tbt. Richard Sennett (2008) arbeitet in dieser Hinsicht
die starke Analogie von handwerklicher und kiinstlerischer Tatigkeit heraus. Obwohl der Begriff der
Arbeit etymologisch auf Folter zuriickgeht, so ist es doch eine Tatsache, dass Arbeit als herstellende
Produktion auch dann Freude bereiten kann, wenn sie mit Miihe verbunden ist. Auch dies enthalt
Potenziale von Widerstandigkeit, da man erleben kann, dass sinnvolle Arbeit wie etwa eine
kiinstlerische Produktion mit Erlebnissen der Freude und des Genusses verbunden ist.

Kiinste bilden jedoch nicht bloB ab, sondern sie bieten auch eine Gelegenheit, sich auch von ihren
Themen und Gegenstanden her von einer moglicherweise schlechten Gegenwart zu I6sen. In den
Kiinsten werden auf diese Weise Visionen und Utopien formuliert, die die Menschen ansprechen
bzw. deren Fantasien freisetzen, dass ein Leben auch anders sein kann, als es moglicherweise ist.
Thomas Metscher (1984) beschreibt etwa den Friedensgedanken in der europdischen Literatur von
Vergil Giber Shakespeare und Goethe bis zu Guernika und der , Asthetik des Widerstandes” von Peter
Weilk. Paul Michael Lutzeler stellt in seinem Buch ,Biirgerkrieg global“ (2009) zahlreiche



zeitgendssische Schriftstellerinnen und Schriftsteller vor, die sich —anders als die auf eine individuelle
Nabelschau fokussierten Pop-Literaten — kritisch mit der Lage der Welt auseinandersetzen:

,Schriftsteller werden zu Recht als ,,Seismographen” ihrer Epoche bezeichnet. So haben auch die
deutschen Gegenwartsautorinnen in ihrer Literatur die neuen Globalisierungsentwicklungen
registriert, mit der die Gesellschaft, in der sie leben, konfrontiert wurde. In den ersten Jahrzehnten
nach 1945 waren Krieg und Holocaust, Exil und Vertreibung thematische Schwerpunkte. Das ist eine
Vergangenheit, die nicht vergeht. Bis heute halten Debatten der Verbrechen gegen die
Menschlichkeit, Gber Schuld und Verdrangung, Opfer und Tater an.... Starker noch als die Mitglieder
der Gruppe 47 waren es die jingeren Autorinnen der beiden ndachsten Generationen, die globale
Konflikte thematisiert und gerade aus der Erfahrung der deutschen Geschichte heraus bei
Verletzungen von Menschenrecht und Menschenwiirde verstort reagierten. Sie beschéaftigen sich
auch mit neuen Birgerkriegen weltweit, deren Zahl durch Globalisierung eher zu- als abgenommen
hat. Zur Globalisierung gehoren nicht nur politische und technische Revolutionen, sondern auch
Umbriiche in der Wahrnehmung: Auslandische politische Katastrophen, die in friiheren Zeiten die
Geflhlswelt kaum tangierten, weil die rdumliche Distanz wie eine Pufferzone wirkte, werden
inzwischen als Storung menschlicher Weltgemeinschaft empfunden.

Die Literatur, um die es hier geht, ist Teil der postkolonialen Kondition, die fir die Kultur im Zeichen
der Globalisierung bezeichnend geworden ist. Die Schriftsteller begannen das zu scharfen, was ich
den ,postkolonialen Blick” genannt habe. Gemeint ist damit die Sehweise der Empathie, des
Verstehenwollens und der transnationalen Anerkennung der Menschenrechte.” (16 f.).

Es gibt sie also noch, die engagierte Kunst, es gibt sie, die engagierten Kiinstlerinnen und Kinstler,
die in ihrer Kunstausiibung einen humanitaren Auftrag sehen. Es ist daher kein Zufall, dass nicht nur
Thomas Metscher ausfiihrlich auf die Asthetik des Widerstandes von Peter WeiR eingeht, sondern
dass auch Armin Bernhard in seiner Allgemeinen Padagogik (2011) im Rahmen der von ihm
vorgeschlagenen padagogischen Asthetik in dem Buch von Peter WeiR ein zentrales Referenzwerk fiir
eine Erziehungswissenschaft sieht, die Mindigkeit und Widerstandigkeit weiterhin als Bildungsziele
anstrebt.

Es ist offensichtlich, dass es bei der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Kiinsten und
Widerstandigkeit auch um das Thema geht, in welcher Weise Ethik und Asthetik zusammenhingen
(Fuchs 2011, Kap. 4). Aus den obigen Ausfiihrungen ist deutlich geworden, dass es keinen
Automatismus gibt, dass eine kiinstlerische Praxis bzw. dass Kiinstlerinnen und Kiinstler aus sich
selbst heraus erwiinschte moralische Dispositionen entwickeln helfen. Asthetische Praxis ist wie jede
menschliche Praxis auch in moralischer Hinsicht zundchst einmal ergebnisoffen. Kunst ersetzt nicht
das Nachdenken dariber, was richtig und falsch ist. Kunst kann allerdings dabei helfen, einen
moralischen Kompass zu entwickeln. Denn alleine dadurch, dass Kunst Verhaltensweisen und
Zustande zur Darstellung bringt — und dies in einer wertbezogenen Art und Weise —, wird eine
Offentlichkeit hergestellt und es gibt die Méglichkeit zu einem Diskurs. Kunst zeigt zudem die
Moglichkeit alternativer Lebensformen, zeigt Utopien und Visionen, hilft bei einer reflexiven
Selbstverstandigung. Damit sind wichtige Voraussetzungen fiir eine moralische Reflexion gegeben,
die die autonome Entscheidung des Einzelnen zwar ermoglicht, aber nicht vorprogrammiert.

7. Widerstandigkeit als Bildungsziel

In den vorangegangenen Abschnitten wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass die
Entscheidung, gewalttatig zu werden bzw. Widerstand gegen Gewalt zu leisten, von individuellen
Dispositionen abhadngt. Dabei ist - gerade in padagogischer Perspektive - zu bericksichtigen, dass
Gewalt beide formt: das Opfer und den Tater (Metz 2010, 129). Auf einer anthropologischen Basis, zu
deren Begriindung man etwa die Anthropologie von Helmut Plessner nutzen kann (so wie es Popitz,
Sofsky, Scarry und andere hier zitierte Autoren/innen tun; vgl. auch Fuchs 2008), kann gezeigt
werden, dass der Mensch in keiner Weise festgelegt ist fiir bestimmte Handlungen, dass er vielmehr
darauf angelegt ist, selber die Entscheidungen im Rahmen seiner selbstbestimmten Lebensfiihrung



selber zu treffen und zu verantworten. Dies setzt voraus, dass er sich zum einen Uber das Spektrum
moglicher Entscheidungen und deren Konsequenzen informiert und dass er dann schlieBlich mithilfe
einer ebenfalls bei ihm angelegten Urteilskraft zu der ihm angemessen erscheinenden Entscheidung
gelangt. Dabei spielen Emotionen und Werthaltungen eine entscheidende Rolle.

All die genannten Elemente sind zwar im Menschen aufgrund der gattungsgeschichtlichen
Entwicklung angelegt, sie bedirfen aber alle im Rahmen seiner Ontogenese einer besonderen
Forderung. Der Mensch muss seine Fahigkeit, Wahlentscheidungen treffen und ein selbstbestimmtes
Leben flihren zu kdnnen, fordern. Die Padagogik kann ihm mit ihren Institutionen dabei helfen, ganz
so, wie es etwa in den Schulgesetzen der Lander fir die Institution Schule bzw. fir die Jugendarbeit
im ersten Paragraphen des Kinder- und Jugendhilfegesetzes festgelegt ist. So dhnlich beschreibt dies
auch Hans-Peter Thurn (1990) nach seiner eher erniichternde Bilanz tiber die Destruktionspotenziale
des Menschen. Er spricht davon, dass gerade heute ,die Quellen der Zerstérungsanregung allerorten
und vielfach munter sprudeln.”(215) Es geht also darum, Vorkehrungen dafiir zu treffen, dass die
gefdhrliche Risikoproduktion eingedammt wird:

»Zu diesen Vorkehrungen gehort insbesondere, dass Zerstdérungspotenziale nicht langer aus
Profitgier, Gewohnheit, Nachlassigkeit, Unwissenheit gefordert oder hingenommen werden. Das gilt
im GroRRen wie im Kleinen, im Hinblick auf den individuellen Waffenbesitz nicht minder als auf die
Rlstungsindustrie. Die unscheinbaren Brutalitdten des taglichen Lebens bedirfen ebenso der
Kontrolle wie die Gewaltdarstellungen in Massenmedien, wie die Metaphorik der Eroberung in der
Werbung. Die Massenarbeitslosigkeit muss beseitigt werden, denn sie ruiniert Existenzen von
Einzelnen und Familien, starkt den politischen Extremismus, fiihrt Alkohol und Drogen vermehrt
Konsumenten zu. An die Stelle der Wegrationalisierung von Arbeitsplatzen, des verbreiteten
Maschinenmissbrauchs sowie der allgemeinen Technikiiberschatzung sollte die Orientierung auf das
Wohl konkreter Menschen treten, die Berlicksichtigung der Lebensbediirfnisse und
Gestaltungsfahigkeiten von Einzelnen und Gruppen. Die betonierte Unbehaglichkeit stadtischer
Wohnbezirke wie auch von Schulen, Hochschulen, Verwaltungsgebauden und Arbeitsstatten bedarf
einer Umwandlung, welche die demolierungsfordernde Monotonie durch entfaltungsférdernde
Formenvielfalt Farbigkeit ersetzt.

So manche dieser und zahlreicher weiterer Mallnahmen hatten langst eingeleitet werden kénnen,
stiinde dem nicht der bequeme Irrglaube entgegen, die vorhandenen Rezepte und eingelebten
Verhaltensmuster brauchten nur geringfligig abgeandert zu werden, damit die Zerstorungsgefahren
sinken.” (215 f.)

Mit diesen Formulierungen hat der Soziologe Thurn zugleich ein péddagogisches Programm der
Widerstandigkeit formuliert. In einer systematischen und Zugriffsweise lassen sich daher

— eine gesellschaftliche Ebene (Makroebene)
— eine Ebene der Institutionen (Mesoebene)
— eine Ebene der Individuen (Mikroebene)

unterscheiden, in denen jeweils Analysen vorliegender Gewalt- und Machtausiibung (zusammen mit
der jeweiligen Legitimierung und Rechtfertigung) sowie Moglichkeiten des Widerstandes
unternommen werden mussen.

Natdirlich ist dies nicht blo8 eine Aufgabe der Padagogik. Die Padagogik hat vielmehr die primare
Aufgabe, die jeweils erforderlichen Kompetenzen und Dispositionen entwickeln zu helfen. Hilfreich
ist hierbei der capability Ansatz von Amartya Sen, der inzwischen auch in der Erziehungswissenschaft
rezipiert wird. Wie oben erwahnt unterscheidet dieser Rahmenbedingungen und Ressourcen auf der
einen Seite und individuelle Fahigkeiten und Dispositionen der anderen Seite. Nur im Zusammenspiel
beider entsteht erfolgreiches Handeln. So ist es zwar auch Birgerpflicht in der
Erziehungswissenschaft, Einfluss auf die Gestaltung der gesellschaftlichen Rahmenbedingungen zu
nehmen (Makroebene), wobei insbesondere die Kiinste in der oben vorgestellten Weise hilfreich sein
kénnen, indem sie nachvollziehbar und wirkungsvoll auf Fehlentwicklungen hinweisen und mogliche



Utopien und Visionen formulieren. Unmittelbar in einer erziehungswissenschaftlichen
Verantwortung ist dabei die mittlere Ebene (Mesoebene) der Institutionen, da auch padagogische
Institutionen wie Schule, Hochschule, Kindertagesstatte, Jugendeinrichtung, Heim etc. im Hinblick auf
die dort vergegenstandlichte strukturelle Gewalt untersucht werden miissen und kénnen. Insgesamt
ist auf die Macht (und Gewaltformigkeit) der gegensténdlichen Umgebung hinzuweisen in Erinnerung
an die schon klassishce Formulierung des Berliner Zeichners Zille: Man kénne mit einer Wohnung
einen Menschen ebenso toten wie mit einer Axt. Es scheint so, als ob es ein neues Interesse an der
materiellen Kulutr gibt, bei dem auch Fragen der Macht einbezogen werden (vgl. Samida u. a. 2014,
v.a. Kapitel 11.10: Macht und Dinge).

Und natdrlich ist genuiner Gegenstand der Padagogik die Personlichkeitsentwicklung der Individuen,

wobei hier alle Dimensionen der Personlichkeit angesprochen werden: die Fahigkeit zu erkennen, die
Fahigkeit zu urteilen, die Entwicklung von Empathie, die Entwicklung von Achtsamkeit und Toleranz,

die Entwicklung eines Gefihles fiir Ungerechtigkeit etc.

Vor diesem Hintergrund ist es durchaus interessant, Initiativen aus dem Bereich der Philosophie des
Geistes zu beobachten, wo etwa Vorschlage fiir eine weltanschauungsfreie Meditation gemacht
werden, die im Ergebnis genau auf die hier vorgestellten Dispositionen zielen (Metzinger 2009). Es
geht um die Starkung des Subjekts, sensibel mit seinem sozialen Kontext umzugehen und zugleich die
innere Kraft zu starken, gegen ideologische Einflisse resistenter zu werden und herauszufinden, was
einem selber gut tut. Es handelt sich hierbei um das seit der griechischen Antike thematisierte
Anliegen der Selbstsorge, das Nietzsche und in seiner Folge Foucault wieder aufgegriffen haben und
das durchaus eine Rolle bei der Thematisierung von Lebenskunst in der Kulturpadagogik der letzten
Jahre gespielt hat und spielt. Meditation kann dabei als eine von vielen Méglichkeiten an Ubungen
verstanden werden, in denen der Mensch das "Handwerk der Freiheit" (Bieri 2003) lernt.

Neben dem aus der analytischen Philosophie kommenden Philosophen Peter Bieri (das ist zugleich
der Schriftsteller Pascal Mercier) hat sich auch der Philosoph Peter Sloterdijk (2009) mit dhnlichen
Fragen befasst. Es geht und Freiheit und um Selbstbestimmung (oft synonym verwendet). Peter Bieri:

"Selbstbestimmt ist unser Leben, wenn es uns gelingt, es innen und aul’en in Einklang mit unserem
Selbstbild zu leben — wenn es uns gelingt, im Handeln, im Denken, Fiihlen und Wollen der zu sein, der
wir sein mochten. Und umgekehrt: Die Selbstbestimmung gerat an ihre Grenzen oder scheitert ganz,
wenn zwischen Selbstbild und Wirklichkeit eine Kluft bleibt.” (Bieri 2014, 13)

Interessant ist dabei, dass die Beschreibung der Wirkungen von Meditation sehr groRe Ahnlichkeit
mit der Beschreibung von Wirkungen einer asthetischen Praxis auf den Einzelnen hat: Beide
entziehen sich weitgehend rationaler Uberlegungen und Beschreibungen, beide zielen zugleich auf
eine bestimmte Form von Selbsterkenntnis, beide stdrken das Ich gegenliber Einfliisterungen von
auBen, ganz so wie es der materialistische Psychologe Klaus Holzkamp filr seinen Umgang mit Musik
beschrieben hat:

,»,S0 gesehen sind in vorfindlicher Musik stets auf irgendeine Weise Moglichkeiten zur Bewaltigung,
Gestaltung, Steigerung subjektiver Befindlichkeit historisch kumuliert. Im Vollzug der musikalischen
Bewegung hebt sich in meinem Befinden das Wesentliche, Uberdauernde, Typische gegeniiber deren
bloRRer Zufilligkeit und Zerstreutheit meines Empfindens heraus.... Meine eigene Befindlichkeit tritt
mir in der Musik in Gberhohter, verallgemeinerter, verdichteter Form entgegen, ohne dass dabei die
sinnlich-korperliche Unmittelbarkeit meiner Betroffenheit reduziert wird. So mag sich, je nach der Art
der realisierten musikalischen Bewegungsstruktur, mein emotionales Engagement... intensivieren,
radikalisieren bis zur Ekstase steigern. Ich mag aber liber die Musik auch eine neue Distanz zu meinen
aktuellen emotionalen LebensdauBerungen gewinnen, wobei diese Distanz wiederum nicht nur
,kognitiver" Art ist, sondern ihre eigene unverwechselbare Erfahrungsqualitat gewinnt: als ,,innere
Ruhe” liber sich, Gelassenheit, bis hin zur kontemplativen Versunkenheit als Gegenpol zur
musikalischen Ekstase. In jedem Fall aber gewinne ich tber die Musik eine neue Freiheit und
Unabhangigkeit gegeniliber den Anfechtungen und Wirrnissen des Naheliegenden. Indem ich durch
meine Ergriffenheit von Musik, die mir keiner wegnehmen oder ausreden kann, mich selbst, meine



Lebendigkeit, meine widerstandige Prdasenz in dieser Welt, quasi in reiner und gesteigerter Form
erfahre, bin ich — mindestens voriibergehend — weniger bestechlich und nicht mehr so leicht
einzuschiichtern." (Holzkamp 1994, 90)

Man kann davon ausgehen, dass in den kiinstlerischen Praxen in anderen Sparten dhnliche
Wirkungen erzielt werden. Interessant ist an diesem Textausschnitt, dass auch hier bewusst ein
Vergleich mit der Meditation gezogen wird und die Wirkungen in Kategorien der Steigerung einer
individuellen Widerstandskraft beschrieben werden. Es kommt daher in padagogischen Kontexten
darauf an, solche Szenarien einer kiinstlerischen Praxis zu entwickeln, in der sich das von Holzkamp
beschriebene Erleben auch einstellen kann.

Auch die Gliederung des Buches von Berger (2009) ist in pddagogischer Perspektive zu verwenden.
Berger analysiert die verschiedenen Felder (Politik, Wissenschaft, Technik, Wirtschaft, Religion) im
Hinblick auf jeweils vorfindliche Formen von Macht. Dies deckt sich mit dem Vorgehen von Mann
(1994) in seiner umfangreichen mehrbandigen Studie zur Geschichte der Macht, in der er
ideologische, 6konomische, militdrische und politische Macht unterscheidet.

Dies ist in padagogischer Hinsicht interessant, weil — wie oben erwahnt — zu der komplexen
Kompetenz von Widerstandigkeit auch gehort, sich in der entsprechenden Logik des jeweiligen
Feldes zurechtfinden zu kdnnen. Dies bedeutet insbesondere, mithilfe von asthetischen Methoden
auch im Bereich der in diesem Buch angesprochenen religiosen, politischen, 6konomischen oder
technischen Bildung Widerstandspotenziale zu eruieren.

Man kann die vielfaltigen Ausflihrungen zu den Bildungszielen der Miindigkeit und Emanzipation in
der Erziehungswissenschaft unmittelbar zu dem Thema dieses Textes zahlen, da in ihnen
notwendigerweise Aspekte des Widerstandes thematisiert werden muissen. Denn beide Bildungsziele
beschreiben das Gegenteil von unkritischem Konformismus. Besonders hervorzuheben sind die
Ausfiihrungen von Armin Bernhard in seinem Lehrbuch zur Allgemeinen Padagogik (2011), der
Widerstandsfahigkeit und Mindigkeit als Grundkategorien padagogischer Zielperspektiven (Kapitel
vier) und in Kapitel fiinf padagogische Asthetik als unverzichtbares Instrumentarium einer
Allgemeinen Padagogik beschreibt:

,Ein praxisphilosophisch angelegter Begriff von Miindigkeit muss diesen mit dem der Arbeit
grundlegend verkniipften, enthalt dieser ,,Humanbegriff"... doch samtliche Subjektvermdgen, durch
deren Betéatigung die Menschen ihre Miindigkeit aufbauen und immer wieder aufs Neue bewahren
kénnen.” (249)

Bernhard unterscheidet kollektive Miindigkeit (als Gestaltung gesellschaftlicher
Rahmenbedingungen) von individueller Miindigkeit:

yIndividuelle Mindigkeit meint die Realisierung miindigen Handelns aus einer unverwechselbaren
Individualitdat des Menschen heraus, die aber erst liber den sozialen Prozess der Erziehung sich als
Individualitdt formen kann.” (251 f.)

Diese Begriffsbildung ist meines Erachtens kompatibel mit dem Begriff der erweiterten
Handlungsfahigkeit von Klaus Holzkamp, der das Verfligen (iber die Lebensbedingungen zum Ziel hat.

»Widerstandsfahigkeit im padagogischen Sinne meint die bereits im Kind anzubahnende Kraft, sich
gegenliber vereinnahmenden, fremdbestimmenden Sozialisationsmechanismen zur Wehr setzen zu
kénnen.“ (273)

Im Folgenden beschreibt Bernhard hierzu notwendige Kompetenzen, zu denen etwa die bewusste
Auseinandersetzung mit sich selbst und dem eigenen Korper gehort, die Wahrnehmung von
Widerspriichen in der eigenen Persodnlichkeit, die Ermachtigung des Menschen zu tiefgreifender
Verarbeitung widersprichlicher Erfahrungen, die Entwicklung einer differenzierten Urteilsfahigkeit
(274 1.).

Die Bedeutung des Asthetischen beginnt bereits bei der Entwicklung von Wahrnehmungsfihigkeit,
bei einer aisthetischen Widerstdndigkeit, die er insbesondere dort sieht, wo der Einzelne eine



kritische Haltung gegeniiber den Angeboten der Kulturindustrie entwickeln muss. Ahnlich wie
Holzkamp schreibt er:

»Sowohl in der eigenen kulturell-dsthetischen Betatigung wie in der rezipierenden Begegnung mit
Kunst, Literatur, Musik konnen Kinder ihre Wesenskrafte ausgestalten und damit die eigene Person
gegeniber den Versuchen einer inneren Landnahme wappnen.” (275)

Damit wird zugleich die padagogische Bedeutung einer dsthetischen Praxis, die sich Widerstandigkeit
zum Ziel gesetzt, deutlich. Er geht von einer , kulturindustriellen ruinierten menschlichen
Sinnlichkeit” (284) aus, wobei er gegen eine verbreitete kognitive Engflihrung von Lernen und
Bildung die Einbeziehung des Leibes und die Riickbindung an den Kérper, so wie sie in einer
asthetischen Praxis geschieht, als notwendig ansieht. In seinen weiteren Ausfiihrungen befasst er
sich mit der grundlegenden Bedeutung dsthetischer Erfahrung, mit einer Kritik der kulturell-
asthetischen Sozialisation, mit kulturell-asthetischen Betatigungsformen und einer dsthetischen
Bildung und Erziehung an und durch Kunst.

Immer wieder kommt er auf die wesentliche Bedeutung der Entwicklung einer kritischen
Wahrnehmungsfahigkeit zuriick, auf die Fahigkeit des Menschen, kulturelle
Verfiihrungsmechanismen zu erkennen (316). Durchaus in der Tradition von Schiller (siehe oben)
formuliert er:

»Mit ihrer spezifischen sinnlich-epistemischen Struktur erméglichen Kunstgegenstande einen
erweiterten Spielraum fiir Erfahrungen und Fantasien, die jenseits der verdinglichten
gesellschaftlichen Beziehungsverhaltnisse liegen.” (317)

Hervorzuheben ist, dass Bernhard den verbreiteten Gefahren einer kunstreligidsen Uberhéhung der
Kiinste entgeht:

,Asthetische Bildung ist nur eine sanfte Gegenmacht zur systematischen bewusstseinsmaRigen
Vermiillung des Menschen. Die Zentrifugalkraft der neoliberal desorganisierten Gesellschaft kann sie
nicht aulSer Kraft setzt, ihre Wirkungsmachtigkeit ist an eine soziale Bewegung gebunden, die die
Politik wieder zur Sache des Menschen macht.” (324)

Gerade im Bereich der asthetischen Bildung tut man zudem gut daran, sich die dsthetischen
Protestkulturen der Jugend anzuschauen, die sich auBerhalb padagogischer Organisationen
entwickelt haben. Zu erinnern ist etwa an die Studien des Birminghamer CCCS seit den 1960er
Jahren, in denen der emanzipatorische Gehalt sogar von kulturindustriell gefertigten Produkten
nachgewiesen werden konnte. Es gibt auch in der Geschichte der Bundesrepublik immer wieder
einen deutlichen Protest der Jugend gegentliber der Zumutungen der Gesellschaft und dieser Protest
driickt sich traditionell auf dsthetische Weise aus (Hein 1984).

8. Schlussbemerkungen und Forschungsprobleme

In der ersten Kapitelliberschriften wurde die Frage gestellt, ob es sich bei der Formulierung eines
Bildungszieles Widerstandigkeit um einen alten Wein handelt, der blof8 in neue Schlauche abgefullt
wird. Genau besehen muss man diese Frage mit ja beantworten: Es handelt sich nicht blo8 um eine
alte Erkenntnis, dass der Mensch nicht nur fahig zum Widerstand ist, sondern er sogar immer wieder
dazu gezwungen ist, einen solchen auszuiiben. Ein Grund dafiir ist seine anthropologischen Mitgift,
sein Leben nach eigenen Wiinschen selber gestalten zu kdnnen und zu missen.

Trotzdem lohnt die Erinnerung daran, dass es sich um einen geradezu klassischen Topos der Praxis,
der Philosophie und insbesondere auch der Padagogik handelt, da es den Anschein hat, dass die
Freiheitsgrade des Menschen und sein Recht auf Selbstbestimmung heute in einer Weise wieder
eingeschrankt werden, wie dies lange nicht der Fall war. Dies fangt schon bei einer populdren Rede
fliihrender Politikerinnen und Politiker an, bestimmte Entscheidungen als "alternativlos" darzustellen.
Denn die Rede von Alternativlosigkeit meint nichts anderes, als dass ein weiteres Nachdenken und
Diskutieren, dass eine weitere Uberpriifung der getroffenen Entscheidungen nicht nur nicht nétig ist,



sondern sogar Uberfliissig oder sogar schadlich sein kann. Vor dem Hintergrund der obigen
Ausfiihrungen kann man ein solches Vorgehen durchaus als (kulturelle oder symbolische) Gewalt
bezeichnen, die weder mit dem Menschenbild des Grundgesetzes noch mit den Grundideen unserer
politischen und Gesellschaftsordnung vereinbar ist und gegen die man sich daher zur Wehr setzen
muss.

Die Entwicklung von Widerstandsfahigkeit, so wie sie im Kontext der Bildungsziele Miindigkeit und
Emanzipation diskutiert wird, ist daher ein zentrales und notwendiges Bildungsziel, das zudem in
Einklang mit den Formulierungen der verschiedenen Schulgesetze oder dem Kinder- und
Jugendhilfegesetz steht. Man muss allerdings beachten, dass auch in der fachlichen Diskussion das
Angebot gemacht wird, diese Thematik unter dem neuen Begriff der ,Resilienz” zu behandeln. Eine
kritische Diskussion dieses Konzeptes weist darauf hin, dass die Starkung von Resilienz in der
Padagogik letztlich oft nur bedeutet, die Kinder starker zu machen, die Zumutungen der Gesellschaft
auszuhalten. Darum kann es jedoch gerade nicht gehen.

Allerdings ergeben sich aus den obigen Ausfiihrungen auch einige weitergehende
Forschungsprobleme sowohl in empirischer als auch in theoretischer Hinsicht. Ich will einige
abschlieend benennen.

1. Ein aus meiner Sicht offenes Problem ist der Umgang mit populdrer Kultur. Die Lebenswelten der
Menschen werden heute entschieden von kommerziell hergestellten Waren und Dienstleistungen —
auch und gerade im kulturellen Bereich - gepragt (D6rner/Vogt 2012). Auf der einen Seite haben wir
gesehen, dass in der Tradition der Kulturkritik von Horkheimer und Adorno (1971) (,,Kulturindustrie®)
auf den manipulativen und entmiindigenden Charakter dieser Angebote hingewiesen wird
(vergleiche auch Rittelmeyer 2007 und Riihle 2015 sowie die Ausfiihrungen von Bernhard im letzten
Kapitel). Auf der anderen Seite gibt es die Studien aus Birmingham, die durchaus auf ein
emanzipatorisches Potenzial kulturindustriell gefertigter Produkte hinweisen. Natiirlich ist heute die
Lebenswelt aller Menschen und insbesondere von Kindern und Jugendlichen marktwirtschaftlich
Uberformt. Andererseits gibt es die begriindete Rede von einem Eigensinn jugendlichen Handelns,
gerade bei dsthetischen Praktiken. Es ware daher eine Aufgabe empirischer Forschung, zu
Uberprifen, in welcher Weise und unter welchen Umstanden welche dieser Angebote und dann auch
noch bei welchen Kindern und Jugendlichen emanzipatorische oder entmiindigende Wirkungen
erzielen.

2. Die Dispositionen der Personlichkeit, die notwendig sind, um Widerstandigkeit als Lebensform zu
praktizieren, sind verbunden mit entsprechenden Werthaltungen des Einzelnen. Dies bedeutet aber,
dass das weite Feld der moralischen und Werteerziehung einbezogen werden muss (Liebau 1999). Es
ist also intensiver zu untersuchen, in welcher Weise eine dsthetische Praxis und speziell eine
padagogisch inszenierte dsthetische Praxis Wirkungen im Hinblick auf die Entwicklung spezifischer
Werte hat.

3. Sofern dsthetische Praxis und kulturelle und dsthetische Bildung beinhalten, dass sich der Einzelne
in die Gestaltung der Rahmenbedingungen seiner individuellen Lebensfiihrung einmischt und
einmischen muss, wird kulturelle Bildung zur politischen Bildung. In der fachlichen Diskussion ist es
allerdings umstritten, wie die Beziehung dieser beiden Bildungsformen zueinander ist. Auch hier sind
weitere Forschungen nétig, die sowohl eine Klarung der Begrifflichkeiten (Was bedeutet Politik? Was
bedeutet Kultur? Was bedeutet Bildung? Wie sind die Zusammenhange zwischen Politik, Kultur und
Bildung? Welche Rolle spielen die Kiinste und spielt eine dsthetische Praxis in diesem Feld?)
herbeifiihren als auch empirisch entsprechende Thesen tberprifen.

4. Auf der theoretischen Ebene beriihrt die Frage der Widerstandigkeit, die moglicherweise durch
eine asthetische Praxis bewirkt wird, die insbesondere in Deutschland und hier insbesondere in der
kulturellen Bildungsarbeit diskutierte Problematik der ,,Autonomie der Kiinste”. Aus meiner Sicht ist
diese Debatte sehr stark ideologisch belastet und gerade in Deutschland immer noch durch die
Wirksamkeit kunstreligioser Auffassungen seit 200 Jahren beeinflusst. Da bei einer rigorosen
Anwendung der Autonomiethese jedoch auch eine padagogische Nutzung der Kiinste kritisiert



werden kann (und in der Praxis von Kiinstlerinnen und Klnstlern kritisiert wird), ware eine
griindlichere Debatte der Frage, was Autonomie in diesem Feld tiberhaupt bedeutet, notwendig.

5. Auf der theoretischen Ebene gibt es viele — aus meiner Sicht plausible — Uberlegungen dariiber,
was eine kiinstlerische Praxis gerade im Hinblick auf die fir eine Widerstandigkeit notwendigen
Dispositionen bewirkt. Aber auch hier sind weitere empirische Untersuchungen dartber notig,
inwieweit die theoretisch nachvollziehbaren Thesen, so wie sie auch im vorliegenden Text vertreten
werden, bestatigt oder widerlegt werden kénnen.

6. Dies gilt insbesondere dann, wenn man die institutionellen Rahmungen und Kontexte einer
kiinstlerisch-asthetischen Praxis beriicksichtigt. So muss man sehen, dass die Schule eine staatliche
Zwangsanstalt ist, in der fiir das Zusammenleben spezifische Regeln der Ordnung und der Disziplin
herrschen. Aus gutem Grund gibt es daher die sinnvolle Entscheidung, professionelle Kunst, Laien-
Kunst und Schul-Kunst voneinander zu unterscheiden (Fuchs/Braun 2015). Ein Problem besteht darin,
dass allzu oft unkritisch Wirkungsbehauptungen und Bestimmungsmerkmale, die méglicherweise fir
eine professionelle Kunst gelten, auf eine kiinstlerische Praxis in der Institution Schule angewandt
werden. Daher sind auch hier prazisere Forschungen dariiber nétig, welche der zahlreichen
Qualitatsmerkmale und Bestimmungsversuche der unterschiedlichen Kiinste in welchen Kontexten,
mit welchen Zielgruppen unter welchen Arbeitsformen liberhaupt giiltig sind.

Anlage 1: Formen von Gewalt und Unterdriickung

Im Folgenden werden ohne Systematik und ohne Anspruch auf Vollstandigkeit Begriffe
wiedergegeben, die auf unterschiedliche Weise einen Angriff auf die Selbstbestimmung des
Menschen thematisieren:

kérperliche Gewalt, Terror, Unterdriickung, Missachtung, Missionierung, Diskriminierung, Ausschluss,
Elend, Verletzung, Entlassung, Folter, Degradierung, Zwang, Karriereknick, Manipulation,
Grausamkeit, strukturelle Gewalt, kulturelle Gewalt, Ordnung, Erpressung, seelische Grausamkeit,
Uberredung, Kontrolle, Schwichung, Drohung, Krieg, Stalking, Strafe, Mobbing, Attentat,
Tyrannenmord, Rassismus, Verbrechen, Kontrollverlust, Entmiindigung, Enteignung, Beschimpfung,
verbale Gewalt, Ironie, Zynismus, Gesetze, Strafe, Ignoranz, Entmiindigung, Entwirdigung,
Ausgeliefertsein, Zivilisationsbruch, Pathologien der Moderne, Ambivalenz der Moderne

Anlage 2: Formen von Widerstand

Im Folgenden werden ohne Systematik und ohne Anspruch auf Vollstandigkeit Begriffe
wiedergegeben, die auf unterschiedliche Weise Méglichkeiten des Widerstandes thematisieren:

Ablehnung, Protest, Revolution, Abwehr, Kritik, Krawall, Terror, Streik, Gegengewalt, Aufmiipfigkeit,
Opposition, Aufbegehren, Verweigerung, Zerstorungswut, Ablehnung, Emanzipation, Moralisierung-
Kultivierung-Zivilisierung, Achtung, solidarisieren, Residenz, Revolte, Subversion, Anerkennung,
Aufklarung, Empowerment, ziviler Ungehorsam, Kunst, Sabotage, Selbstverteidigung,
Selbstorganisation, Diebstahl, Meuterei, Skepsis

Anlage 3: Arten der Formung des Menschen

Im Folgenden werden ohne Systematik und ohne Anspruch auf Vollstandigkeit Begriffe
wiedergegeben, die auf unterschiedliche Weise Moglichkeiten der Formung des Menschen
thematisieren:

erziehen, bilden, bessern, terrorisieren, stimulieren, organisieren, moralisieren, umerziehen,
disziplinieren, qualifizieren, sozialisierung, kulturalisieren, Prozesse der Allokation und Selektion,
Wege zur Perfectibilitat, trainieren, diskriminieren, verachten, anerkennen, loben, belligen,



beeinflussen, Gberzeugen, unterwerfen, bekampfen, instrumentalisieren, manipulieren, isolieren,
bekehren, missionieren, toten, foltern, werben, Gberwachen, strafen, bestechen, tadeln, belohnen

Anlage 4: Griinde fir das Bose

Erbslinde, Zivilisation, Kapitalismus, Eigentum, Vernunft, Unvernunft, Religion, Kirche, die Blichse der
Pandora, Kulturindustrie, Banalitat, Gewaltenteilung, Todslinden und Laster, Natur, die Wildnis etc.

Literatur

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverane Macht und das nackte Leben. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Bendix, Reinhard (1980): K6nige oder Volk. 2 Bde. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bernhard, Armin (2011): Allgemeine Padagogik auf praxisphilosophischer Grundlage. Hohengehren:
Schneider.

Bieri, Peter (2003): Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eigenen Willens.
Frankfurt/M.: Fischer.

Bieri, Peter (2013): Eine Art zu leben. Uber die Vielfalt menschlicher Wiirde. Miinchen: Hanser.
Bieri, Peter (2014): Wie wollen wir leben? Minchen: dtv.

Canetti, Elias (1981): Masse und Macht. Disseldorf: Claassen.

Berger, Wilhelm (2009): Macht. Wien: facultas.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Braun, Karlheinz (1978): Politische Psychologie. K6In: Pahl-Rugenstein.

Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hg.)(1993): Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Frankfurt/M.:
Fischer.

Bude, Heinz (2008): Die Ausgeschlossenen. Das Ende vom Traum einer gerechten Gesellschaft.
Minchen: dtv.

Bundeszentrale fir politische Bildung (Hg.)(2004): Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen.
Bonn: BpB.

Duerr, Hans Peter (1995): Obszonitat und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationsprozess Bd. 3.
Frankfurt/.: Suhrkamp.

Eagleton, Terry (2012): Das Bose. Berlin: List.

Ebert, Thomas (2010): Soziale Gerechtigkeit. Ideen, Geschichte, Kontroversen. Bonn: BpB.
Eco, Umberto (2010): Die Geschichte der HaRlichkeit. Minchen: dtv.

Elias, Norbert ((1978): Uber den Prozess der Zivilisation. 2 Bde. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Fromm, Erich (997): Anatomie der menschlichen Destruktivitdt. Reinbek: Rowohlt.

Fuchs, Max (1998): Mensch und Kultur. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Fuchs, Max (2001): Personlihkeit und Subjektivitat. Opladen: Leske und Budrich.

Fuchs, Max (2008): Kulturelle Bildung. Miinchen: Kopaed.

Fuchs, Max (2012): Kunst als kulturelle Praxis. Miinchen: Kopaed.

Fuchs, Max (2013): Padagogik und Moderne. Miinchen: Utz.



Fuchs, Max (2015): Kulturelle Bildung, die Kulturschule und die Kunst. Wuppertal (www.maxfuchs.de,
Buchpublikationen).

Fuchs, Max/Braun (Hg.)(2015): Die Kulturschule und kulturelle Schulentwicklung. Bd. 2: Zur
dsthetischen Dimension von Schule. Weinheim: Beltz-Juventa.

Galtung, Johan (1975): Strukturelle Gewalt. Reinbek: Rowohlt.

Gay, Peter (2000): Kultur der Gewalt. Aggression im blrgerlichen Zeitalter. Miinchen: Beck.
Gerhardt, Volker (1999): Selbstbestimmung. Stuttgart: Reclam.

Han, Byung-Chul (2005): Was ist Macht? Stuttgart: Reclam.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Phanomenologie des Geistes. Werke Bd. 3, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Hein, Peter Ulrich (1984): Protestkultur und Jugend. Asthetische Opposition in der Bundesrepublik
Deutschland. Minster: LIT.

Heinrich, Klaus (1985): Versuch tber die Schwierigkeit, nein zu sagen. Berlin: Roter Stern.
Heitmeyer, Wilhelm/Soeffner, Hans-Georg (Hg.)(2004): Gewalt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Holzkamp, Klaus (1994): Musikalische Lebenspraxis und schulisches Musiklernen. In: Olias, Glinter
(Hg.): Musik lernen: Aneignung des Unbekannten. Essen: Blaue Eule.

Imbusch, Peter (Hg.)(1998): Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Konzeptionen und
Theorien. Opladen: Leske und Budrich.

Jaeggi, Rahel (2014): Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.

Joas, Hans (2000): Kriege und Werte. Studien zur Gewaltgeschichte im 20. Jahrhundert. Weilerswist:
Velbriick.

Kaiser, Glnter (1997): Kriminologie. Heidelberg: Miiller.

Konig, Helmut (1992): Zivilisation und Leidenschaften. Die Masse im biirgerlichen Zeitalter. Reinbek:
Rowohlt.

Koloma Beck, Teresa/Schlichte, Klaus (2014): Theorien der Gewalt. Hamburg: Junius

Lessenich, Stephan (Hg.)(2003): Wohlfahrtsstaatliche Grundbegriffe. Historische und aktuelle
Diskurse. Frankfurt/M.: Campus.

Liebau, Eckart (1999): Erfahrung und Verantwortung. Weinheim/Basel: Juventa.
Lorenz, Konrad (1963): Das sogenannte Bose. Zur Naturgeschichte der Aggression. Miinchen: dtv.

Lutzeler, Paul Michael (2009): Birgerkrieg global. Menschenrechtsethos und deutschsprachiger
Gegenwartsroman. Miinchen: Fink

Mann, Michael (1990): Geschichte der Macht. 2 Bde. Frankfurt/M.: Campus.

Marshall, Thomas (1992): Biirgerrecht und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrtstaates.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Metscher, Thomas (1984): Der Friedensgedanke in der europaischen Literatur. Fischerhude: Atelier
im Bauernhaus.

Metz, Karl Heinz (2010): Geschichte der Gewalt. Krieg, Revolution, Terror. Darmstadt: WBG.
Metzinger, Thomas (2009): Der Ego-Tunnel. Eine neue Theorie des Selbst. Berlin: Berlin-Verlag.
Miller, Max/Soeffner, Hans Georg (Hg.)(1996): Modernitat und Barbarei. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Moore, Barrington (1966): Zur Geschichte der politischen Gewalt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.



Moore, Barrington (1987): Ungerechtigkeit. Die sozialen Ursachen von Unterordnung und
Widerstand. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Minch, Paul (Hg.)(1984): Ordnung, Fleis, Sparsamkeit. Miinchen: dtv.

Nozick, Robert (1993): Vom richtigen, guten und gliicklichen Leben. Miinchen: dtv.

Pinker, Steven (2011) Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit. Frankfurt/M.: Fischer.
Popitz, Heinrich (1992): Phanomene der Macht. Tibingen: Mohr.

Puls, Detlev u. a.: Wahrnehmungsformen und Protestverhalten. Studien zur Lage der Unterschichten
im 18. Und 19. Jahrhundert. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Reinhard, Wolfgang (1993): Geschichte der Staatsgewalt. Miinchen: Beck.

Richter, Horst E. (1976): Fliichten oder Standhalten. Reinbek: Rowohlt.

Rosenkranz, Karl (2007; zuerst 1853): Asthetik des HaRlichen. Stuttgart: Reclam.

Rudé, George (1977): Die Volksmassen in der Geschichte. Frankfurt/M.: Campus.
Safranski, Ridiger (1999): Das Bose oder Das Drama der Freiheit. Frankfurt/M.: Fischer.

Samida, Stefanie/Eggert, Manfred/Hahn, Hans Peter (Hg.)(2014): Handbuch materielle Kultur.
Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen. Stuttgart: Metzler.

Scarry, Elaine (1992): Der Korper im Schmerz. Frankfurt/M.: Fischer.

Schiller, Friedrich (1959): Werke, Band 5. Miinchen: Hanser.

Schmidt, Robert/Woltersdorff, Volker (Hg.)(2008): Symbolische Gewalt. Konstanz: UVK.
Schulze, Gerhard (2003): Die beste aller Welten. Miinchen: Hanser.

Sen, Amartya (2000): Okonomie fiir den Menschen. Wege zur Gerechtigkeit und Solidaritét in der
Marktwirtschaft. Miinchen: Hanser.

Sen, Amartya (2010): Die Idee der Gerechtigkeit. Miinchen: Beck.
Sennett, Richard (2008): Handwerk. Miinchen: Beck.
Sloterdijk, Peter (2009): Du muft dein Leben dndern. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

S6ffner, Hans-Georg/Tanzler, Dirk (Hg.)(2002): Figurative Politik. Zur Performanz der Macht in der
modernen Gesellschaft. Opladen: Leske und Budrich.

Sofsky, Wolfgang (2005): Traktat Uber die Gewalt. Frankfurt/M.: Fischer.

Sofsky, Wolfgang (2007): Verteidigung des Privaten. Miinchen: Beck.

Sofsky, Wolfgang (2009): Das Buch der Laster. Miinchen: Beck.

Stern, Fritz (2005): Kulturpessimismus als politische Gefahr. Stuttgart: Klett-Cotta.

Thurn, Hans Peter (1990): Kulturbegriinder und Weltzerstérer. Der Mensch im Zwiespalt seiner
Moglichkeiten. Stuttgart: Metzler.

Watzlawik, Paul (2007): Anleitung zum ungliicklich sein. Miinchen/Zirich: Piper.

Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Tlibingen: Mohr.

WeiR, Peter (1988): Asthetik des Widerstands. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Welzer, Harald (2014): Selbstdenken. Eine Anleitung zum Widerstand. Frankfurt/M.: Fischer.

Wetz, Franz Joseph (2011): Texte zur Menschenwirde. Stuttgart: Reclam.



Wimmer, Michael/Wulf, Christoph/Dieckmann, Bernhard (1996)(Hg.): Das zivilisierte Tier. Zur
historischen Anthropologie der Gewalt. Frankfurt/M.: Fischer.



