ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kulturelle Bildung als ungesicherte Praxis

von Katrin Hohne, Lutz Schafer
Erscheinungsjahr: 2023

Peer Reviewed

Stichworter:
kiinstlerisches Gestalten | Kunstpadagogik | transformatorische Bildung | Begegnung |
Asthetische Praxis | Resonanz | Unverfiigbarkeit

Abstract

Zeiten starken gesellschaftlichen Wandels kdnnen den Reflex ausldsen, aktuelle Fragen konkret auf das
Feld der Kulturellen Bildung zu beziehen und entsprechende Inhalte in bestehende Modelle einzuweben.
Anstelle solcher Reaktionen wird in diesem Aufsatz die Rickbesinnung auf offene kinstlerische Denk- und
Handlungsweisen vorgeschlagen. Diese zielen nicht auf eine Festlegung und Optimierung des eigenen
Standortes, sondern auf die Begegnhung mit dem Unverfligbaren als lebendige, risikoreiche und singulare
Auseinandersetzung mit sich selbst, Anderen und Anderem. In der Konfrontation mit den Uberfordernden
Problemen unserer Zeit beim eigenen sinnlichen Denken zu beginnen, mag unbedeutend erscheinen:
Stark ist dieser Zugang, weil er lebendig und eigenverantwortlich ist und verbindet, ohne einen
Standpunkt zu fixieren. Dabei bezeichnet der Begriff der Verbundenheit in diesem Artikel zunachst eine
kinstlerisch-produktive Haltung und wird anschlieBend als Beziehung in Gegenseitigkeit padagogisch
gedeutet: Leben ist Bildung als Bewegung, die sich im Austausch befindet, Teilhabe ist Mitteilen und
Teilen. Die Folge dieser produktiven Selbst- und Weltverstandigung ist Transformation.

Orte Kultureller Bildung

Als eine afroamerikanische Zuhdrerin nach dem Vortrag von Charles Ray ,Thoughts on Sculpture I in der
Menil Collection in Houston den Kinstler auf die Problematik anspricht, dass er vor westafrikanischen
Masken steht, die Uber imperial-kolonialistische Wege in den Besitz der Sammlung Ubergegangen sind,
findet er - vorsichtig tastend - herausfordernde Worte. Die Zuhoérerin nimmt die spezifische Situation
Kultureller Bildung als historisch aufgeladen und schmerzvoll wahr und fragt, ob es nicht eine kinstlerisch-
politische Antwort gabe. Er entgegnet:



~Some people [...] say, that these objects [die westafrikanischen Masken - K.H.] belong to
humanity. Other people say, that's ridiculous. [...] What are these things? They are things, they
are artefacts, that human beings made. Who owns them? The post-colonial question is
extremely powerful and interesting and it's also like playing a little bit with guns. You need to
work it rather than [...] separate people with it. The real work that needs to be done, the real
deep thinking that has to come from it, doesn't have an answer, but has a multitude of solutions
and directions - to try to build the world with. The world is always falling apart and - isn't that
we have to repair it - we have to build it, we have to make it.” (Ray 2015, von K.H. nach Gehor
Uubertragen)

Charles Rays Worte sind nicht zynisch gemeint, sie beschreiben den kraftvollen Ausgangspunkt
kinstlerischen Denkens: Sich mit einer Frage an einem wirklich groBartigen Ort zu befinden, von dem aus
gearbeitet, das heifst, intensiv nachgedacht werden kann und muss, mit der Gewissheit, keine eindeutigen
Antwort zu finden.

Ray misstraut dem verherrlichenden Aspekt einer kritisch-politischen Frage, wenn sie der Affirmation eines
Standpunktes dient. Wenn Positionen feststehen, Antworten bereits gegeben sind, ist weder ein eigenes,
risikoreiches Denken noch ein méglicherweise verunsichertes Nachspuren unter der Oberflache erforderlich.
Solche Haltungen ziehen Grenzen und grenzen aus.

Die Irritation einer (Kunst-)Begegnung gilt es auszuhalten, ohne sich abzuwenden oder vorschnell auf
fremde Antworten zurlckzugreifen. Dies mag auch fur die aufwihlende Konfrontation mit soziopolitischen
oder 6kologischen Missstanden gelten, so dringlich ein Handeln auch geboten ist. Wenn Kulturelle Bildung
in transformatorische Prozesse munden soll, bedarf es der Unverfligbarkeit klnstlerischen Handelns.
Unverfugbarkeit wird dabei im Sinne Hartmut Rosas als Aufgabe von gesicherten Annahmen verstanden,
die zu Kontrolle und Funktionalisierung fihren und dabei eine lebendige Begegnung mit sich und der Welt
verhindern (Rosa 2017:476f.). Lebendigkeit entsteht aber nur aus der Akzeptanz (Kraft) des Unverfugbaren,
dem Motor jeder klnstlerischen Bewegung.

Unorte Kultureller Bildung

Der Begriff der Transformation kommt in der Regel zur Sprache, wenn Antworten auf ,grolRe
gesellschaftliche Fragen’ gesucht werden. Von Kultureller Bildung L6sungen aus der Krise der Demokratie,
des postkolonialen Erbes, der Klimakatastrophe, des Artensterbens, des Anthropozan zu erwarten, kame
einer Uberschatzung und Uberforderung gleich. Ein solcher Anspruch wére nicht nur hemmend, sondern als
Selbstverstandnis problematisch. Wenn auch den groRen Zielen misstraut werden muss, ist doch eine
Suche nach Pfaden maglich.

Dabei kann nicht ibergangslos an Bekanntem angeknlpft werden. Wandelbare Zeiten erfordern eine
Verschiebung vertrauter Grundstrukturen, eine grundlegende Veranderung des (kulturellen) Selbst- und
Weltverstandnisses (Koller 2018).

Die Zukunft Kultureller Bildung in Zeiten der Transformation muss an ihrem Fundament, der Kraft des
Kulnstlerischen ansetzen, von der aus argumentiert wird. Kultur und Kunst werden dabei als Verblindete
verstanden, die aus einander hervorgehen, einander bedingen und bedlrfen. In diesem kunstlerischen Sinn
wird Kulturelle Bildung als treibende, verandernde Kraft verstanden, denn Klnstler*innen sind , Liebhaber



noch nicht dagewesener Erfahrungen und meiden Objekte, die bereits ausgeschopft sind” (Dewey
2014:167).

Solch einem Nachdenken Uber die Méglichkeiten Kultureller Bildung wohnt immer auch ein gewisses Pathos
inne; entsprechend emotional und utopisch ist das folgende Pladoyer fir ein subjektives, suchendes,
spielerisches, ungesichertes Denken und Handeln, fir erkundende Realisationen, Objektivationen ohne
Beweise (Steinweg 2015). Ein solches Nachdenken ist collagenhaft und bleibt zwangslaufig
unabgeschlossen und unausgegoren.

Kann Kulturelle Bildung unwagbar und ohne Ziel gedacht werden und trotzdem bedeutsam sein?

Im herkdmmlichen padagogischen Zusammenhang scheint dies absurd. Die Vorstellung von Planlosigkeit
und Ungewissheit ist nicht nur eine Krankung gegentiber der eigenen Selbstwirksamkeit, sondern kommt
einem beruflichen Scheitern nahe. Bildung als Schulbildung, Ausbildung, Fortbildung oder Weiterbildung
wird meist als Erméglichung von ,Weltreichweitenvergréferung‘ verstanden. Den Modus dieser machtvollen
Aneignung von Welt versteht Hartmut Rosa als ,Verfligbarmachen” und nennt die dabei wirksamen
Strukturelemente ,sichtbar (1), erreichbar bzw. zuganglich (2), beherrschbar (3) und nutzbar machen (4)“
(Rosa 2020:21).

Auch Kulturelle Bildung kann sich in eigenen Machtstrukturen verfangen (Rieger-Ladich 2020:9), selbst
wenn sie kritisch, bewusst und sensibel agiert. Sie kann Gefahr laufen, Teil dessen zu werden, was Bazon
Brock in seinem scharfen Kommentar in Bezug auf die documenta 15 als Verlust der Kraft der Individualitat
kritisiert (Brock 2022). Wenn in kulturellen Projekten - ob partizipatorisch, kollektiv oder individuell - kein
Platz fir Ungeplantes, Unvorhersehbares und Veranderung bleibt, kann sich kein transformatorisches
Potenzial entfalten, weder bei den Akteur*innen noch den Rezipierenden.

Problematisiert sich Kunst als Ereignis der Selbstverstandigung konstitutiv selbst (Bertram 2005), steht sie
als Antwort auf gesellschaftliche, politische, 6kologische Fragen nur um den Preis zur Verfligung, ihr
emergentes Potenzial einzubifRen. Kunst antwortet - jedoch mdglicherweise nicht auf gestellte Fragen.

Als Utopie ist ein Nachdenken tber kinstlerische, Kulturelle Bildung deshalb vielleicht ein Unort, weil sich in
dessen Zentrum kein stabiler Kern befindet, kein eindeutiger Standpunkt: Unverfugbarkeit und Sinn,
Begegnung und Distanz, Individualitat und Kooperation, Singularitat und Vor-Subjektivitat werden darin
dialektisch aufeinander bezogen. Der Bildungsbegriff wird erweitert, Verweise sind vage und zielen in
verschiedene Richtungen. Die Hoffnung besteht, dass diese Trajektoren Anknupfungspunkte fur
Denkbewegungen bieten. Als Gedanke, so Martin Buber, ist Weltanschauung fugenlos, als Praxis bekommt
sie ,einen wenig beachteten, aber dulBerst wichtigen Riss” (Buber 1956:57). Von diesem Riss aus kann
padagogisch, kinstlerisch und bildend gearbeitet werden.

(Un-)Verfugbarkeiten kunstlerischer Praxis

Damit irritierende Kunsterfahrungen produktiv werden und neue Verbindungen als Zugang den eigenen
Sinnen ermdglichen, muss das Individuum vertraute Wege verlassen. Wandel beginnt nach Hans-Christoph
Koller in seinen Uberlegungen zur transformatorischen Bildung mit der ,,Destabilisierung des Subjekts” und
setzt bei der ,Nichtidentitat an (Koller 2018:71,146f.). Ahnlich spricht Georg Bertram von der Erfahrung
mit Kunst, die ihm zufolge dann stattfindet, wenn dem Subjekt bewusste und unbewusste



Selbstverstandlichkeiten fragwurdig werden (Bertram 2005). Die echte Begegnung mit Menschen, Tieren,
Pflanzen, Material, Gegenstanden bedeutet nicht nur eine Begegnung mit einer fremden Welt aul8erhalb des
Menschen, sie ist auch die Begegnung mit der Fremdheit des Selbst. Die nicht besitzbare Kraft der Kunst
existiert fur Christoph Menke jenseits vom Bewusstsein und zielt auf die unzuganglichen inneren
Dimensionen des Menschen: Seine blinden Flecken, die nicht einholbaren Reste sind: vor-singular, vor-
subjektiv, vor-gebildet (Menke 2019:35ff.).

Vielleicht ist nur in einem offenen Suchen ohne Vorannahmen und Rickendeckung ein echtes Versinken in
ein Thema moglich. Denn die Fakten, die hinter einer bisweilen unterkomplexen Oberflache liegen, sind
eventuell ganz andere - und ganz anders - als erwartet, sind uneindeutig und ambivalent. In ihrer
Uneindeutigkeit reflektieren sie auf das Subjekt zurlick und stellen Fragen jenseits von Beantwortbarkeit.
Sie ermoglichen so einen Dialog, der zu einer Begegnung mit aulSeren und inneren Unbekannten werden
kann.

Sich dem Unbekannten, Fremden 6ffnen heifSt, eigene Grenzen des Verstehens zu erkennen und in
Verstandigungsbewegungen madgliche Zugange zum Fremden zu erkunden. Aus dem Empfinden von
Unverbundenheit wachst die Mdglichkeit, eigenen Sinn hervorzubringen, neue Deutungszusammenhange
zu bilden und dem Fremden Sinn zuzuschreiben. In diesen Prozessen erkennt, verandert, variiert, verfeinert,
bildet, transformiert sich der Mensch nicht nur, er bringt eine (neue) Welt und sich selbst (neu) hervor. In
einem kunstlerischen Sinn kann Bildung als Hervorbringung von Welt(en) verstanden werden, als ein
ungesichertes Zuschreiben von Sinn und Bedeutung (Koller 2018:36).

Wenn Georg Bertram Uber Selbstverstandigungsprozesse spricht, die durch Kunst ausgeldst werden, meint
er nicht nur rezeptive, sondern auch eigene gestalterische Erfahrungen. Der Ubergang zwischen den beiden
Modi ist weich, auch rezeptive asthetische Praxis kann aktiv und kreativ sein und in eine resonante
Begegnung minden. Im Zusammenspiel von sinnlichen und kognitiven Bewegungen sind
Rezeptionsprozesse starker kognitiv und die Herstellungsprozesse starker physisch bestimmt. Die
produktive Handlung ist als materiell bildender Prozess ein primar leibliches Geschehen.

Basis flUr ein eigenstandiges, gestalterisches Vorgehen sind die eigenen Sinne, auf die bei der Suche nach
einer passenden Form vertraut wird. Wird eigen-sinniges Handeln als lebendige Aufmerksamkeit auf die
eigenen Sinne verstanden, beschreibt sie eine Praxis, die nicht-propositional ist (siehe: J6rg Zirfas , Die
Kinste und die Sinne").

Gestaltend werden Entscheidungen getroffen und Praktiken vollzogen, die sich in der Welt sichtbar
manifestieren. Dieser Prozess ist flr das Individuum ein komplexes, riskantes, exploratives, bildendes, aber
auch kooperatives Geschehen. In dieser Praxis findet Gber das Material ein Dialog des Kérpers mit diesem
statt: Haptik, Geruch, Klang, Dichte, Gewicht, Oberflache, Formbarkeit, Bearbeitungsdauer wirken am
Gestaltungsprozess ebenso mit wie Bewegung, Haltung, Tempo, Rhythmus, Kraft der gestalterisch
Agierenden.

VerORTung

Den Blick auf Kinder zu richten, die in einer Kunstwerkstatt gemeinsam frei gestalten, ist als Rahmung flr
die gedanklichen Verzweigungen Uber die Zukunft Kultureller Bildung keine Trivialisierung. Was dort
geschieht, ist weder harmlos noch banal. Kinder, die frei bildnerisch gestalten, suchen keine Antworten. Sie


https://www.kubi-online.de/artikel/kuenste-sinne
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenste-sinne

steigen engagiert in ihr Vorhaben ein, machen etwas aus den ihnen zur Verfigung stehenden
Mdglichkeiten. Sie denken nach, erkunden und entwickeln ihr Projekt unter Einsatz ihrer mentalen und
koérperlichen Krafte. Das Vorgehen vollzieht sich planvoll und impulsiv, spielerisch und muhevoll. Welten
werden lustvoll und krisengeschuttelt entworfen und errichtet. Das gestalterische Handeln ist Entelechie. In
ihren jeweils individuellen Vorgehensweisen erleben sich die Kinder mit all ihren Sinnen, erkennen sich im
Werk und zeigen sich den Anderen. Das Entstehende wird wahrgenommen, es enthalt in dem gemeinsam
geteilten Raum eine Offentlichkeit; so verweben sich die Vorgehensweisen der Kinder bewusst und
unbewusst ineinander.

Das Besondere beim eigenstandigen Gestalten ist die Mdglichkeit des Entwerfens, des fluide Als - ob bei
gleichzeitiger unumgehbarer leiblicher Prasenz. Der Gestaltungsprozess scheint zu glicken, wenn
Vorstellung und Realisierung zusammenfallen. Dies ist jedoch selten der Fall. Der Zufall spielt mit, Grenzen
tun sich auf: beim Material und den eigenen Mdglichkeiten. Die Licken zwischen Wunsch und Wirklichkeit
fordern dazu auf, Plane zu Uberdenken, genau zu spuren und umzuplanen. Die Bedingtheiten des Materials
und des eigenen Vermdgens werden anerkannt, aufgeweicht, umschifft, mit Anstrengung Gberwunden.

Vertieft sich das Kind engagiert in seine Erkundungen, gehen Bewegung und Form, Denken und Handeln
improvisatorisch ineinander Uber, dann entsteht in diesem Zwischenreich unvorhersehbar Neues (Heyl
2008:30). Aktiv und passiv, geben und nehmen, verandern und verandert werden sind nicht zu trennen.
Das Material wird ebenso vom Kind geformt wie es das Kind formt. Der Zustand kann mit Resonanz, Flow
und Engagiertheit umschrieben werden. In solchen Prozessen des freien Gestaltens, verstanden als
Erprobung von Selbst- und Weltbezigen, kann sich der transformierende Moment im grundlegenden
Wandel der Struktur der Welt- und Selbstverhaltnisse ereignen (Koller/Sanders 2022).

In diesen Situationen erweitert sich das Klnstlerische auf die Padagogik als ungesicherte Praxis: Weder die
Kinder noch die Fachkrafte wissen, was sich ereignen wird. Das Wechselspiel zwischen unbestimmtem
Suchen und unverhofften Entdeckungen ist bezeichnend fir kiinstlerische Ideenfindungen. Voraussetzung
daflr ist ein besonderer Modus der Aufmerksamkeit in der konkreten Situation. Ohne Agenda und Ziel
gestalten die Akteur*innen performativ den Raum, unbedingt und spielerisch, miihsam und sinnlich. Das
Material mit seinen spezifischen Eigenschaften verlockt zum lehrreichen Dialog (H6hne/Schafer 2022), die
Prasenz anderer Kinder inspiriert. Auch die padagogische Fachkraft nimmt wahr, erkundet, improvisiert
(Hohne/Nothen 2019).

Die gemeinsam verbrachte Zeit ist Begegnung, Hingabe und Verbundenheit: mit sich selbst, dem Material,
dem Werkzeug, den Gestaltungsprojekten und den anderen Menschen. Die Akteur*innen bringen eine Welt
- und sich mit dieser - hervor und gestalten Zukunft.

Verbundenheit

Individualisierung ist in diesem Zusammenhang keine rucksichtslose und monologisierende
Selbstbezogenheit, vielmehr wird in der individuellen Beziehung zwischen Mensch und Sache eine
Bewegung hin zu Austausch und Kooperation sichtbar.

Nach dem Verstandnis einer padagogischen Heterarchie haben alle Beteiligten einen subjektiven Zugang
zur Welt und eine Stimme - sie agieren, erkunden und konstruieren, sie bringen sich ein, teilen sich mit und
zeigen sich: sich selbst, sich gegenseitig, Welt und Welten. Produktivitat wird geteilt, verschenkt, verbreitet.



Ein entsprechendes padagogisches Selbstverstandnis ware die Voraussetzung daflr, dass Bildung uber
normative Festschreibungen hinweg transformativ wirken kann und dber individuelle Selbst- und
Weltverhaltnisse hinaus verbindend wirkt. Padagogik performativ zu verstehen bedeutet, gemeinsam ein
produktives und dezentrales Miteinander von Selbstbestimmung und Selbstorganisation zu praktizieren
(Wulf/Zirfas 2007:9f.).

Konkret bedeutet das, in einer Weise (kunstpadagogisch) mit Menschen zu arbeiten, in der es nicht um
individuelle Leistungen und singulare Ergebnisse geht, sondern um ein Potenzial, das aus vielen einzelnen,
produktiven Kraften entsteht. Ideen werden ausgetauscht, Inspiration spielerisch entwickelt und
weitergegeben, Kompetenz und Wissen werden geteilt. Die Haltung gegeniber dem Material ware
Ubertragbar auf Menschen, Tiere, Pflanzen wahrnehmend, responsiv, spielerisch, konstruktiv und offen flr
Begegnung.

Ein solches Vorgehen miusste jedoch radikal - an der Wurzel - beginnen: bei den Padagog*innen/Lehrenden,
im Team, im Lehrer*innenzimmer, in der Fachsitzung, im Seminar, in der Vorlesung. Synergien kénnten
vorbildhaft zum Einsatz kommen. In Zusammenarbeit kdnnten Starken und Schwachen, Idiosynkrasien und
Perfektionismus konstruktiv zusammenwirken. Der Konjunktiv deutet den utopistischen Charakter einer
solchen Vision an.

Erziehung ware dann die praktizierte Erwartung an sich und andere, sich in seiner Einzigartigkeit zu zeigen,
Verantwortung zu Ubernehmen und zugleich seine Potenziale auch mit anderen zu teilen. Eine solche
konstruktive Praxis, die Bildung als Singularitat und Verbundenheit spiegelt, kann gelingen, wenn in
padagogischen Institutionen, den Gewachshausern von Kultur, kein Wettbewerb individueller
ReichweitenvergréBerung vorgelebt wird, sondern gemeinsam Welten gebaut werden.

Eines der groRen Versprechen der Kunst scheint Freiheit zu sein. Tatsachlich sind Kreativitat, Eigensinn und
Produktivitat, Verantwortung und Bildung unter Zwang schwer denkbar. Martin Buber relativiert dieses
Freiheitsdispositiv zugunsten einer Dimension der Verbundenheit. Freiheit ist fur ihn kein Ziel, sondern eine
Funktion (Buber 1956:25). Bildung (Erziehung) dient ihm zufolge dazu, ,Verbundenwerden” zu ermdéglichen.
Verbundenheit ist Beziehung in Gegenseitigkeit. Die Aufgabe des Menschen ist ihm zufolge nicht, frei zu
sein, sondern eine Beziehung zu sich und zur Welt aufzubauen (Buber 1977:14 ff.).

~Zwang ist eine negative Wirklichkeit, und Verbundenheit ist die positive [...] Vom Schicksal,
von der Natur, von den Menschen gezwungen werden: der Gegenpol ist nicht, vom Schicksal,
von der Natur, von den Menschen frei, sondern mit ihr, mit ihnen verbunden und verblindet sein
[...] Zwang in der Erziehung, das ist das Nichtverbundensein, das ist Geducktheit und
Aufgelehntheit; Verbundenheit in der Erziehung [...] das ist Aufgeschlossen- und
Einbezogensein; Freiheit in der Erziehung, das ist Verbundenwerdenkdnnen.” (Buber 1956:25f.)

Leben ist fir Buber Bildung als eine Bewegung, die sich im Austausch befindet, ist ,Teilhaftigkeit” (Buber
1956:18), Teilhabe ist Mitteilen und Teilen. Kulturelle Bildung ware nach dieser Idee ein durch Freiheit
ermoglichtes Praktizieren von inklusiver, nicht exklusiver Verbundenheit. Dies kommt dem
Resonanzgedanken von Hartmut Rosa (Rosa 2016) nahe. In einem resonanten Verhaltnis bedeutet
Verbundenheit nicht, sich im Anderen aufzulésen, sondern sich als eigenstandige, eigensinnige und
eigenwillige Entitaten wechselseitig zu begegnen.



Verantwortung

Wenn Lésungsansatze zu den aktuellen Krisen mit Selbstpositionierungen einhergehen, die sich auf der
richtigen Seite wahnen und die Andere in die Verantwortung setzt, trennen sie statt zu verbinden. Sie
machen jedoch nicht nur die, die Schaden verursachen, zum fremden Gegenuber von denen, die ihn
beheben. Sie verhindern auch den Blick des einzelnen Menschen auf seine eigene Fremdheit, vermeiden
den introspektiven Blick auf eigene Machverflechtungen, Angste, Sehnslichte, Sicherheitsstrategien,
Ambivalenzen, Unzulanglichkeiten.

Freie klnstlerische Produktivitat weist letztendlich vor allem auf sich selbst. Eine Welt zu erschaffen
bedeutet, selbst in die Verantwortung zu gehen und verlangt ein individuelles, risikoreiches Engagement,
das nicht im Schutz einer Gruppe und einer grof8en Idee steht, sondern eigenverantwortlich fuhlt, denkt und
handelt.

Ist Kunst vor allem aufgrund der Unverflugbarkeit kraftvoll (Menke 2019), taugt sie nicht als Plattform fur
eine (politische) Agenda. Wenn dem, was irritiert und berUhrt (das postkoloniale Erbe, unmenschliche
Machtpolitik, 6kologische Zerstdérung) eigensinnig, ehrlich, lustvoll, konzentriert, offen, lebendig, spielerisch
nachgegangen wird, findet eine echte Begegnung statt.

Die Kinstlerin Kara Walker setzt sich in ihrem Werk mit dem Postkolonialismus auseinander. Ihre Arbeit ist
komplex, verstérend, vielschichtig und humorvoll. Sie begibt sich in die Welt konfliktreicher Bilder: eigener,
fremder sowie internalisierter. Tater und Opfer sind nicht zu trennen. Aus Hilflosigkeit, Wut und Ambivalenz
entstehen Bilder, die sowohl zeigen als auch verunklaren. Indem Walker ihr historisch verwobenes Dasein
kUnstlerisch bearbeitet - so mutmaRt sie selbst -, hofft sie auf die Hilfe anderer bei der Beantwortung ihrer
Fragen (Walker 2021). Fragen, auf die es keine Antworten gibt - aber viele Lésungen. Eine davon kénnte
Kunst sein.

Bildung ist dann weder das Kontinuum vorhandener Selbst- und Weltentwlrfe, noch ist sie ein Geschehen,
das sich in den internen Bewegungen des Subjekts erschépft. Transformatorische Bildung als Antwort auf
transformatorische Zeiten konstituiert Kunst und Kultur nicht rezeptiv durch und affirmativ fir, sondern
produktiv als Bildung. Sie kommt so dem nahe, was Richard Rorty unter Bildung als philosophische
Dimension versteht: ein offener Dialog als eine ungesicherte, staunende, herantastende und verandernde
Praxis (Rorty 1984:400).

Verwendete Literatur

Bertram, Georg W. (2005): Kunst - Eine philosophische Einfuhrung. Stuttgart: Reclam.

Brinkmann, Malte (Hrsg.) (2019): Verkdrperungen. (Post-)Phanomenologische Untersuchung zwischen
erziehungswissenschaftlicher Theorie und leiblichen Praxen in padagogischen Feldern. Wiesbaden: Springer.

Brock, Bazon (2022): Beitrag zur Diskussion um die documenta 15 in Kassel (Gesprach mit Michael Kéhler, DIf, 21. Juni 2022,
https://www.youtube.com/watch?v=m20ZIRywiFY, (letzter Zugriff am 02.12.22).

Buber, Martin (1956): Reden uUber Erziehung. Heidelberg: Lambert Schneider.
Buber, Martin (1977): Ich und Du (9. Aufl., 1. Aufl. 1923). Heidelberg: Lambert Schneider.

Dewey, John (2014): Kunst als Erfahrung (7. Aufl.; Original: Art as Experience 1934). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.



Heyl, Thomas (2008): Phantasie und Forschergeist. Mit Kindern kunstlerische Wege gehen. Minchen: Késel.

Hohne, Katrin/Schafer, Lutz (2022): Gegenwartig, aber ungenau. In: Thienenkamp, Heike/Voit, Johannes (Hrsg. 2022): Im Dialog
mit den Dingen. Perspektiven und Potentiale dsthetischer Bildung (35 - 48). Bielefeld: transcript.

Hohne, Katrin/Nothen, Eva (2019): Kunstwerkstatt. In: Hasse, Juirgen/Schreiber, Verena. (Hrsg. 2019): Raume der Kindheit - ein
Glossar. Bielefeld: transcript, 210 - 215.

Koller, Hans-Christoph (2018): Bildung anders denken. Einfihrung in die Theorie transformatorischer Bildungsprozesse (2. Aufl.).
Stuttgart: Kohlhammer.

Koller, Hans-Christoph/Sanders, Olaf (2022): Rainer Kokemohrs ,Der Bildungsprozess" und sechs Antwortversuche. Bielefeld:
transcript.

Menke, Christoph (2019): Die Kraft der Kunst (1. Aufl. 2013). Berlin: Suhrkamp.

Rorty, Richard (1984): Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut (2020): Unverfligbarkeit. Wien/Salzburg: Residenz.
Rosa, Hartmut (2016): Resonanz - Eine Soziologie der Weltbeziehung (6. Aufl.). Berlin: Suhrkamp.
Steinweg, Markus (2015): Evidenzterror. Berlin: Matthes & Seitz.

Walker, Kara (2021): A Black Hole is Everything a Star Longs to Be. https://kunstmuseumbasel.ch/de/ausstellungen/2021/kara-
walker (letzter Zugriff am 26.10.2023).

Wulf, Christoph/Zirfas, Jorg (Hrsg.) (2007): Padagogik des Performativen. Theorie, Methode, Perspektive. Weinheim/Basel: Beltz.

Zirfas, Jorg (2013/2012): Die Kinste und die Sinne. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE: https://www.kubi-online.de/artikel/kuenste-
sinne (letzter Zugriff am 26.10.2023).

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Katrin Héhne , Lutz Schafer (2023): Kulturelle Bildung als ungesicherte Praxis. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-ungesicherte-praxis
(letzter Zugriff am 28.11.2023)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



https://kunstmuseumbasel.ch/de/ausstellungen/2021/kara-walker
https://kunstmuseumbasel.ch/de/ausstellungen/2021/kara-walker
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenste-sinne
https://www.kubi-online.de/artikel/kuenste-sinne
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-ungesicherte-praxis
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

