
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Schreibpädagogik und Klassismus – Schreiben und Erzählen als
widerständige Praxis
von Betina Aumair

Erscheinungsjahr: 2023

Stichwörter:
Schreibpädagogik | Theaterpädagogik | Klassismus | Selbstermächtigung | Erfahrungswissen |
biographisches Schreiben | Praxisübungen | Dossier: Klassismus und Kulturelle Bildung

Abstract
Klassismus als strukturelles Macht- und Gewaltverhältnis ist einer der wesentlichen Aspekte im
Bildungskontext und dennoch kaum thematisiert. Gleichzeitig sind pädagogische Institutionen und
pädagogisches Handeln oft selbst von klassistischen Praktiken, Diskursen und Normen geprägt und
reproduzieren diese. Schreiben und Erzählen gegen Klassismus wird in diesem Beitrag als produktive
Möglichkeit für Betroffene vorgestellt, Erlebnisse und Erfahrungen in Wut, Widerstand und
Selbstermächtigung umzuwandeln. Entlang der Zusammenhänge von Klassenherkunft und -
positionierung mit Erinnerung, Sprache und Selbstwirksamkeit gibt die Autorin Einblicke in ihre eigene
klassismuskritische Herangehensweise und stellt u.a. Schreib- & Erzählübungen vor. Der Artikel ist Teil
des Dossiers „Klassismus und Kulturelle Bildung“.

Klassismus ist – wie Sexismus oder Rassismus – ein strukturelles Macht- und Gewaltverhältnis. In Österreich
richtet sich Klassismus vor allem gegen Menschen aus der Arbeiter*innen- oder Armutsklasse, gegen
obdach- oder wohnungslose Menschen oder gegen einkommensarme oder erwerbslose Menschen.
Klassismus findet mit Worten und mit Handlungen statt und dient der Abwertung, Ausgrenzung,
Beschämung und Ausbeutung von Menschen.

Der Begriff Klassismus lehnt sich an den englischen Begriff classism an. Von The Furies Collective, einem
lesbisch-feministischen Kollektiv in den USA, wurde er in den 1970ern verwendet, um sich innerhalb ihres
Kollektivs mit sozialen Klassen auseinanderzusetzen. Schon bei ihnen wurde Klassismus mit
Heterosexismus und Rassismus zusammen, das heißt intersektional, gedacht. Wesentlich bei der
Klassismusperspektive (ebenso wie bei einer heterosexistischen oder auch einer rassistischen Perspektive)
ist das bezogen auf die Ausbeutung in (Re-)Produktionsverhältnissen. Alle drei Ebenen – das heißt, die

- 1 -



strukturelle/ideologische, die institutionelle und die individuelle Ebene – werden als miteinander verwoben
in den Blick genommen. Diese drei Ebenen bedingen einander und verbinden Klassentheorien mit (Anti-
)Diskriminierungsarbeit. Wie die us-amerikanische Schriftstellerin Rita Mae Brown, Mitglied der Furies,
beschreibt: „Class is much more than Marx’ definition of relationship to the means of production. Class
involves your behaviour, your basic assumptions about life, your experiences (determined by your class)
validate your assumptions, how you are taught to behave, what you expect from yourself and from others,
your concept of future, how you understand problems and solve them, how you think, feel, act” (Brown
1974:15).

Diese Beschreibung klassenspezifischer Einstellungen, Verhaltensweisen etc. ähneln dem, was der
französische Soziologe Pierre Bourdieu mit dem Konzept des „Habitus“ umschreibt (vgl. Bourdieu 1987 und
2001). Eng damit verbunden sind die unterschiedlichen Kapitalsorten, die Bourdieu unterscheidet und in
seine Klassenanalyse miteinbezieht. Dazu gehören neben dem „ökonomischen Kapital“, also Vermögen und
Eigentum, auch das „kulturelle Kapital“ wie Bildung, aber auch Gemälde oder Bücher und das „soziale
Kapital“, also die Netzwerke, in die wir eingebunden sind und über die wir verfügen (vgl. Bourdieu 1987).
Das Konzept des Habitus und die verschiedenen Kapitalsorten, über die wir verfügen oder die uns fehlen,
geben über unsere Klassenherkunft bzw. -position Auskunft. Mit der Klassenherkunft oder -position sind
Privilegien oder Diskriminierungen verbunden (ebd.).

Klassismuskritische Perspektiven als gesellschaftliches Analysemoment

Mit einer klassismuskritischen Perspektive lassen sich gesellschaftliche Verhältnisse in Bezug auf
Klassenzugehörigkeiten und die damit verbundenen Ein- und Ausschlüsse analysieren. Klassismuskritisch
bedeutet, dass es keine Verortung außerhalb von Klassenstrukturen und somit klassistischen Strukturen
gibt. Eine klassismuskritische Perspektive ermöglicht zudem soziale Ungleichheit herrschafts- und
machtkritisch zu analysieren. Arbeit und Vermögen, Gesundheit, Beziehungsfähigkeit, Gewalt, Bildung,
Kultur etc. – all das sind gesellschaftliche Bereiche, die unter einer klassismuskritischen Perspektive
analysiert werden müssen. Ein Bereich, in dem das schon länger passiert und dennoch kaum Veränderung
an der ideologischen Basis erreicht wurde, ist Bildung.

Verschiedene Studien kommen zu dem Ergebnis, dass soziale Mobilität in Form eines sozialen Aufstiegs
durch Bildung in Österreich äußerst schwierig und somit selten ist (vgl. Bachmann 2019). Gleichzeitig wird
der Bildungsaufstieg von dem neoliberalen Mythos der Chancengleichheit begleitet, dass alle Kinder –
unabhängig von ihrer sozialen Herkunft – durch Schulbildung dieselben Chancen auf Bildungserfolg und
somit Lebensverwirklichung haben: dass alle, die sich genügend anstrengen und es schaffen wollen, auch
schaffen und für ihre Leistung belohnt werden. Im Umkehrschluss bedeutet diese Ideologie, dass jene,
denen der soziale Aufstieg nicht gelingt, nicht genügend leisten.

Dass Bildung genauso vererbt wird wie Vermögen, dass Bildungsabschlüsse ohne entsprechende Netzwerke
nicht ausgespielt werden können, dass der soziale Aufstieg und Chancengleichheit politisch gar nicht
gewollt werden, wird verschwiegen. Gesellschaftspolitisch gelingt hier ein perfider Coup: Strukturell
bedingte Ungleichheit wird dem (Un-)Vermögen von Individuen zugrunde gelegt (vgl. Castro Varela 2014).

- 2 -



Klassismuserfahrungen von Jugendlichen in der außerschulischen Bildung

Jugendliche, die in außerschulischen Bildungseinrichtungen Basisbildungskompetenzen bzw.
Grundbildungskompetenzen erlangen oder Bildungsabschlüsse, wie den Pflichtschulabschluss, nachholen,
haben entweder unterbrochene Bildungsbiografien, zum Beispiel kriegs- oder fluchtbedingt, oder aber sie
sind am und im österreichischen Schulsystem gescheitert. Sehr oft sind dies Jugendliche, deren Eltern aus
der Arbeiter*innen- oder Armutsklasse kommen und selbst über nicht mehr als einen Pflichtschulabschluss
verfügen oder deren Eltern bzw. die Jugendlichen selbst eine Migrations- bzw. in den meisten Fällen
Fluchtgeschichte haben (vgl. El-Mafaalani 2021).

Scheitern bedeutet oftmals mit den Anforderungen der Schule nicht zurechtzukommen. Schulen sind, wie
der französische Philosoph Michel Foucault analysiert, „Orte der Disziplinierung“ (vgl. Foucault 1977).
Kinder und Jugendliche lernen dort nicht nur das anerkannte Fachwissen, sondern auch gesellschaftliche
Anforderungen, wie zum Beispiel ruhig sitzen, gehorchen, sich unterordnen, still sein, das Akzeptieren von
Autoritäten (ebd.). Das sind Anforderungen, die vor allem in bürgerlichen Klassen Qualität besitzen. Kinder,
die diese Qualitäten von Zuhause, durch ihr familiäres und soziales Umfeld mitbekommen, sind in der
Schule im Vorteil. Zugleich bringt es ein mehrgeteiltes Schulsystem wie in Österreich und Deutschland mit
sich, dass auch an das Zuhause Anforderungen gestellt werden. Zuhause wird hier als ein Rückzugsort
verstanden, um zu lernen oder die Hausaufgaben zu machen. Zuhause sind Eltern bzw.
Erziehungsberechtigte, die emotional unterstützen und dem Kind die nötigen zeitlichen und finanziellen
Ressourcen zur Verfügung stellen. Kann das nicht geleistet werden, wird die Schule häufig zu einem Ort der
Beschämung und des Scheiterns. Das sind Erfahrungen, die die Jugendlichen auch in die außerschulische
Bildung mitbringen. Wenn Jugendliche so viele Jahre an Beschämung und Erfahrungen des Scheiterns hinter
sich haben, ist es ebenso wenig nicht verwunderlich, wenn sie häufig kein positives Selbstbild haben.

Klassismus im Kulturbetrieb, künstlerischer Ausbildung und Kultureller Bildung

Kulturelle Bildung umfasst viele verschiedene Ausdrucksformen, bildende Kunst, Literatur, Schreiben, Tanz,
Theater, Fotografie etc. Klassismus ist auch auf einer kulturellen Ebene erfahrbar. Einerseits kommen auch
hier ökonomische Verhältnisse zum Tragen, zum Beispiel Eintritte in Museen, Materialien zum
Kunstschaffen oder Gelder für Musik-, Tanz- und anderen Unterricht. Das zieht sich weiter in künstlerische
Ausbildungen.

An künstlerischen Hochschulen sind Studierende aus der Arbeiter*innen- oder Armutsklasse
unterrepräsentiert (vgl. Rothmüller 2010). Obwohl künstlerische Hochschulen in ihrem Zugang
niederschwelliger sind als andere Hochschulen (in Österreich ist die Matura keine Zugangsvoraussetzung
für Kunsthochschulen), bleibt ein künstlerisches Studium dennoch hochschwellig: Materialien müssen
gekauft werden; es muss ausreichend Platz und Zeit zur Verfügung stehen; und schließlich auch die
Aussicht, von der eigenen Kunst leben zu können. All das ist wesentlich einfacher, wenn die
entsprechenden Kapitalsorten vorhanden sind. Auch wenn das Kunstschaffen für viele prekär ist, entschärft
sich die Situation doch ein Stück weit, wenn man ggf. in einer von den Eltern finanzierten oder von den
Großeltern vererbten Eigentumswohnung wohnt oder die Aussicht auf ein Erbe drohende Altersarmut
abschwächt. Zusätzlich spielt auch das soziale Kapital eine Rolle, d.h. über welche sozialen Netzwerke
verfügen Kunstschaffende? Ein entsprechendes Netzwerk erleichtert Zugang zu Ressourcen wie
Finanzierung, Räumlichkeiten, Ausstellungsmöglichkeiten und Kontakten.

- 3 -



Doch auch abseits einer akademischen Kunstausbildung findet sich Klassismus in den gängigen
bürgerlichen Kulturstätten wieder. Gerade der Kulturbereich funktioniert über Abgrenzung: Hochkultur,
Populärkultur, seichte Literatur etc. Aber auch: Wer wird sich als Zielpublikum vorgestellt? Wer bekommt
wie viel bezahlt? Wessen Geschichten werden erzählt? Wer wird wie dargestellt? Die Kulturanthropologin
und Klassismusforscherin Francis Seeck äußert sich dazu wie folgt: „Klassismus prägt den Kulturbetrieb
grundlegend. Veränderungen müssen beim Programm, Personal und Publikum ansetzen. Im Programm
sollten Klassenverhältnisse und Klassismus stärker thematisiert werden, aber auf eine weniger
voyeuristische Weise, als es aktuell passiert. Institutionen sollten ehrlich reflektieren, dazu braucht es auch
mehr Forschung, wie Klassismus sich auf die Stellenbesetzungen auswirkt und wie ungleich die Bezahlung
aktuell ist. Und zudem kann reflektiert werden, welches Publikum man eigentlich erreicht.“
(Seeck/Brakonier 2021)

In der Kulturellen Bildung kann es nicht darum gehen Jugendliche und jungen Erwachsenen, denen
Bildungsferne unterstellt wird für kulturelle Institutionen fit zu machen oder nur eine Lesart von Kultur im
Blick zu haben. Es darf nicht nur um Bildung zur kulturellen Teilnahme gehen. Dies setzt – wieder – eine
Leerstelle im Individuum voraus, hat – wieder – den defizitären Blick im Fokus. Es muss stattdessen darum
gehen, dass sich die Kulturinstitutionen verändern. Und zwar nicht nur in Hinblick darauf, wen sie erreichen
wollen, sondern – radikaler – müssen das herrschende Kultur- und Kunstverständnis hinterfragt werden.
Menschen müssen nicht als Zielgruppen gesehen, sondern als Akteur*innen in den Prozess hinein geholt
werden. Nur so lassen sich die vorhandenen, exkludierende Strukturen aufbrechen und verändern.
Kulturelle Bildungsarbeit, die sich dem Ziel verschreibt, Strukturen zu hinterfragen, sie zu verändern,
Handlungsmacht herzustellen und sich selbst in Bezug zur Gesellschaft zu setzen, ist Bildung hin zur
Veränderung. In diesem Sinne ist kulturelle Bildung immer politisch.

Schreiben und Erzählen gegen Klassismus

Schreibpädagogik verbindet kreatives Schreiben mit pädagogischen Haltungen und Zugängen. Bei Übungen
des kreativen Schreibens geht es nicht nur um das Schreiben an sich, sondern auch um den Austausch
darüber. Ein etablierter Teilbereich der Schreibpädagogik ist das Biografische Schreiben. Biografisch zu
schreiben bedeutet, sehr nah an dem eigenen Erleben den eigenen Erfahrungen zu sein. Damit in den
Austausch mit anderen zu gehen, ist nicht immer einfach. Aber der Austausch hat das Potenzial, einander
zu begegnen, einander zu berühren, in Resonanz miteinander zu gehen, neue Sichtweisen auf das Erlebte
zu bekommen, Verbindungen herzustellen usw. Gerade im Biografischen Schreiben kann Klassismus eine
große Rolle spielen.

Bezogen auf Schreibpädagogik zeigt sich Klassismus zum Beispiel daran, mit welchem Selbstverständnis
und welcher Leichtigkeit sich Teilnehmer*innen dem Erinnern zuwenden, aber auch dem Erzählen und dem
Schreiben darüber.

Die eigene soziale Herkunft aus der Arbeiter*innen- und/oder Armutsklasse zu thematisieren ist nicht
einfach – gerade, wenn die Herkunft des Gegenübers eine ganz andere als die eigene ist. Wenn Menschen
am Tisch erzählen was ihre Großeltern studiert haben, ist es schwierig sagen zu müssen, dass man über die
Großeltern mütterlicherseits gar nichts weiß und jene väterlicherseits Straßenkehrer waren. Erzählt man es
doch, ist die Reaktion darauf oft Schweigen und Unbehagen, man selbst fühlt sich schnell als
Spaßverderber*in.

- 4 -



Nichterzählen, nicht alles erzählen, ausweichend antworten, erfinden, flüchten etc. sind Strategien solche
Situationen zu vermeiden. In den häufigsten Fällen ist es Scham, die über die eigene soziale Herkunft
schweigen lässt. Klasse ist nach wie vor ein Tabu. Dazu kommt vielfach ein Unbehagen. Bei den einen ist es
ein Unbehagen ob ihrer Privilegien bei den anderen ein Unbehagen über das, was ihnen vermeintlich oder
tatsächlich fehlt, wie Selbstsicherheit, Eloquenz, Netzwerke. So sprechen wir alle nicht darüber und so
wissen wir auch häufig nichts voneinander, zumindest nicht wirklich.

Meine Familie, mein Schulbesuch, mein Wochenende, meine erste Liebe... sind Situationen, Begebenheiten,
Erlebnisse, die viele Menschen teilen und in biografischen Schreibworkshops oft und gerne thematisiert
werden. Was ist aber, wenn Erlebnisse und Erfahrungen nicht einer gesellschaftlichen Norm entsprechen?
Nicht dem, was gemeinhin als normal gilt? Heteronormatives Begehren ist häufig leicht erinnert und
erzählt. Was aber, wenn meine erste Liebe als Frau einer Frau galt? Was, wenn ich in einem Kinderheim
aufgewachsen bin? Wie viel Abwägen, ob ich überhaupt davon erzähle (oder nicht doch etwas erfinde), wie
viel davon ich erzähle, steckt dann dahinter? Wie viel Überwindung kostet es mich? Wie sehr habe ich
danach das Gefühl, zu viel preisgegeben zu haben?

In der schreibpädagogischen Praxis gibt es verschiedene Wege, sensibel damit umzugehen. Zwei
Möglichkeiten, – die unabhängig davon sind, ob sich die Gruppenteilnehmer*innen schon gut kennen und
Vertrauen zueinander haben – sind die Öffnung der Aufgabenstellung und das einleitende Hinzustellen der
eigenen Erfahrung. Wie das in der Praxis funktionieren kann, möchte ich anhand eines Übungsbeispiels, das
ich sehr oft in ganz unterschiedlichen Kontexten verwende, verdeutlichen. (Auch mit Jugendlichen in der
außerschulischen Bildungsarbeit, da es hier unerheblich ist wie gut jemand schreiben gelernt hat, um
welches Schriftsystem es sich handelt etc. Die Übung funktioniert erzählend genauso gut wie in
Kombination von Schreiben und Erzählen.)

Das ist ein Beispiel, wie Raum geschaffen werden kann, um das Erzählen zu ermöglichen, um andere zu
Wort kommen zu lassen. Es geht bei der Themenwahl auch darum, Erzählanlässe zu finden, die möglichst
inkludierend sind. Gesprächs- und Erzählanlässe zu bestimmen sind Ausdruck von Macht. Andere nicht zu
Wort kommen lassen, ist auch eine Form von Macht. Räume nicht zur Verfügung zu stellen, in denen
gesprochen werden kann und zugehört wird, ist eine Form von Silencing.

Übung 1: Wie ich schreiben gelernt habe…

Ich möchte euch eine Geschichte erzählen, davon, wie ich schreiben gelernt habe: „Ich bin bei meiner
Großmutter aufgewachsen. Sie konnte nur die deutsche Kurrentschrift. Meine Großmutter war schon recht
betagt. Also musste ich immer ins Dorf einkaufen gehen. Sie hat den Einkaufszettel in Kurrent geschrieben.
Ich musste in der Greißlerei vorlesen, was sie brauchte. So war die deutsche Kurrentschrift die erste Schrift,
die ich lesen konnte. Der Greißler hat irgendwann begonnen auf den Einkaufszettel neben den Wörtern in
Kurrent die „deutsche“ Übersetzung zu schreiben. Zuhause habe ich die Worte geübt, Milch, Brot, Eier. So
habe ich schreiben gelernt.“ (Betina Aumair)

>> Überlegt, wie ihr schreiben gelernt habt. Könnt ihr euch noch an etwas Bestimmtes erinnern? Schreibt
in ein paar Stichworten eure Erinnerungen auf und erzählt euch im Anschluss gegenseitig davon.

- 5 -



Silencing ist ein Begriff, der aus dem Englischen kommt. Übersetzt bedeutet es „zum Verstummen bringen“
oder auch „zum Schweigen bringen“. Silencing kann verschiedene Bedeutungen haben: „das
wahrnehmbare Unausgesprochene, Unterdrückbare, Gelöschte, Ungehörte, Unaussprechliche, Nicht-
Artikulierbare […], Entfremdung, Falschdarstellungen, Narrativ-Kannibalismus, fehlende Terminologien,
zugeschriebene Nicht-Existenz, Isolation, Einsamkeit, Nicht-Sprechen, Nicht-Kommunizieren, bei sich zu
behalten, was wirklich gesagt werden will, […]“ (Kessé 2018:6). Schweigen bzw. zum Schweigen gebracht
werden ist in repressive Machtstrukturen eingelassen. In Verbindung mit Klassismus bedeutet Silencing
keine Worte für das Erleben sozialer Exklusion und Abwertungserfahrungen zu haben oder auch keinen Ort,
an dem die eigenen Geschichten erzählt und gehört werden können und an dem man mit dem eigenen
Erleben mit anderen in Resonanz gehen kann. Schweigen und Unterdrückung gehen Hand in Hand. Das
Recht zu sprechen und die Erfahrung, gehört und verstanden zu werden, ernst genommen und auch
wahrgenommen zu werden ist immer ein soziales Privileg, das über soziale Zugehörigkeit und
Machtstrukturen verhandelt wird (vgl. Spivak 2007).

Erzählen als Mittel der Selbstermächtigung und Ausdruck von Identität

Erzählen kann als eine grundlegende menschliche Tätigkeit betrachtet werden, die dabei hilft, Erfahrungen
zu verarbeiten, Wissen zu teilen, Identitäten zu formen und Verbindungen mit anderen Menschen
aufzubauen. Die Fähigkeit, Geschichten zu erzählen und zu verstehen ist ein wesentlicher Bestandteil
sozialer Interaktion. Die Art und Weise, wie wir über uns selbst erzählen, ist von kulturellen und sozialen
Normen geprägt – was dazu führen kann, dass Erfahrungen auf bestimmte Weise präsentiert werden oder
Erzählungen angepasst werden, um zum Beispiel Akzeptanz zu erfahren.

Erzähltheoretische Ansätze haben das Potenzial, Machtverhältnisse in Erzählungen zu erkennen. Wer hat
das Recht, eine Geschichte zu erzählen und welche Perspektiven werden präsentiert? Welche Sprache und
Erzähltechniken werden verwendet und wie beeinflussen sie die Wahrnehmung der Geschichte? Diese
Fragen können dazu beitragen, die Art und Weise zu verstehen, wie Erzählungen den Status quo
aufrechterhalten oder dazu beitragen können, soziale Veränderungen zu fördern. Erzähltheoretische
Ansätze können so auch dazu beitragen, den Einfluss von Klassismus in verschiedenen Formen von
Erzählungen zu erkennen und zu kritisieren. Indem wir uns bewusst machen, wie Erzählungen soziale
Ungleichheit reproduzieren oder auch dazu beitragen können, diese zu überwinden, können wir eine
kritischere Perspektive auf Geschichten und ihre Bedeutung in unserer Gesellschaft entwickeln.

Bei der Arbeit zu dem Buch von Brigitte Theißl und mir (2020), in dem wir Porträts mit Menschen über ihren
Weg von einer Arbeiter*innen- und/oder Armutsklasse in die akademische Welt geschrieben haben, kam bei
der Frage, ob wir sie interviewen dürfen, die Sorge, ob die eigene Geschichte interessant genug wäre und
die Verwunderung, dass das, was sie zu erzählen hätten, jemanden interessieren könnte. Und schließlich
die Überraschung darüber, dass sich Menschen für ihre Geschichten interessieren und sogar in ihren
Erzählungen wiederfinden und rückmelden, wie erleichternd, befreiend und schön es sei zu lesen, dass es
auch andere gibt, die Ähnliches erlebt haben. Das ist das verbindende Moment von Erzählungen. Im
Erzählen über sich selbst verleihen wir unserer individuellen Identität Ausdruck. Über sich selbst erzählen
bedeutet, den Verlauf des eigenen Lebens in eine sinnstiftende Ordnung zu bringen und den Ereignissen
darin Bedeutung zu geben. Das heißt, unsere Identität ist stark an das Erzählen gebunden. Wir stellen sie
allerdings nicht nur über den Akt des Erzählens her, sondern sie entsteht auch durch das Gegenüber, indem
wir uns mit dem Gegenüber vergleichen oder abgrenzen. Identität ist somit ein relationaler Prozess und

- 6 -



verändert sich von Erzählung zu Erzählung. Jede neue Begegnung hat Einfluss darauf, wie wir uns selbst
erleben und selbst erzählen.

Aber nicht nur Individuen konstituieren ihre Identität über Erzählung, sondern auch größere Verbünde wie
Familien oder Vereine bzw. die Gesellschaft per se. Dabei werden aber nicht alle Geschichten
gleichermaßen gehört. Nicht alle Menschen haben die gleiche Möglichkeit, ihre Geschichten zu erzählen.
Die nigerianische Autorin Chimamanda Ngozi Adichie thematisierte 2009 in einem Vortrag die Gefahr einer
einzigen Geschichte („The Danger of a Single Story“). Sie spricht davon, dass es wichtig sei, möglichst viele
Geschichten zu erzählen bzw. Geschichten aus möglichst vielen Perspektiven zu erzählen und zu hören.
Wenn immer nur eine einzige Geschichte erzählt wird, besteht die Gefahr, dass diese Geschichte zur Norm
erhoben wird und alle anderen Geschichten ungehört bleiben. Es geht auch darum, dass die Geschichten
von den Menschen, die sie erlebt haben, selbst erzählt werden und nicht, wie es häufig vorkommt,
Menschen der privilegierten Mehrheitsgesellschaft die Geschichten von Menschen nicht-privilegierter
Minderheiten erzählen und deren Realität interpretieren. Erzählungen geben nicht nur Informationen weiter,
sondern sind auch Zeichen von Macht: Sie geben vor, was sagbar ist oder worüber geschwiegen werden
muss.

Klassismus ist etwas, worüber nach wie vor geschwiegen wird. Das hängt auch damit zusammen, dass es
für diese Erfahrungen (noch) kein gesellschaftlich anerkanntes Vokabular gibt. Die Jugendlichen, mit denen
ich arbeite, haben allesamt Abwertung aufgrund ihrer sozialen Herkunft oder ihrer Klassenzugehörigkeit
erfahren. Zugleich haben sie auch sexistische und/oder rassistische Erfahrungen gemacht. Bemerkenswert
ist, dass sie rassistische oder sexistische Diskriminierungserfahrungen klar erkennen und benennen
können. Anders ist es bei klassistischen Abwertungen. Sie merken sehr wohl, wo ihr Platz in der Gesellschaft
ist, aber die Zuordnung dieser Verletzungen als Klassismus zu begreifen ist kaum verbreitet. Auch nicht die
Erkenntnis, dass Klassismus strukturell verortet ist. Im Gegenteil: zumeist haben sie verinnerlicht, dass sie
selber schuld seien, weil sie sich eben zu wenig angestrengt hätten. Sie übernehmen ein
gesellschaftspolitisches Versagen als individuelles. Diese Jugendlichen existieren innerhalb einer
Machtstruktur, die es ihnen nicht erlaubt die Strukturen zu erkennen oder beim Namen nennen zu können –
das ist auch eine Art, jemanden zum Schweigen zu bringen. Es ist die Unsichtbarmachung von
Machtstrukturen durch die Normalisierung und Normierung von bestimmten, gesellschaftlich gern gehörten
Erzählungen.

Die eigene Stimme zu finden ist der erste wichtige Schritt in Richtung einer Wiedererlangung der eigenen
Autorität und Präsenz in einer Welt, die durch Rassismus, Sexismus und Klassismus geprägt ist.

Biografiearbeit als Mittel der Selbstwirksamkeit

Meine Erfahrungen in der Schreibpädagogik zeigen mir, dass das biografische Arbeiten eine große Chance
für das Erleben von Selbstwirksamkeit eröffnet. Damit biografisches Material generiert wird, müssen sich
die Teilnehmenden bis zu einem gewissen Grad demaskieren und öffnen. Dies ist mit Anstrengung
verbunden. Das Besondere an der Selbstwirksamkeitserfahrung der Biografiearbeit ist, dass die
Teilnehmenden Erfolgserlebnisse bezüglich ihrer Erfahrungen und Geschichten erleben. Sie werden als
Person mit ihrer Geschichte nicht nur akzeptiert, sondern auch für das Teilen wertgeschätzt. Ihre
Geschichte, ihre Ansichten und ihre Weltanschauungen werden zu ihrer Ressource. Sie erleben
Selbstwirksamkeit, indem sie sich ein Stück weit der Welt zuwenden und öffnen.

- 7 -



Biografiearbeit im Kleinen – also nicht die großen lebensbegleitenden Erzählungen, sondern Erzählungen
aus dem eigenen Alltag – sind eine weitere Möglichkeit, Menschen mit ihrer Realität einzubeziehen.
Anleitungen für die Bearbeitung und die Auseinandersetzung mit dem Erlebten, damit es Teil der eigenen
Geschichte werden kann, gibt das „Theater der Unterdrückten“ von Augusto Boal (1985). Die Jugendlichen
sind dabei die Erschaffer*innen einer neuen theatralen bzw. künstlerischen Welt und werden mit ihren
Gedanken, ihrem Sein und in ihrer Kreativität ernst genommen. Dabei wird das biografische Material in
Szene gesetzt und Teil einer gemeinsamen theatralen Inszenierung. Die Teilnehmer*innen erfahren, dass
ihre Gedanken, Texte und Improvisationen weiterverarbeitet und verändert werden können. Dies kann eine
Selbstwirksamkeitserfahrung für die Teilnehmenden sein.

Eine Besonderheit an der Stückentwicklung ist, dass sie verschiedene Formen beliebig kombinieren kann.
Somit können alle Künste interdisziplinär in die Stückentwicklung aufgenommen und kombiniert werden.
Das Theater der Unterdrückten besteht aus unterschiedlichen Formaten, die aber miteinander verbunden
sind. Zwei wesentliche Formate, die ich im schreibpädagogischen Kontext häufig anwende, sind das
Forumtheater und das Bildtheater. Beim Forumtheater wird eine Szene aus dem Alltag gezeigt, die eine
Unterdrückungssituation darstellt. Das Publikum wird eingeladen, aktiv in die Szene einzugreifen, um
Lösungen zu finden und alternative Handlungsmöglichkeiten auszuprobieren. Beim Bildtheater wird eine
Idee, ein Konflikt oder eine Situation dargestellt, indem die Schauspieler stille Bilder oder Standbilder
kreieren. Das Publikum wird dann eingeladen, die Standbilder zu interpretieren und alternative Lösungen
für die dargestellte Situation vorzuschlagen. Somit können alle Künste interdisziplinär in die
Stückentwicklung aufgenommen und kombiniert werden. Diese können in der Inszenierungsarbeit
ressourcenorientiert an die Teilnehmenden angepasst werden. Voraussetzung für die erfolgreiche
Biografiearbeit ist, dass die Teilnehmer*innen sich freiwillig auf diese Methode einlassen und eine Distanz
zu dem Erlebten herstellen können. Zudem darf Material zurückgezogen werden, wenn es zu persönlich ist.

Bei dem Schreiben unseres Buches „Klassenreise. Wie die soziale Herkunft unser Leben prägt“ (2020),
haben Brigitte Theißl und ich zwei Zugänge zur eigenen Geschichte erfahren, die mir für meine
schreibpädagogische Arbeit wichtig erscheinen: Einerseits war es für manche Portraitierten schwierig, ihre
erzählte Geschichte hochsprachlich und verschriftet wiederzuerkennen und sich damit zu identifizieren.
Bisher waren sie mit ihren Geschichten mündlich und im Dialekt verbunden. (Ich benutze bewusst den
Begriff der Hochsprachlichkeit anstatt des Begriffes der Standardsprachlichkeit, da es für viele Menschen
aus der Arbeiter*innen- und Armutsklasse tatsächlich eine hochschwellige Sprache ist.) Die
Hochsprachlichkeit, wie auch die Verschriftlichung, hat ihre Geschichten verfremdet und der eigenen
Geschichte damit eine zusätzliche, beinahe fiktionale Realität verliehen. Gleichzeitig lag gerade in diesem
Verfremdungseffekt für manche Porträtierten das Momentum, das sie zustimmen ließ, ihre Geschichte zu
veröffentlichen. Diesen Verfremdungseffekt durch Hochsprachlichkeit schätze ich in seiner Bedeutung sehr
hoch für die schreibpädagogische Arbeit mit Biografiefokus ein. Gerade, wenn mit den biografischen
Erlebnissen der Teilnehmer*innen für eine Stückentwicklung weitergearbeitet wird, kann eine Distanzierung
hilfreich sein, um sich den Erlebnissen wieder (anders) nähern zu können.

Um ein positives Selbstkonzept zu stärken, ist es auch aus einer pädagogischen Perspektive wichtig, das
Erleben von Selbstwirksamkeit zu fördern. Teilnehmer*innen erleben sich als selbstwirksam, wenn sie einen
Erfolg haben, den sie ihrer Anstrengung und Fähigkeit zuschreiben können. Erfolge stärken die
Selbstwirksamkeitserwartung, Misserfolge hingegen schwächen sie. Wenn jedoch einmal starke
Selbstwirksamkeitsüberzeugungen entstanden sind, haben einzelne Misserfolge weniger nachteiligen

- 8 -



Einfluss auf die Selbstwirksamkeitserwartung. Jugendliche aus nicht-privilegierten Backgrounds haben nicht
unbedingt ein positives Selbstkonzept. Sie haben häufig einen langen Weg des Scheiterns im formellen
Bildungskontext hinter sich. Das ist auch ein Grund, warum außerschulische Kulturangebote so zentral sind:
Es ist ein anderes Setting. Es ist ein Setting, das unter Umständen räumlich weniger an Schule erinnert, also
können ihre Haltungen und Einstellungen andere sein. Ich kenne es von mir selbst: Sobald ich ein
Schulgebäude betrete, werde ich wieder zu der Schülerin, die ich war – und Schule war für mich extrem
schwierig. Das ist nicht so, wenn ich in eine Werkstatt gehe, in einen Proberaum, in einen Kunstraum, also
in einen Raum, der nicht wie Schule aussieht und sich nicht wie Schule anfühlt.

Sprachlosigkeit überwinden und Widerstand bieten

In der nächsten Übung geht es um Widerstand. Es geht um die Sprachlosigkeit und den Widerstand
dagegen, indem Wörter und Begriffe dafür entwickelt werden, was bisher nicht gesagt werden konnte. In
einem ersten Schritt kann es um einen Namen für belanglose Dinge gehen: Das Geräusch von
frischgefallenem Schnee, wenn man auf ihm geht; ein Wort dafür, wenn der Körper satt, aber der Mund
noch immer hungrig ist etc. Aber dabei muss es nicht bleiben. In einem zweiten Schritt kann es auch um
Gefühle in Situationen der Beschämung gehen. Wichtig ist, dass es um Situationen geht, die die
Teilnehmer*innen selbst einbringen. Das müssen nicht unbedingt eigene Erlebnisse sein. Die Geschichten
können die anderer sein – aber zu Situationen, die bekannt sind. Fragen, die ich dann stelle sind: Kennt ihr
solche Situationen auch? Was löst das in euch aus? Und dann suchen wir Worte für ihre Gefühle. Manchmal
sind Worte wie Wut oder Angst ausreichend. Aber manchmal braucht es neue Worte, weil die bekannten
nicht passen oder nicht ihre eigenen sind.

Die Schwarze us-amerikanische Schriftstellerin bell hooks hat sich in verschiedenen Büchern und Essays mit
Sprechen als Widerstand beschäftigt (u.a. hooks 1989). Sie schreibt, dass für Unterdrückte, Kolonisierte und
Ausgebeutete die Bewegung vom Schweigen in die Rede eine Geste mutiger Aufsässigkeit sei. Sie sei eine
Geste, die heilt, die neues Leben schafft und neues Wachstum ermöglicht (ebd.). Dieser Akt des
Zurücksprechens, des talking back, ist nicht nur eine Geste der leeren Worte. Er ist Ausdruck unserer
Bewegung vom Objekt zum Subjekt – die befreite Stimme. Zurücksprechen bedeutet Widerstand gegen
diskriminierende Verhältnisse und ist ein Zeichen der Subjektwerdung. Es ist ein emanzipierender Akt für

Übung 2: Wie heißt eigentlich…? 

Wie heißt das Geräusch von Schritten auf frisch gefallenem Schnee?

>> Schreibt auf kleinen Zetteln, wofür ihr ein neues Wort sucht. Gebt sie alle in einen Topf und dann zieht
einen Zettel. Findet in kleinen Gruppen ein Wort dafür. Im Anschluss könnt ihr abstimmen: Welche drei
Begriffe geben am besten wieder, was gesucht wird? Die Erfinder*innen der drei gewinnenden Wörter
preisen nun in einer kurzen Debatte ihr Wort an, um das Publikum zu überzeugen. 

Übrigens: Ich finde, das Wort „Nawar“ drückt am besten aus, wie sich das Geräusch von Schritten auf frisch
gefallenem Schnee anhört.

Was wird damit geübt? Sich mit Sprachlosigkeit auseinanderzusetzen, auch das zu reflektieren: Wie fühlt
sich etwas an? Und im besten Falle führt die Übung auch zur Erkenntnis: Ich kann Sprache finden. 

- 9 -



das sprechende Subjekt (ebd.).

Gerade für Jugendliche, die Deutsch als Zweit- oder Drittsprache lernen, hat die kreative
Auseinandersetzung mit Sprache eine besondere Bedeutung und Energie. Einerseits sind sie als
Sprachenlernende immer mit einem defizitären Spracherleben konfrontiert. Sie können selten ausreichend
Deutsch, als dass sie ungezwungen sprechen würden; als dass nicht in ihrem Kopf noch eine Ebene
mitbedient werden würde, sobald sie zu sprechen beginnen – eine grammatikalische Ebene, eine
semantische Ebene, eine phonetische etc. Auch im Sprachunterricht werden sie in erster Linie damit
konfrontiert, was sie noch nicht können. Zudem sind sie im Sprachenlernen damit konfrontiert, dass die
Themen relevant sein müssen: relevant für die Schule oder für die zukünftige Erwerbsarbeit oder für das
Bestehen der Staatsbürger*innenschaftsprüfung. Sich im Rahmen von Schreibworkshops kreativ mit
Sprache auseinanderzusetzen, ist etwas, womit sie im herkömmlichen Sprachunterricht kaum in Berührung
kommen. Zu sehen, wie viel Spaß eine kreative Beschäftigung mit Sprache machen kann, welche
Leichtigkeit Sprache auf einmal bekommt, ist für Teilnehmende wie Anleitende wunderbar.

Sprache hat immer beide Anteile: Sie kann unterjochen und sie kann befreien. In den schreibpädagogischen
Workshops, die ich mit nicht-privilegierten Jugendlichen gestalte, geht es immer ganz stark um dieses
Zurücksprechen. Dafür braucht es Stimme, Sprache, Wort. In einem ersten Schritt geht es darum: Ich
spreche, das heißt, ich bin da, ich erhebe mich.

Geschichten von Unten

Ich möchte hier abschließend noch einmal Bezug auf das Konzept des „talking back“ von bell hooks (1989)
nehmen. Für bell hooks ist „talking back" eine Form des Empowerments und des Widerstands, insbesondere
für marginalisierte Gruppen, die oft von den vorherrschenden Machtstrukturen unterdrückt werden (ebd.).
Es ermutigt dazu, die eigene Stimme zu nutzen, um gegen Diskriminierung, Sexismus, Rassismus,
Klassismus und andere Formen der Unterdrückung anzukämpfen. Das Konzept geht über den reinen Akt
des Widerspruchs hinaus. Es beinhaltet auch die Fähigkeit, alternative Erzählungen und Perspektiven zu
schaffen, die die vorherrschenden Machtstrukturen in Frage stellen und alternative Möglichkeiten des
Denkens und Handelns aufzeigen. Es geht darum, die eigenen Erfahrungen, Gefühle und Gedanken zu
artikulieren und dabei gleichzeitig auf die Stimmen und Erfahrungen anderer zu hören. Und das wird in
Schreibworkshops auf kreative Weise erprobt und ermöglicht. Ich denke, das steht auch in einem Kontext
des historischen Ansatzes der „Geschichte von Unten“ (vgl. Freire 1973). Dieser Ansatz zielt darauf ab,
Perspektiven und Erfahrungen von Menschen aus marginalisierten Klassen und sozialen Schichten, von
Minderheiten und Subkulturen zu beleuchten (ebd.). Er kann auch dazu beitragen, bestehende historische
Erzählungen und Vorstellungen zu hinterfragen und zu erweitern, indem alternative Perspektiven und
Interpretationen präsentiert werden. Geschichten von Unten tragen dazu bei, eine breitere und vielfältigere
Vorstellung von Geschichte zu schaffen, die die Erfahrungen und Perspektiven aller Menschen
berücksichtigt. Sie trägt dazu bei, historische Erzählungen zu dekonstruieren, Stereotype zu überwinden
und die Geschichten derjenigen hörbar zu machen, die in herkömmlichen Erzählungen oft unsichtbar sind.

In einem politischen Kontext, also in einem Kontext der Ermächtigung, muss es nicht unbedingt um ein
dialogisches Prinzip gehen. Ein erstes Moment kann die Gegenrede als Gegengewicht Platz einnehmen:
nicht zu schweigen, der Aufforderung zu schweigen nicht nachzukommen. Denn ja, Schweigen kann etwas
sehr Kraftvolles sein. In einem Kontext, wo verlangt wird sich zu erklären ist Schweigen ein Moment des
Widerstands. Aber wenn verlangt wird stillzuhalten und unsichtbar zu sein, ist eine erste Möglichkeit des

- 10 -



Widerstands, das Wort zu erheben. Unabhängig davon wie zittrig dieses Wort ist, wie unvollständig, wie
leise. Durch die Wiederholung gewinnt es an Standhaftigkeit, an Ganzheit, an Lautstärke. Das heißt, es geht
um die Aneignung von Sprache, des Sprechens, des Erzählens, des Darstellens und somit um die Aneignung
von Hörbarkeit und damit Sichtbarkeit. Schweigen und Unterdrückung gehen Hand in Hand. Die eigene
Stimme zu finden, ist der erste Schritt in Richtung Selbstbestimmung und Präsenz.

Verwendete Literatur
Adichie, Chimamanda Ngozi (2009): The Danger of a Single Story. Online unter:
https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/c (letzter Zugriff am 08.05.2023).

Aumair, Betina/Theißl, Brigitte (2020): Klassenreise. Wie die soziale Herkunft unser Leben prägt. Wien: ÖGB.

Bachmann, Andreas (2019): Aufstieg durch Bildung? In Österreich kaum zu schaffen. Online unter:
https://www.moment.at/story/aufstieg-durch-bildung-oesterreich-kaum-zu-schaffen (letzter Zugriff am 12.02.2023).

Boal, Augusto (1985): Theater der Unterdrückten. Frankfurt/Main.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001): Wie die Kultur zum Bauern kommt. Über Bildung, Schule & Politik. Schriften zur Politik & Kultur 4.
Hamburg: VSA.

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Brown, Rita Mae (1974): The Last Straw. In: Bunch, Charlotte: class & feminism (13-23). Baltimore: Diana Press.

Castro Varela, María do Mar (2014): Bildungsprivilegien für alle! Online unter: http://www.migrazine.at/artikel/bildungsprivilegien-f-
r-alle (letzter Zugriff am 12.02.2023).

El-Mafaalani, Aladin (2021): Mythos Bildung. Die ungerechte Gesellschaft, ihr Bildungssystem und seine Zukunft. Köln: Kiepenheuer
Witsch.

Foucault, Michel [1982] (2005): Raum, Wissen und Macht. Übersetzt von Michel Bischoff. In: Ders.:  Dits et Ecrits. Schriften. Vierter
Band (324–341). Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1976): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Freire, Paulo (1973): Pädagogik der Unterdrückten. Hamburg: Rowohlt.

hooks, bell (1989): Talking Back: Thinking Feminist, Thinking Black. Boston: South End Press

Kessé, Emily Ngubia/Hamaz, Sofia (2008): Als Vorwort: Eine Unterhaltung über Silence. In: Kessè, Emila Ngubia (Hrsg.): Stille
Macht. Silence und Dekolonialisierung; Silence, Wissen und Machtstrukturen (6-18). Berlin: w_orten & meer.

Rothmüller, Barbara (2010): BewerberInnen-Befragung am Institut für Bildende Kunst 2009. Wien: Akademie der bildenden Künste.
Online unter: https://www.akbild.ac.at/de/universitaet/arbeitskreis-fur-gleichbehandlungsfragen/aufgaben-und-
tatigkeitsfelder/endbericht.pdf/@@download/file/ (letzter Zugriff am 12.02.2023).

Seeck, Francis/Brakonier, Verena (2021): „Wenn's im Theater um Armut geht, trägt oft wer ein Feinripp-Shirt“. Online unter:
https://www.zeit.de/hamburg/2021-04/klassismus-kunstszene-bildungsbuergertum-verena-brakonier-francis-seeck/komplettansicht
(letzter Zugriff am 12.02.2023).

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007) [1988]: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Artikulation. Aus dem
Englischen von Alexander Joskowicz und Stefan Nowotny. Wien: Turia + Kant.

Valk, Anne (2008): Radical Sisters: Second-Wave Feminism and Black Liberation in Washington, D.C: Urbana and Chicago: University
of Illinois Press.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

- 11 -

https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/c
https://www.moment.at/story/aufstieg-durch-bildung-oesterreich-kaum-zu-schaffen
http://www.migrazine.at/artikel/bildungsprivilegien-f-r-alle
http://www.migrazine.at/artikel/bildungsprivilegien-f-r-alle
https://www.akbild.ac.at/de/universitaet/arbeitskreis-fur-gleichbehandlungsfragen/aufgaben-und-tatigkeitsfelder/endbericht.pdf/@@download/file/
https://www.akbild.ac.at/de/universitaet/arbeitskreis-fur-gleichbehandlungsfragen/aufgaben-und-tatigkeitsfelder/endbericht.pdf/@@download/file/
https://www.zeit.de/hamburg/2021-04/klassismus-kunstszene-bildungsbuergertum-verena-brakonier-francis-seeck/komplettansicht


Betina Aumair (2023): Schreibpädagogik und Klassismus – Schreiben und Erzählen als widerständige Praxis. In: KULTURELLE BILDUNG
ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/schreibpaedagogik-klassismus-schreiben-erzaehlen-widerstaendige-praxis
(letzter Zugriff am 18.09.2023)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 12 -

https://www.kubi-online.de/artikel/schreibpaedagogik-klassismus-schreiben-erzaehlen-widerstaendige-praxis
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

