
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Normativität der Kulturellen Bildung
von Susanne Keuchel

Erscheinungsjahr: 2023 / 2022

Stichwörter:
Konzept Kultureller Bildung | Kulturpädagogik | Ökonomisierung | (Neo-)Liberalisierung |
formale Bildung | non-formale Bildung | gesellschaftlicher Zusammenhalt | Nachhaltigkeit

Abstract
Normativität, im Lateinischen Norm, Richtschnur, Maßstab, Regel bzw. Vorschrift, kann als deskriptiv-
beschreibend oder als präskriptiv-vorschreibend verstanden werden. Innerhalb der
geisteswissenschaftlichen Fachdisziplinen werden unterschiedliche Fragestellungen untersucht. In der
Philosophie geht es um Ethik und Moralphilosophie: Was sollte die Norm sein? Was ist gut, was ist
verwerflich? In der Soziologie geht es um gesellschaftliche Normen, hier vor allem um Fragen der
Abgrenzung und Identitätsbildung von sozialen Gruppen. Innerhalb der Erziehungswissenschaften ist die
Auseinandersetzung mit Normativität und Normen seit der Moderne umstritten. Denn in der Moderne
richtet sich das Handeln vor allem an technokratischen Richtschnüren, messbaren Erkenntnissen und
dem technologischen Fortschritt aus. Natürlich kann dieser Spagat zwischen Normativität und
Technokratie für die Erziehungswissenschaft beispielsweise aufgelöst werden, wenn, wie Rudolf Lassahn
umschreibt, die normative Aufgabe der Pädagogik als Befähigung, das eigene „Handeln und Beurteilen an
freigewählte Grundsätze zu binden“ und „moralische Begründungen für sein Tun angeben [zu] können“,
angesehen wird (Lassahn 1974:100). Pädagogik stellt so den Anspruch an sich, einzelnen Menschen
Instrumente an die Hand zu geben, eigene Normen für sich zu definieren. In dieser Praxis ergibt sich eine
deutliche Nähe zur Kulturellen Bildung, die selbst ein Konstrukt der Moderne ist. Denn auch die Kulturelle
Bildung besitzt ein ambivalentes Verhältnis zur Normativität. Dies gilt auch für das Medium der
Kulturellen Bildung, die Künste, und ist doch der Regelbruch ein ästhetisches Prinzip (vgl.
Balke/Maye/Scholz 2009) der Kunst. Im Folgenden werden in einer retroperspektivischen Betrachtung von
der Entstehungszeit bis heute normative Diskurse innerhalb der Kulturellen Bildung in Deutschland
dargelegt. Es folgt der Versuch einer globalen Betrachtung zur Norm(-ativität) der Kulturellen Bildung.
Anhand dieser Grundlagen werden Widersprüche und Spannungsfelder zur Normativität der Kulturellen
Bildung aufgezeichnet und künftige Chancen und Herausforderungen diskutiert.

- 1 -



Zur Entstehung des Konzepts der Kulturellen Bildung

Der Begriff Kulturelle Bildung etablierte sich im Zuge der sogenannten 1968er-Bewegung, mit der – nach
Vertreter*innen der quantitativen Werteforschung – ein gesellschaftlicher Wertewandel eingeläutet wurde
(vgl. Wengst 2009). Nach Ronald Inglehart stand dabei die materielle Bewegung der Nachkriegsgeneration,
konservativ bewahrend, traditionell und am kulturellen Erbe orientiert, einer postmateriellen Bewegung der
Wohlstandsgeneration gegenüber, die Bestehendes infrage stellt, teils politisch in Form von
Bürgerrechtsbewegungen, teils auch hedonistisch orientiert (vgl. Inglehart 1989). Der bisherige Begriff der
musisch-ästhetischen Erziehung stand demnach für die materielle Bewegung, die nach Eckart Liebau und
Jörg Zirfas als „alte Kulturpädagogik“ hin „zu einer Kultur erziehe“. Die Kulturelle Bildung, die in diesem
Sinne für die postmaterielle Bewegung stand, wollte eine „neue Kulturpädagogik“ etablieren, die den
Anspruch formulierte, „Bildung solle sich in Kultur vollziehen“ (Liebau/Zirfas 2004:579).

Bemerkenswert ist bis heute, dass es keine eindeutige Definition von Kultureller Bildung gibt. Vielmehr
definiert sich diese, wie auch die postmaterielle Bewegung, vorrangig durch ihren Gegensatz zum
Bestehenden. Es ist daher hilfreich, hier „Bewegungen wie auch Gegenbewegungen in den Blick zu
nehmen“ (Dietz/Neumaier/Rödder 2013:37). So formierte sich die Bewegung der Kulturellen Bildung aus
einem außerschulischen Handlungsfeld heraus und distanzierte sich gegenüber der damaligen Praxis der
künstlerischen Fächer in der Schule, insbesondere in ihrer Separierung in Einzeldisziplinen (vgl. Zacharias
1997:12). Kulturelle Bildung übernahm dabei normative Grundprinzipien der non-formalen Bildung wie
Freiwilligkeit oder Partizipation. Mit der Kritik gegenüber der „kunstspartenspezifischen Segmentierung“
(ebd.) wurde zugleich die Geburtsstunde der Jugendkunstschulen, die „alle Künste unter einem Dach“
(Kamp/Nierstheimer2012) bündelte, eingeläutet.

Auch wurde ein emanzipatorischer Anspruch mit der Kulturellen Bildung verknüpft, sich hier „frei zu
machen von einer hierarchisierend-dominanten Hochkulturorientierung“ (Zacharias 2001:219) und damit
eine Hinwendung zur kritisch-emanzipatorischen Pädagogik, welche die Mündigkeit des Individuums stärken
und bestehende kulturelle Machtverhältnisse entlarven sollte. Im Zuge einer kritischen Distanz zu einer
hierarchisierend-dominanten Hochkultur und dem kulturellen Kapital einer Elite (vgl. Bourdieu 1982) stellte
die Kulturelle Bildung bewusst jugendkulturelle Ausdrucksformen, eine Ästhetisierung der Alltagskultur und
damit eine Lebensweltorientierung an ihre Zielgruppen in den Mittelpunkt ihrer künstlerischen
Auseinandersetzung. Dabei stellten sich auch Fragen nach gerechter Teilhabe, wie die Pierre Bourdieus
nach dem kulturellen Kapital, das den „feinen Unterschied“ (ebd.) bei Klassenzugehörigkeiten ausmache.
Entsprechend forderte Hilmar Hoffmann 1979 „Kultur für alle“ und hier, dass „eine demokratische
Kulturpolitik […] nicht nur von dem formalen Angebot für alle ausgehen [sollte], sondern kulturelle
Entwicklung selbst als einen demokratischen Prozess begreifen“ (Hoffmann 1984:12) sollte. Dies war die
Geburtsstunde der Soziokultur. Mit der Forderung „Kultur für alle“ wurde in der Bundesrepublik Deutschland
jedoch nicht, wie in der DDR, der Anspruch erhoben, alle Bürger*innen mit allen kulturellen Angeboten,
beispielsweise auch klassischer Kultur, vertraut zu machen (vgl. Mandel/Wolf 2021). Vielmehr sollten neue
Orte der kulturellen Auseinandersetzung geschaffen werden, die sich mit der Ästhetisierung des Alltäglichen
auseinandersetzen. Hermann Glaser umschreibt Soziokultur verkürzt auch als Kultur von allen, für alle (vgl.
Glaser/Stahl 1983). Innerhalb der Kulturellen Bildung wird entsprechend der „Anspruch nach Aktualität des

- 2 -



Ästhetischen“ (Bohrer 1992:o.S.) und der „Lebensweltorientierung“ (Braun/Schorn 2012:132) in den
Vordergrund gestellt wie auch jugendkulturelle und mediale Ausdrucksformen.

Mit dem Fokus auf Bildung statt Erziehung wird zugleich das humanistisch geprägte Prinzip der
„Selbstbildung der eigenen Menschlichkeit“ im Sinne der „Vorstellungen einer Selbstbestimmung des
Menschen“ (Assis/Chen 2015:118) in der Kulturellen Bildung betont. Daraus ergeben sich weitere
Grundprinzipien wie die der Prozessorientierung, der Ganzheitlichkeit von Bildungsprozessen und der
Subjektorientierung. Bildung steht hier eher für den pädagogischen Eigenwert, während die Erwartungen an
die Gesellschaftsfähigkeit des Subjekts stärker dem Erziehungsbegriff zugerechnet werden (vgl. Benner
2015).

Entwicklungen innerhalb der Kulturellen Bildung

Seit der Entstehungszeit können verschiedene Entwicklungen innerhalb der Kulturellen Bildung beobachtet
werden, die Einfluss auf Fragen der Normativität nehmen. Im Folgenden wird dabei der Fokus auf Einflüsse
der Ökonomisierung, der Erweiterung auf weitere gesellschaftliche Handlungsfelder, ressortübergreifende
Aufgaben sowie auf aktuelle gesellschaftliche Querschnittsthemen gelegt.

Einfluss der Ökonomisierung und (Neo-)Liberalisierung

Infolge des vorausgehend skizzierten Wertewandels und der Infragestellung des Kulturkanons entwickelte
sich eine zunehmende Pluralisierung bzw. Ästhetisierung von Lebensstilen. Dies führte zu einer Vielzahl an
neuen Kultur- und kulturellen Bildungsangeboten, hier auch von privatwirtschaftlichen Anbietern wie
Musicalhäusern, Rundfunk, Musik- oder Tanzschulen. Dieses Wachstum sowie eine schwierige finanzielle
Situation kommunaler Haushalte begünstigten in den 1990er Jahren Prozesse der Ökonomisierung im
Kultur- und Bildungsbereich und in anderen gesellschaftlichen Handlungsfeldern wie die Übernahme
wirtschaftlicher Steuerungsprinzipien in nicht wirtschaftliche Bereiche (vgl. Keuchel 2013). Dies hatte
Auswirkungen auf normative Argumentationslinien in der Kulturellen Bildung, die sich seitdem wesentlich
stärker, wie auch in anderen Bildungsbereichen, an einer „Output-Orientierung“ ausrichtet. Denn wie in den
1968er Jahren der Kulturkanon infrage gestellt wurde, wird mit der Ökonomisierung auch der bestehende
Bildungskanon zunehmend hinterfragt. Bildungsinhalte und Schulfächer, beispielsweise Latein, müssen sich
zunehmend in ihrer Existenz mit Blick auf ihr Potenzial für das sogenannte Humankapital (vgl. Becker 1993)
und ihre Relevanz für den Arbeitsmarkt rechtfertigen.

Im Zuge der Verwertbarkeit von Bildung für den Arbeitsmarkt erlebt die Kulturelle Bildung eine
Verdrängung gegenüber den MINT- und Sprachfächern in der formalen Bildung. Um dieser Verdrängung
entgegenzuwirken, ändert sich die Argumentationslogik innerhalb des Handlungsfelds: Kulturelle Bildung ist
nicht per se wichtig, sondern weil sie die Intelligenz, Sozialkompetenzen, Disziplin etc. fördert (vgl.
Winner/Goldstein/Vincent-Lancrin 2013). Slogans, wie „You can change your life in a dance class“
(Grube/Sánchez Lansch 2004:o.S.) oder „Lebenskunst als Lernziel“ (vgl. Zürner 2015) sind ebenso Ausdruck
dieser veränderten normativen Argumentationslogik wie Transferwirkungsstudien (vgl.
Bastian/Kormann/Hafen 2000), die nachweisen sollen, dass Musizieren oder Theaterspielen Intelligenz,
Sozialkompetenzen oder Konzentration fördern. Konkrete Nachweise gelingen jedoch nach Metastudien, die

- 3 -



diese Studien systematisch untersuchten, bisher kaum (vgl. auch BMBF 2006). Die Argumentationslinie der
Verwertbarkeit spiegelt sich auch in der Namensgebung von Förderprogrammen der Kulturellen Bildung
wider wie in dem des Bundesprogramms „Kultur macht stark“ (vgl. ebd. o.J.). Auch findet der
Kompetenzbegriff Eingang in die Kulturelle Bildung, beispielsweise im Rahmen des „Kompetenznachweises
Kultur“. Das Kompetenzmodell wird innerhalb des erziehungswissenschaftlichen Fachdiskurses durchaus
kontrovers diskutiert (vgl. Dörpinghaus 2014; Hepp 2014) und von einzelnen Vertreter*innen als ein
Ergebnis der Ökonomisierung von Bildung bewertet (vgl. Vonken 2001:514), hier als eine „neue Philosophie
der Output-Steuerung“, die den gesamten schulischen und akademischen Bildungsprozess als ein
„zweckgebundenes Ergebnis“ (Hepp 2013:38) vom Ende her denkt.

Fühlen sich die künstlerischen Fächer in der Schule zunehmend marginalisiert, rückt die non-formale
Bildung im Zuge ihrer Subjektorientierung (vgl. Braun/Schorn 2012) vermehrt in den Fokus der
Bildungspolitik: So korrespondiert diese mit den gesellschaftlichen Individualisierungsprozessen, hier
einzelne Menschen in ihrer Handlungsfähigkeit zu stärken, wie dies auch Ulrich Beck in seinem Modell der
„Risikogesellschaft“ (Beck 1986) skizziert. In einer individualisierten und liberalen Gesellschaft ohne feste
Normvorgaben ist letztlich jede*r frei, sein Leben zu gestalten, zugleich aber auch dafür verantwortlich. Mit
dem Fokus auf Subjektstärkung erfährt non-formale Kulturelle Bildung eine politische Aufwertung durch die
Einführung von flächendeckenden Bundes- und Landesprogrammen wie beispielsweise das bereits
erwähnte Programm „Kultur macht stark“, das sich explizit an Bildungsbenachteiligte, die in einer
Risikogesellschaft besonders gefordert sind, richtet. Dabei stellen sich durchaus kritische Fragen wie
beispielsweise: Warum werden neben der kulturellen Bildungsförderung junger sozial benachteiligter
Menschen nicht zugleich auch die schlechteren sozialen Rahmenbedingungen in den Blick genommen und
verbessert?

Die Subjektorientierung der Kulturellen Bildung mit ihrer Korrespondenz zu Individualisierungsprozessen
begünstigt damit indirekt auch Ökonomisierungsprozesse. Denn Liberalisierung und Individualisierung
bilden eine Grundlage dafür, den einzelnen Menschen dazu zu ermutigen, „seinen Präferenzen zu folgen
und […] seinen persönlichen Nutzen zu maximieren“ (Bartel 2007:23). In eine ähnliche Richtung
argumentiert Andreas Reckwitz in seinem Modell der Gesellschaft der Singularitäten: So geht er davon aus,
dass das „kreative Milieu“ und die Ästhetisierung von Alltagskulturen als „kultureller Inkubator [des]
singularistischen Lebensstil[s]“ (Reckwitz 2017:274f.) dient und so der urbane Lebensstil des Kosmopoliten
mit bewusst ausgesuchten, authentischen Konsumgütern, die „Ästhetisierung des Berufs […], des Essens,
Wohnens, Reisens und des Körpers“ (ebd. 2018:84) eine wesentliche Grundlage für den globalen
Kulturkapitalismus (vgl. ebd.:87) bildet.

Mit der Ökonomisierung wurde innerhalb der Kulturellen Bildung zugleich eine Qualitätsdebatte angestoßen
(vgl. Bamford 2006). Denn mit der Liberalisierung von Förderzugängen, vor allem Infrastrukturförderung
durch Projektförderung zu ersetzen, entwickelten sich Konkurrenzkämpfe um Fördermittel. Die Qualitätsde­
batte innerhalb der Kulturellen Bildung wird vor allem konfrontativ zwischen den unterschiedlichen
Handlungsfeldern und Ressorts geführt, hier der non-formalen Bildung und der formalen Bildung sowie den
Akteuren aus Kultur, Jugend und Schule, die letztlich unterschiedliche Ziele und damit Qualitätskriterien
innerhalb der Kulturellen Bildung verfolgen (vgl. Keuchel 2010). Dies veranschaulichte eine Studie (vgl.
Keuchel/Aescht 2007) zur Kulturellen Bildung, die die Qualitätskriterien von 60 Best-Practice-Projekten und

- 4 -



ihre Beziehung zueinander untersuchte.

Einfluss neuer Handlungsfelder und ressortübergreifender Aufgaben

Ökonomisierung und Globalisierung führen zu einer nationalen wie internationalen Spaltung der
Gesellschaft in sogenannte Globalisierungsgewinner*innen und -verlierer*innen (vgl. BPB 2015). Studien zur
sozialen Lage (vgl. Spannagel 2018) belegen dabei wachsende Schieflagen bei der gesellschaftlichen und
kulturellen Teilhabe. So hat sich nach aktuellen Studien Bildungschancengleichheit nicht verbessert,
sondern sogar verschlechtert (vgl. OECD 2021) und korrespondiert mit dem formalen Bildungsstatus des
Elternhauses (vgl. ebd. 2014). Dies gilt laut Studien auch für die Kulturelle Bildung (vgl. Keuchel/Wiesand
2006; Keuchel/Larue 2012). So konnte hier festgestellt werden, dass Eltern mit niedriger formaler
Schulbildung ihren Kindern deutlich seltener Zugänge zu Kultur- und kulturellen Bildungseinrichtungen
ermöglichen.

Zugleich verdeutlichten Zeitreihenvergleiche (vgl. Hamann 2005; Keuchel 2006), dass der Besuch junger
Menschen, aber auch der Elterngeneration, in klassischen Kultureinrichtungen allgemein nachlässt. Waren
Kultureinrichtungen seit der Rock‘n‘Roll-Bewegung davon ausgegangen, dass Jugend ihre eigene
Jugendkultur hat und sich dann im Alter wieder der sogenannten etablierten Kultur zuwenden würden, legen
die Zeitreihenvergleiche (vgl. ebd.) Anfang der 2000er Jahre nahe, dass kulturelle Präferenzen doch eher
generations- statt altersspezifisch geprägt werden. Diese Ergebnisse bestärkten die Kulturpolitik darin, sich
neben dem Bereich des Audience Development und einer Eventisierung (vgl. u. a. Haselbach et al. 2012)
zunehmend auch im Bereich der Kulturellen Bildung zu engagieren.

Mit der Erkenntnis, dass ein Teil der Bevölkerung Kultur- und kulturelle Bildungseinrichtungen nicht von sich
aus aufsucht, wird die Schule für die non-formale Kulturelle Bildung ein wichtiger Partner für den Ausbau
von mehr kultureller Teilhabe als Ort, an dem alle Kinder erreicht werden können. Der daraus folgende Aus­
bau von Schulkooperationen mit der Kulturellen Bildung wurde seit 2004 durch den Ausbau von
Ganztagsschulen im Rahmen des Programms „Ideen für Mehr! Ganztägig Lernen“ begünstigt. Zahlreiche
kulturelle Bildungsprogramme wurden hierzu ins Leben gerufen: Vom „Landesprogramm Kultur und Schule
NRW“ über „TUSCH – Theater und Schule“ bis hin zu „Kulturagenten für kreative Schulen“, die alle das Ziel
verfolgten, Schule mit Kultureller Bildung zu vernetzen. Bei alle diesen Kooperationen wurden
Reibungsprozesse deutlich, die sich in Form von Qualitätsdebatten zur „Good Practice“ sowie der Erstellung
zahlreicher Leitfäden (vgl. Keuchel/Aescht 2005) zum Ganztag widerspiegeln. Dahinter stehen die unter­
schiedlichen Logiken formaler und non-formaler Bildung: Einheitliche verbindliche Bildungsangebote, an
denen möglichst alle/viele Kinder partizipieren können versus Angebote, die individuelle Interessen und
Begabungen auf Basis von Freiwilligkeit in kleinen Gruppen fördern. Für die non-formale Kulturelle Bildung
stellt der Ganztag daher eine besondere Herausforderung dar, da die Koordination und Verantwortung des
Ganztags bei den Schulen liegen. Somit erhalten formale Interessen oftmals den Vorzug gegenüber denen
der non-formalen Bildung. Dies führt zu einer veränderten kulturellen Bildungspraxis im Ganztag aufgrund
anderer qualitativer Rahmenbedingungen wie größere Betreuungsschlüssel oder fehlende finanzielle
Ressourcen für kulturpädagogische Fachkräfte im Ganztag.

- 5 -



Um kulturelle Teilhabe zu verbessern, wird sich neben Schulen auch mit weiteren Kooperationspartnern
vernetzt wie kommunalen Vereinen, kulturellen Bildungseinrichtungen, Kultureinrichtungen oder Kitas im
Sinne kommunaler kultureller Bildungslandschaften. Eine Schlüsselrolle spielen dabei Kommunale Gesamt­
konzepte Kultureller Bildung (vgl. Keuchel 2014), in denen Kommunen Kulturelle Bildung systematisch
innerhalb ihrer Strukturen ressortübergreifend verankern. Eine der Herausforderungen besteht darin,
Kooperationen zwischen den Ressorts Schule, Jugend und Kultur zu ermöglichen, da diese aufgrund
unterschiedlicher Ziele und Strukturen eigene Akzente setzen. Sehen jugendpolitische Akteure
beispielsweise ihre Aufgabe vor allem in der (Subjekt-)Stärkung von Kindern und Jugendlichen, unter
Berücksichtigung ihrer Neigungen und Interessen, setzen die kulturpolitischen Akteure ihren Fokus auf die
Kulturvermittlung und hier auf das Erkennen von Exzellenz. Dies führt zu einer Verfestigung des
kontroversen Diskurses um den „richtigen“ Qualitätsweg (vgl. ebd. 2010; Keuchel/Aescht 2007) innerhalb
der Kulturellen Bildung und spiegelt sich in Wettbewerben der jeweiligen Ressorts wie beispielsweise
„MIXED UP“ oder „Kinder zum Olymp“ wider, die jeweils für eine spezifische Zielrichtung dieses
Qualitätsdiskurses stehen. Mehr Kooperationen zwischen den ressortspezifischen Politikfeldern und damit
einhergehend eine konstruktive Weiterentwicklung des festgefahrenen Qualitätsdiskurses wären
wünschenswert angesichts von Studien (vgl. Keuchel/Wiesand 2006; Keuchel/Larue 2012), die nahelegen,
dass die Aktivitäten der unterschiedlichen Handlungsfelder verschiedene Wirkungen auf kulturelle Teilhabe
erzielen und somit alle im Zusammenspiel das Fundament für kulturelle Teilhabe bilden, hier die
angemessene Beteiligung informeller, non-formaler und formaler Multiplikator*innen bei den
Bildungsbiografien (vgl. Keuchel 2017).

Einfluss gesellschaftlicher Herausforderungen und Querschnittsthemen

Wurde als eine zentrale gesellschaftliche Herausforderung in den 1968er Jahren die Hinterfragung
bestehender gesellschaftlicher Normen und die Stärkung individueller Freiheit und des Individuums
gesehen, zeichnet sich jetzt ein Paradigmenwechsel ab: Die zunehmende Individualisierung und Fragilität
der Gesellschaft rücken die Sorge um den gesellschaftlichen Zusammenhalt sowie Fragen der
Nachhaltigkeit und den damit verbunden Reflexionen zur gesellschaftlichen Transformation in den
Vordergrund.

Aktuelle gesellschaftliche Querschnittsthemen wie Diversität, Inklusion oder Nachhaltigkeit lenken den Blick
vom Individuum auf die Gesellschaft und zu Fragen der Gemeinwohlorientierung. Dies hat erneut Einfluss
auf normative Argumentationslogiken und Wertschöpfungsfragen innerhalb der Kulturellen Bildung: Diese
wird nun als Kitt der Gesellschaft, als ihr kreativer Motor und als Grundlage für die Entwicklung neuer
kultureller Narrative gehandelt und soll somit die wesentliche Grundlage für die gesellschaftliche
Transformation bilden. Ein Teil der Multiplikator*innen in der Kulturellen Bildung sieht diese Entwicklungen
auch kritisch und spricht sich gegen solche Zielsetzungen bzw. „Vereinnahmungen“ der Kulturellen Bildung
für normative Bildungsaufgaben aus (vgl. Fuchs 2009a, b; Huntington 1996). Kunst dürfe nicht aufgrund
ihrer emotional ästhetischen Kraft eingebunden werden für „ideologische“ Botschaften. Zugleich wird
argumentiert, dass die non-formale, jugendpolitisch ausgerichtete Kulturelle Bildung Raum schaffen sollte
für die eigenen Interessen, Positionierungen und Haltungen Jugendlicher.

- 6 -



Gesellschaftlicher Zusammenhalt: Divers, global, lokal …

Zentrale Fragen des gesellschaftlichen Zusammenhalts setzen sich mit der Spaltung der Gesellschaft in
Verlierer*innen und Gewinner*innen der Globalisierung (vgl. Neckel 2008), ungleich verteilte
gesellschaftliche und kulturelle Teilhabe, Polarisierungen, hier auch links- und rechtspopulistische
Tendenzen innerhalb der Gesellschaft, auseinander. Weitere Herausforderungen stellen Fragen zur Di­
versität in einer Einwanderungsgesellschaft und ungleiche Lebensbedingungen in ländlichen und
städtischen Räumen dar.

Die Perspektive auf den Umgang mit Diversität in einer Einwanderungsgesellschaft hat sich in der
Kulturellen Bildung bis heute kontinuierlich gewandelt. Schon in den 1968er Jahren wurde der Anspruch
nach kultureller Vielfalt formuliert. Hintergrund hierfür war jedoch weniger die kulturelle Vielfalt einer
Einwanderungsgesellschaft, vielmehr bildeten die Ästhetisierung des Alltags, jugendkulturelle Praktiken und
„Lebensweltorientierung“ (Braun/Schorn 2012:132) die Grundlagen für eine kulturelle Bildungspraxis.
Politisch gesehen etablierte sich seit den 1970er Jahren, mit Zuzug der sogenannten Gastarbeiter*innen
und Zuwanderer*innen in Westdeutschland, zunächst das Konzept der Multikulturalität zugunsten einer
Vielfalt von nebeneinander existierenden Teilkulturen als Leitbild, sogenannter Parallelwelten, die inhaltlich
kulturell kaum Berührungen aufwiesen. Mit der Erkenntnis – „Multikulti ist gescheitert“ (Spiegel Online
2010:o.S.) – gewann in der Folge das Konzept der Interkulturalität, dass die Interaktion zwischen den
Kulturen sowie die Selbstdefinition der jeweils anderen hervorhebt, an Bedeutung. In der Kulturellen Bildung
führte das Konzept der Interkulturalität in einem ersten Schritt zur Wahrnehmung unterschiedlicher
Zielgruppen, ihrer Bedürfnisse (vgl. Keuchel 2012) und zu einer stärkeren zielgruppenspezifischen
Ausrichtung kultureller Bildungsangebote für migrantische Zielgruppen, im Sinne einer
Lebensweltorientierung an kulturellen Hintergründen der Herkunftsländer.

Das nachfolgende Konzept der Transkulturalität, das sich „vom klassischen Konzept der Einzelkulturen […]
ab[hebt]“ (Welsch 1995:39) und die Verschmelzungs- und Neuausprägungsprozesse unterschiedlicher
Kulturen (Hybridisierung) hervorhebt, führte in der Kulturellen Bildung zu einer kritischen Reflexion von
Stereotypen im Kontext ethnisch-kultureller Zugehörigkeit, bot jedoch wenig Grundlagen für
programmatische oder strukturelle Änderungen (vgl. Keuchel/Czerwonka 2019).

Aufgrund der Eindimensionalität der Konzepte – Multi-, Inter- und Transkulturalität – gewinnt der Begriff
Diversität innerhalb des gesellschaftlichen Diskurses und auch der Kulturellen Bildung an Bedeutung,
ergänzt um weitere Konzepte. Beispielhaft ist das Konzept des dritten Raums von Homi K. Bhabha in dem
Unterschied von (in sich selbst wieder hybriden) Kulturen bewusst zur Bereicherung von prozessualen
Neukonstruktionen genutzt und ausgehandelt werden können (vgl. Bhabha 1994). Dabei thematisiert
Bhabha auch Hierarchisierung und Macht bezüglich des Aushandelns von kulturellen Differenzen (vgl. ebd.).
Fragen der Machtrepräsentanz und eine Sensibilisierung für antirassistische Haltungen im Zuge diverser
ethnisch-kultureller Hintergründe gewinnen auch innerhalb des kulturellen Bildungsdiskurses an Bedeutung.
Identitätspolitische und Jugendbewegungen wie die sogenannte Woke-Generation (vgl. von Trotha 2021),
die mit ihrer Kritik zu Rassismus die Gesellschaft „bottom up“ – von innen heraus – verändern möchten und
dabei moralische Protestkritik an jede Person richten, die in ihren Äußerungen und Taten nicht „woke“ ist,
werfen zugleich kritische Fragen für die Kulturelle Bildung auf. Denn damit wird ein Grundprinzip des
„Individualismus“, jeder Mensch lebt nach der eigenen Fasson, aufgebrochen und damit indirekt auch die

- 7 -



Subjektorientierung der Kulturellen Bildung infrage gestellt. Dies berührt auch Fragen der Kunstfreiheit wie
beispielsweise das Entfernen des Gomringer-Gedichts von den Wänden einer Berliner Universität, aufgrund
des Sexismus-Vorwurfs oder die Kündigung des Übersetzerauftrags an die niederländische Übersetzerin
Marieke Lucas Rijneveld für ein Gedicht von Amanda Gorman, aufgrund ihrer nicht ethnisch identischen
Herkunft.

Herausforderungen ergeben sich für die Kulturelle Bildung auch im Zuge postkolonialistischer Diskurse, so
Fragen nach der Interpretation von Kulturgeschichte und die Rekonstruktion von Wissensbeständen, hier
auch die Frage der Internationalisierung von Kultureller Bildung im Kontext nicht europäischer Perspektiven
auf Angebote, Inhalte und Künstler*innen (vgl. Keuchel 2015).

Ein adäquater Umgang mit Diversität in der Gesellschaft stellt sich auch durch das Erstarken
rechtspopulistischer, aber auch religiös- und linksextremer Positionen. Dabei gewinnen aktuell kulturelle
Fragen an Bedeutung, hier kulturelle Praktiken und Symbole zur Abgrenzung, aber auch kulturelle Aspekte
medialer Kommunikationsformen. Daher entdeckt Politische Bildung zunehmend das Potenzial der
Kulturellen Bildung für die politische Bildungsarbeit (vgl. Fuchs 2009a, b; Gloe/Oftering 2020). Diese
„Vereinnahmung“ wird ebenfalls von Teilen der Kulturellen Bildung kritisch gesehen im Sinne der Gefahr,
dass die Künste hier nur als „attraktive Verpackung“ für andere Erziehungsinhalte dienen. Auch innerhalb
der Politischen Bildung gibt es zu solchen Allianzen kritische Stimmen (vgl. Detjen 2009): So könne das
„Sinnliche“ innerhalb der kulturellen Bildungspraxis, das mit ästhetisch-künstlerischen Erfahrungen
einhergeht, auch im Widerspruch zu dem Überwältigungsverbot der Politischen Bildung im Beutelsbacher
Konsens stehen, der nicht erlaubt, im Sinne erwünschter Meinungen zu überrumpeln und damit an der
Gewinnung eines selbstständigen Urteils zu hindern.

Eine Brücke könnte hier der gemeinsame emanzipatorische Anspruch von Politischer und Kultureller Bildung
bilden. Stellte die Kulturelle Bildung in den 1968er Jahren gesellschaftliche Normen und einen Kulturkanon
infrage, wäre heute das Hinterfragen von gegenkulturellen Gruppenidentitäten denkbar, beispielsweise
kulturelle Abgrenzungsmechanismen ethnischer, extremreligiöser und/oder populistischer Gruppen
gegenüber dem „Establishment“ (Spier 2014:o.S.). Dies würde dann zugleich das Prinzip der
Lebensweltorientierung kritisch betrachten, dass jedoch möglicherweise in einer heterogenen Gesellschaft
sowieso auf den Prüfstand gestellt werden sollte, da diese auch bestehende Ungleichheiten manifestieren
kann. Wurde die Soziokultur in den 1980er Jahren, als Alternative zur sogenannten Hochkultur, einer breiten
Bevölkerungsgruppe erschlossen, stellt sich unter dieser Prämisse die Frage: Wäre es nicht
chancengerechter gewesen, wie einst in der DDR die Bemühungen darauf zu richten, sowohl klassische
Kultur als auch Soziokultur für alle Bevölkerungsgruppen zugänglich zu machen? Innerhalb der heutigen
fragmentierten, polarisierten und milieuspezifischen Gesellschaft könnte es für den gesellschaftlichen
Zusammenhalt unterstützend sein, alternative Lebensgestaltungsentwürfe innerhalb der Kulturellen Bildung
aufzuzeigen, um dem einzelnen Menschen Gestaltungsoptionen aufzuzeigen, statt milieuspezifische
Praktiken zu verstärken.

Nachhaltigkeit

Nachhaltigkeit ist ein gesellschaftliches Querschnittsthema und zugleich in Form der UN-Agenda 2030 für
nachhaltige Entwicklung (vgl. United Nations 2015) eine politische Agenda, die einen Wendepunkt zur

- 8 -



Ökonomisierung markiert. Im Vordergrund der UN-Agenda 2030 stehen globale und Generationengerech
tigkeit, die sich in 17 wertbasierte sogenannte Nachhaltigkeitsziele wie Friede, Klimaschutz,
Gendergerechtigkeit, gute Bildung oder auch nachhaltige kommunale Infrastruktur ausdrücken. Um für
diese gesellschaftliche Transformation Akzeptanz innerhalb der Gesellschaft zu gewinnen, wurde das
UNESCO-Weltaktionsprogramm „Bildung für nachhaltige Entwicklung“ (BNE) 2015 ins Leben gerufen, das
die Umsetzung der UN-Agenda 2030 begleiten soll (vgl. DUK 2021). BNE soll dem einzelnen Menschen
ermöglichen, „die Auswirkungen des eigenen Handelns auf die Welt zu verstehen und verantwortungsvolle
Entscheidungen zu treffen“ (Nationale Plattform Bildung 2017:8). Im Rahmen der BNE-Initiative werden als
zentrale Säulen Ökonomie, Soziales und Ökologie hervorgehoben (vgl. United Nations 2015:3), nicht jedoch
Kultur. Dies ändert sich aktuell in Deutschland. Vorteile von Kultur und Kultureller Bildung für BNE werden
vor allem in der Bildung von kulturellen Narrativen gesehen sowie, parallel zur Politischen Bildung, in der
Chance einer emotionalen ästhetisch-sinnlichen Ansprache.

Die Haltungen der Multiplikator*innen in der Kulturellen Bildung sind bezüglich möglicher Kooperationen
ähnlich disparat wie bei Kooperationen mit der Politischen Bildung. Teilbereiche sprechen sich gegen eine
„Vereinnahmung“ von BNE aus und zwar aus denselben Gründen, wie dies gegenüber der Politischen
Bildung geschieht. Künstlerische, sinnlich-ästhetische Erfahrungen sollten nicht „missbraucht“ werden, um
normative Vorgaben zu implementieren, also zur Mülltrennung, dem Wassersparen oder zum Fair Trade zu
„erziehen“. Diejenigen, die sich dafür aussprechen, argumentieren mit der Relevanz des Themas, die es für
junge Bevölkerungsgruppen hat. Eine Brücke zur BNE wird in der gesellschaftlichen Transformation
gesehen, da die Künste auch als kreativer Motor einer Gesellschaft (vgl. KEA European Affairs 2009) im
Sinne von Perspektivwechseln und dem ästhetischen Prinzip des Regelbruchs (vgl. Balke/Maye/Scholz 2009)
verstanden werden. Allerdings ist unter dieser Perspektive das Bündnis zwischen den Künsten, Kultureller
Bildung und BNE möglicherweise zeitlich begrenzt.

Denn, wenn Gesellschaft in Zukunft weitgehend über das Prinzip der Nachhaltigkeit gesteuert werden
würde, kann nach dem ästhetischen Prinzip des Regelbruchs davon ausgegangen werden, dass Kunst sich
infolgedessen auch kritisch mit Regeln der Nachhaltigkeit auseinandersetzen wird, um neue Perspektiven
zu eröffnen.

Fazit – Widersprüche, Spannungsfelder und künftige Herausforderungen zur
Normativität in der Kulturellen Bildung

Die vorausgehende Betrachtung verdeutlicht, dass gesellschaftliche Entwicklungen, wie Transformationen,
neue Aufgaben, Zusammensetzungen und Handlungsfelder, konkreten Einfluss auf die Normativität der
Kulturellen Bildung haben, wie dies allgemein für Pädagogik als „eine normative Disziplin“ (Lederer
2015:32f.) beobachtet werden kann oder, wie es Hermann Giesecke umschreibt: „Pädagogisches Denken
und Handeln [sind] kulturelle und damit geschichtliche Phänomene.“ (Giesecke 2004:39)

Jenseits des Einflusses des gesellschaftlichen Wandels auf die musisch-ästhetische oder infolgedessen auf
die Kulturelle Bildung lassen sich aus der vorausgehenden retroperspektivischen Betrachtung auch einige
grundsätzliche Eckpfeiler ableiten, zwischen denen sich die Normativität der Kulturellen Bildung
ausbalanciert. Diese Ableitung ist auch innerhalb eines interkontinentalen Vergleichs erkennbar – und zwar

- 9 -



immer dort, wo sich deutliche gesellschaftliche Unterschiede zeigen. So wurden innerhalb eines
interkontinentalen Vergleichs im Rahmen einer Vorstudie (vgl. Keuchel 2016) zu einem internationalen
Monitoring zur Kulturellen Bildung (vgl. IJdens 2017) Expert*innen aus 16 Ländern und fünf Kontinenten
gebeten, eine offene Beschreibung zum Verständnis der Kulturellen Bildung zu formulieren. Dabei wurden
sowohl deutliche Überschneidungen mit der Begriffseinordnung der Kulturellen Bildung in Deutschland als
auch Unterschiede sichtbar. Den Begriffsdefinitionen grundsätzlich gemeinsam sind die Künste, das Medium
der Kulturellen Bildung sowie die hiermit verbundenen Dimensionen der Rezeption, Produktion und
Reflexion, wie dies auch aus der Abbildung 1 hervorgeht.

Abb. 1: Unterschiedliche Aufgabenfelder der Kulturellen Bildung

Unterschiede zeigen sich bei der Gewichtung formaler, non-formaler und informeller Kultureller Bildung. So
gibt es Länder, in denen non-formale Bildung eine wichtige Rolle spielt, andere, in denen der Fokus auf der
formalen oder auch der informellen Kulturellen Bildung liegt. Innerhalb der deutschen retroperspektiven
Betrachtung wurde zudem deutlich, dass sich Gewichtungen zwischen formaler und non-formaler Kultureller
Bildung stetig verändern können und mit unterschiedlichen Werten und Zielen verknüpft sind.

- 10 -



Weitere Unterschiede zeigen sich sowohl in der retroperspektivischen Betrachtung als auch der
interkontinentalen sowie in Fragen der Wertschöpfung von (Kultureller) Bildung: Stehen ökonomische
Wertschöpfungen im Fokus, werden auf normativer Ebene mit der Kulturellen Bildung Transfereffekte oder
auch das Modell des „Learning through the arts“ verbunden. Letzteres bildet allerdings auch Bezüge zum
Humboldtschen Bildungsideal, wie dies auch bei der Etablierung des Konzepts der Kulturellen Bildung in
Deutschland betont wurde: „Bildung solle sich durch Kultur vollziehen.“ (Liebau/Zirfas 2004:579) Auch wird
der Aspekt des kreativen Motors für Transformationsprozesse sowohl innerhalb der interkontinentalen
Studie als auch in der retroperspektivischen Betrachtung als Wert der Kulturellen Bildung hervorgehoben,
hier im Zuge der Rolle von Kultureller Bildung bei Fragen zu Nachhaltigkeit und BNE.

Ein besonderer Wert der Kulturellen Bildung wird innerhalb des interkontinentalen Vergleichs in einigen
Ländern auch in der Schaffung von mehr gesellschaftlichem Zusammenhalt und gemeinsamer kultureller
Identität gesehen. In diesem Sinne betont der Kulturwissenschaftler Jan Assmann den wichtigen Stellenwert
von gemeinsamen kulturellen Symbolsystemen und Werten für den Zusammenhalt einer Gesellschaft wie
Sprache, Essen, Tänze, Bilder, Geschichten etc. Eine Gesellschaft bedarf nach Assmann eines „Vorrat[s]
gemeinsamer Werte, Erfahrungen, Erwartungen und Deutungen“ (Assmann 2005:140). Diesen können
subkulturelle oder gegenkulturelle Werte einzelner Gruppen und Individuen gegenüberstehen. Je
pluralistischer eine Gesellschaft ist, desto schwieriger wird es, gemeinsame kulturelle Präferenzwerte zu
definieren (vgl. Hall/Gay du 1996). Diese Schwierigkeit wird aktuell als eine der zentralen
Herausforderungen in Deutschland angesehen und diskutiert. Bisher lag der Akzent der Kulturellen Bildung
auf der Stärkung des Individuums. Innerhalb des interkontinentalen Vergleichs wird deutlich, dass bei der
Positionierung das Selbstverständnis einer Gesellschaft eine wichtige Rolle spielt: Ist einer Gesellschaft die
Freiheit der einzelnen Person oder eher das Gemeinwohl wichtig? Hier spielen auch grundsätzliche, unter­
schiedliche Haltungen westlich-europäischer und nicht westlicher Sichtweisen eine Rolle, die sich dann in
der Normativität der Kulturellen Bildung, beispielsweise in einer eher subjektorientierten oder eher die
Identität der Gesellschaft stärkenden Haltung widerspiegeln.

Die eben aufgezeigten Dimensionen sind grundsätzliche Eckpfeiler, innerhalb derer die Normativität der
Kulturellen Bildung verhandelt werden kann. Der anstehende gesellschaftliche Systemwechsel in
Deutschland von der Ökonomisierung zur Nachhaltigkeit oder neue Handlungsfelder wie der Ganztag, aber
auch aktuelle gesellschaftliche Herausforderungen wie Diversität und Bildungsgerechtigkeit, lassen
vermuten, dass sich auch hier Kulturelle Bildung neu ausrichten und orientieren wird.

Bezogen auf neue Handlungsfelder wie Ganztag oder Kommunale Bildungslandschaften wird es in
Deutschland entscheidend sein, formale und non-formale Bildung in ein gemeinsames Kooperationsmodell
zu integrieren, das die Besonderheiten beider Bildungsbereiche bewahrt, statt diese innerhalb eines
konkurrierenden Qualitätsdiskurses infrage zu stellen. Auch die Zugänge zur non-formalen Kulturellen
Bildung müssen mit Blick auf Bildungsgerechtigkeit und Ganztag neu ausgehandelt und strukturiert werden.

Im Zuge von kultureller Teilhabe, gesellschaftlichem Zusammenhalt, Fragmentierung und Diversität werden
sich künftig auch die Inhalte der Kulturellen Bildung neu ausrichten müssen, weg von einer
Lebensweltorientierung hin zum Aufzeigen alternativer Gestaltungswege. Dies gilt besonders für (mehr)
Internationalität, globale und nicht westliche Perspektiven, Künstler*innen und künstlerische Inhalte, aber
auch für eine inhaltliche Mehrdimensionalität bezogen auf kommerziellen Mainstream sowie

- 11 -



jugendkulturelle und milieuspezifische kulturelle Ausdrucksformen. Hier sollten auch nicht kommerzielle
sowie lokale Praktiken und eine kritische Aufbereitung kulturgeschichtlicher Darstellungen, beispielsweise
kulturelle Narrative postkolonialistischer Prägungen, in den Blick genommen werden. Wie eine
ausgewogene Repräsentanz globaler westlicher, nicht westlicher, lokaler Perspektiven und
kulturgeschichtlicher Interpretationen innerhalb der Kulturellen Bildung aussehen könnte, gilt es im Sinne
des Dritten Raums nach Bhabha gemeinsam auszuhandeln.

Eine zentrale Herausforderung besteht für die Kulturelle Bildung in dem erneuten Ausbalancieren der
Stärkung von individuellen Freiheiten und gemeinwohlorientierten Werten, wie sie im Zuge aktueller
Querschnittsthemen wie Nachhaltigkeit, Diversität oder Inklusion diskutiert werden. Wurde in den 1968er
Jahren eine Notwendigkeit in der Befreiung des einzelnen Menschen von gesellschaftlichen Normen
gesehen, die dem Individuum zu wenig Freiraum ermöglichten, existieren heute in einer fragmentierten und
milieuspezifischen Gesellschaft zu wenig gemeinschaftliche Verbindlichkeiten, die es gilt neu auszuhandeln.
Diese Aushandlungsprozesse könnten selbst Teil der Normativität und des Selbstverständnisses von
Kultureller Bildung werden, wenn diese im Sinne von Lassahn Einzelne dazu befähigen, sich mit ihren
„freigewählten Grundsätzen“ und moralischem Handeln an diesen aktiv zu beteiligen und diese zugleich als
dynamische, sich stetig verändernde kulturelle Prozesse zu verstehen.

Verwendete Literatur
Assis, Arthur/Chen, Chih-Hung Chen (2015): Menschheit, Humanismus und Antihumanismus in den historischen Anthropologien

Droysens und Burckhardts. In: Rebane, Gala/Bendels, Katja/Riedler, Nina (Hrsg.): Humanismus polyphon: Menschlichkeit im
Zeitalter der Globalisierung. Bielefeld: transcript, 107–124.

Assmann, Jan (2005): Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität in frühen Hochkulturen. München: C.H.
Beck.

Balke, Friedrich/Maye, Harun/Scholz, Leander (Hrsg.) (2009): Ästhetische Regime um 1800. München: Fink.
Bamford, Anne (2006): The Wow Factor. Global Research Compendium of the Impact of Arts in Education. Münster/New York:

Waxmann.
Bartel, Rainer (2007): Liberalisierung und Globalisierung: Grundlagen und Kritik. In: Fellmann, Ilan/Klug, Friedrich (Hrsg.):

Schwarzbuch Neoliberalisierung und Globalisierung. Linz: Eigenverlag, 23–54.
Bastian, Hans/Kormann, Adam/Hafen, Roland (2000): Musik(erziehung) und ihre Wirkung. Eine Langzeitstudie an Berliner

Grundschulen. Mainz: Schott.
Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Becker, Gary S. (1993): Human Capital: A Theoretical and Empirical Analysis with Special Reference to Education. 3. Aufl. Chicago:

University of Chicago Press.
Benner, Dietrich (2015): Erziehung und Bildung! Zur Konzeptualisierung eines erziehenden Unterrichts, der bildet. In: Zeitschrift für

Pädagogik, 61 (4), 481–496.
Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture. London/New York: Routledge.
BMBF (Bundesministerium für Bildung und Forschung) (o. J.): Kultur macht stark. Bündnisse für Bildung. www.buendnisse-fuer-

bildung.de/buendnissefuerbildung/de/home/home_node.html [Zugriff: 14.06.2022].
BMBF (Bundesministerium für Bildung und Forschung) (Hrsg.) (2006): Macht Mozart schlau? Die Förderung kognitiver

Kompetenzen durch Musik. Bildungsforschung, Bd. 18. Bonn/Berlin: Eigenverlag.
Bohrer, Karl Heinz (1992): Die Grenzen des Ästhetischen. In: Die Zeit Online. www.zeit.de/1992/37/die-grenzen-des-

aesthetischen/komplettansicht [Zugriff: 14.06.2022].
Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
BPB (Bundeszentrale für politische Bildung) (2015): Regieren jenseits des Nationalstaates. Informationen zur politischen

Bildung, 325 (1). Bonn: Eigenverlag.
Braun, Tom/Schorn, Brigitte (2012): Ästhetisch-kulturelles Lernen und kulturpädagogische Bildungspraxis. In: Bockhorst,

Hildegard/Reinwand, Vanessa-Isabelle/Zacharias, Wolfgang (Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung. München: kopaed, 128–134.

- 12 -



Detjen, Joachim (2009): Zum Verhältnis von politischer und kultureller Bildung. In: Bundeszentrale für politische Bildung.
www.bpb.de/lernen/kulturelle-bildung/59939/zum-verhaeltnis-von-politischer-und-kultureller-bildung [Zugriff: 14.06.2022].

Dietz, Bernhard/Neumaier, Christopher/Rödder, Andreas (Hrsg.) (2013): Gab es den Wertewandel. Neue Forschungen zum
gesellschaftlich-kulturellen Wandel seit den 1960er Jahren. Berlin: De Gruyter.

Dörpinghaus, Andreas (2014): Post-Bildung. Vom Unort der Wissenschaft. In: Forschung und Lehre, 21 (7), 540–543.
DUK (Deutsche UNESCO-Kommission (2021): Bildung für nachhaltige Entwicklung – eine Roadmap. Bonn: Eigenverlag.
Fuchs, Max (2009a): Kulturelle und politische Bildung. In: Bundeszentrale für politische Bildung. www.bpb.de/lernen/kulturelle-

bildung/59942/kulturelle-und-politische-bildung [Zugriff: 14.06.2022].
Fuchs, Max (2009b): Sozialer Zusammenhalt und Kulturelle Bildung. In: Bundeszentrale für politische Bildung.

www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/31616/sozialer-zusammenhalt-und-kulturelle-bildung/?p=all [Zugriff: 14.06.2022].
Giesecke, Hermann (2004): Einführung in die Pädagogik. 7. Aufl. Weinheim/München: Juventa.
Glaser, Hermann/Stahl, Karlheinz (1983): Bürgerrecht Kultur. Berlin: Ullstein.
Gloe, Markus/Oeftering, Tonio (Hrsg.) (2020): Politische Bildung meets Kulturelle Bildung. Baden-Baden: Nomos.
Grube, Thomas/Sánchez Lansch, Enrique (2004): Rhythm Is It. Kinofilm.
Hall, Stuart/Gay, Paul du (Hrsg.) (1996): Questions auf Cultural Identity. London: Sage.
Hamann, Thomas K. (2005): Die Zukunft der Klassik. In: Das Orchester, 9, 10–19.
Haselbach, Dieter/Klein, Armin/Knüsel, Pius/Opitz, Stephan (2012): Der Kulturinfarkt. München: Knaus.
Hepp, Gerd F. (2013): Bildung unter dem Diktat der Ökonomie. Anmerkungen zu einer folgenreichen Transformation von Schule und

Universität. In: Jahrbuch für Politisches Denken. Hrsg. von der Deutschen Gesellschaft zur Erforschung des politischen Denkens,
31–46.

Hoffmann, Hilmar (1984): Kultur für alle. Perspektiven und Modelle. Frankfurt a. M.: Fischer.
Huntington, Samuel P. (1996): Der Kampf der Kulturen. München/Wien: Europa.
IJdens, Teunis/Wagner, Ernst/Liebau, Eckart (2017): MONAES Frame of Reference and Methodology. In: IJdens, Teuni/Bolden,

Ben/Wagner, Ernst (Hrsg.): International Yearbook for Research in Arts Education, 5. Münster: Waxmann.
Inglehart, Ronald (1989): Kultureller Umbruch. Wertewandel in der westlichen Welt. Frankfurt a. M.: Campus.
Kamp, Peter/Nierstheimer, Julia (2012): „Alle Künste unter einem Dach – Jugendkunstschule als konzeptioneller Rahmen“. In:

Bockhorst, Hildegard/Reinwand, Vanessa-Isabelle/Zacharias, Wolfgang (Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung. München: kopaed,
674–679.

KEA European Affairs (2009): The Impact of Culture on Creativity. A Study Prepared for the European Commission (Directorate-
General for Education and Culture). https://keanet.eu/wp-content/uploads/2019/09/impactculturecreativityfull.pdf [Zugriff:
14.06.2022].

Keuchel, Susanne (2017): Kulturelle Teilhabe, Kulturelle Bildung und soziale Ungleichheit. In: Hübner, Kerstin/Kelb, Viola/Schönfeld,
Franziska/Ulrich, Sabine (Hrsg.): Teilhabe. Versprechen?! München: kopaed, 345–355.

Keuchel, Susanne (2016): Different Definitions and Focus on Arts Education. An Explorative International Empirical Study. In:
Berggraf Saebo, Aud (Hrsg.): International Yearbook for Research in Arts Education, 4. Münster/New York: Waxmann, 31–40.

Keuchel, Susanne (2015): Internationalität in der Kulturellen Bildungspraxis. Eine explorative empirische Studie. In: Dies./Kelb, Viola
(Hrsg.) (2015): Diversität in der Kulturellen Bildung. Bielefeld: transcript, 129–161.

Keuchel, Susanne (2014): Quo vadis – Empirische Analyse von kommunalen Gesamtkonzepten für Kulturelle Bildung In: Kelb, Viola
(Hrsg.) Gut vernetzt?! Kulturelle Bildung in lokalen Bildungslandschaften. München: kopaed, 95–113.

Keuchel, Susanne (2013): mapping // kulturelle-bildung. ZFKF. Essen: Stiftung Mercator.
Keuchel, Susanne (2012): Das 1. InterKulturBarometer. Migration als Einflussfaktor auf Kunst und Kultur. Köln: ARCult Media.
Keuchel, Susanne (2010): Zur Mehrdimensionalität von Qualitätskriterien in der Kulturellen Bildung. In: Bundesvereinigung

Kulturelle Kinder- und Jugendbildung (Hrsg.): Qualität der Kulturellen Bildung. Studie zur Qualitätssicherung in der Kulturellen
Bildung. Remscheid: Eigenverlag.

Keuchel, Susanne (2006): Der Untergang des Abendlandes. In: Das Orchester, 4, 26–32.
Keuchel, Susanne/Aescht, Petra (2007): Hoch hinaus – Potenzialstudie zu Kinder- und Jugendkulturprojekten. Düsseldorf: PwC-

Stiftung.
Keuchel, Susanne/Aescht, Petra (2005): Kultur: Leben in der Ganztagsschule. Hintergründe, Beispiele und Anregungen für die

Praxis. Berlin: Deutsche Kinder- und Jugendstiftung.
Keuchel, Susanne/Czerwonka, Sandra (2019): Theoretical Concepts of the Migration Phenomenon Within the Professional

Discourse of Arts Education in Germany. In: Ferro, Ligia/Wagner Ernst/Veloso, Luisa/IJdens, Teunes/Teixeira Lopes, Joao (Hrsg.): Arts
and Cultural Education in a World of Diversity. ENO Yearbook 1, 55–171.

Keuchel, Susanne/Larue, Dominic (2012): Das 2. Jugend-KulturBarometer. „Zwischen Xavier Naidoo und Stefan Raab …“ Köln:
ARCult Media.

Keuchel, Susanne/Wiesand, Andreas (Hrsg.) (2006): Das 1. Jugend-KulturBarometer. Bonn: ARCult Media.
Lassahn, Rudolf (1974): Einführung in die Pädagogik. Heidelberg: Quelle und Meyer.

- 13 -



Lederer, Bernd (2015): Kompetenz oder Bildung. Hamburg: Tredition.
Liebau, Eckart/Zirfas, Jörg (2004): „Kulturpädagogik, pädagogische Ethnographie und kulturelle Stile“. In: Pädagogische
Rundschau, 58 (5), 579–592.
Mandel, Birgit/Wolf, Birgit (2021): Diskurs: Staatsauftrag „Kultur für alle“ in der DDR. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung

Online. www.kubi-online.de/artikel/diskurs-staatsauftrag-kultur-alle-ddr [Zugriff: 14.06.2022].
Nationale Plattform Bildung für nachhaltige Entwicklung (2017): Nationaler Aktionsplan Bildung für nachhaltige Entwicklung.

Der deutsche Beitrag zum UNESCO-Weltaktionsprogramm. www.bne-
portal.de/bne/shareddocs/downloads/files/nationaler_aktionsplan_bildung-
er_nachhaltige_entwicklung_neu.pdf?__blob=publicationFile [Zugriff: 29.07.2022].

Neckel, Sighard (2008): Flucht nach vorn. Die Erfolgskultur der Marktgesellschaft. Frankfurt a. M.: Campus.
OECD (Organisation für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung) (2021): Bildung auf einen Blick 2021. Berlin:

Bundesministerium für Bildung und Forschung.
OECD (Organisation für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung) (2014): PISA 2012 Ergebnisse: Exzellenz durch

Chancengerechtigkeit, Bd. II: Allen Schülerinnen und Schülern die Voraussetzungen zum Erfolg sichern. Bielefeld: W. Bertelsmann.
DOI: http://dx.doi.org/10.1787/9789264207486-de [Zugriff: 14.06.2022].

Reckwitz, Andreas (2018): Zwischen Hyperkultur und Kulturessenzialismus. Die Spätmoderne im Widerstreit zweier
Kulturalisierungsregime. In: Jahrbuch für Kulturpolitik 2017/2018. Bielefeld: transcript, 81–90.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularitäten – Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin: Suhrkamp.
Spannagel, Dorothee (2018): Dauerhafte Armut und verfestigter Reichtum. WSI Verteilungsbericht 2018, Report Nr. 43. Düsseldorf:

Wirtschafts- und Sozialwissenschaftliches Institut.
Spiegel Online (2010): Merkel erklärt Multikulti für gescheitert. 16.10.2010. www.spiegel.de/politik/deutschland/integration-merkel-

erklaert-multikulti-fuer-gescheitert-a-723532.html [Zugriff: 14.06.2022].
Spier, Tim (2014): „Was versteht man unter Populismus?“. In: Bundeszentrale für politische Bildung. www.bpb.de/192118/was-

versteht-man-unter-populismus [Zugriff: 14.06.2022].
Trotha, Hans von (2021): Wer hat Angst vor Woke? www.deutschlandfunkkultur.de/aus-den-feuilletons-wer-hat-angst-vor-woke-

100.html [Zugriff: 14.06.2022].
United Nations (2015): Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. Resolution Adopted by the General

Assembly on 25th September 2015.
https://sustainabledevelopment.un.org/content/documents/21252030%20Agenda%20for%20Sustainable%20Development%20web.pdf
[Zugriff: 14.06.2022].

Welsch, Wolfgang (1995): Transkulturalität. Zur veränderten Verfasstheit heutiger Kulturen. In: Institut für Auslandsbeziehungen
(Hrsg.): Migration und Kultureller Wandel, 45 (1), 39–44.

Wengst, Udo (2009): Politischer und gesellschaftlicher Wandel in der Bundesrepublik Deutschland vor und nach 1968. Berlin:
Oldenbourg.

Winner, Ellen/Goldstein, Thalia R./Vincent-Lancrin, Stéphan (2013): Art for Art’s Sake? The Impact of Arts Education. Paris:
OECD.

Zacharias, Wolfgang (2001): Kulturpädagogik. Kulturelle Jugendbildung. Eine Einführung. Opladen: Leske und Budrich.
Zacharias, Wolfgang (1997): Schöne Aussichten für Ästhetische Bildung? In: Ästhetik in der kulturellen Bildung. Remscheid: RAT.
Zürner, Christian (2015): Lebenskunst als Lernziel Kultureller Bildung. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online. www.kubi-
online.de/artikel/lebenskunst-lernziel-kultureller-bildung [Zugriff: 14.06.2022].

Anmerkungen
Dieser Artikel erschien zuerst in: Susanne Keuchel /Jörg Zierfas (Hrsg.) (2022): Normativität der Kulturellen Bildung. 
Schriftenreihe Kulturelle Bildung, vol. 69. München: kopaed.

Die Wissensplattform Kulturelle Bildung Online dankt dem kopaed-Verlag und den Herausgeber*innen für die Möglichkeit der
Zweitveröffentlichung.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Susanne Keuchel (2023 / 2022): Normativität der Kulturellen Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-kulturellen-bildung

- 14 -

https://www.kopaed.de/kopaedshop/?pg=5&pid=1391
https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-kulturellen-bildung


(letzter Zugriff am 30.05.2023)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 15 -

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

