ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Normativitat der Kulturellen Bildung

von Susanne Keuchel

Erscheinungsjahr: 2023 / 2022

Stichworter:
Konzept Kultureller Bildung | Kulturpadagogik | Okonomisierung | (Neo-)Liberalisierung |
formale Bildung | non-formale Bildung | gesellschaftlicher Zusammenhalt | Nachhaltigkeit

Abstract

Normativitat, im Lateinischen Norm, Richtschnur, MaRstab, Regel bzw. Vorschrift, kann als deskriptiv-
beschreibend oder als praskriptiv-vorschreibend verstanden werden. Innerhalb der
geisteswissenschaftlichen Fachdisziplinen werden unterschiedliche Fragestellungen untersucht. In der
Philosophie geht es um Ethik und Moralphilosophie: Was sollte die Norm sein? Was ist gut, was ist
verwerflich? In der Soziologie geht es um gesellschaftliche Normen, hier vor allem um Fragen der
Abgrenzung und Identitatsbildung von sozialen Gruppen. Innerhalb der Erziehungswissenschaften ist die
Auseinandersetzung mit Normativitat und Normen seit der Moderne umstritten. Denn in der Moderne
richtet sich das Handeln vor allem an technokratischen Richtschnlren, messbaren Erkenntnissen und
dem technologischen Fortschritt aus. Natlrlich kann dieser Spagat zwischen Normativitat und
Technokratie fUr die Erziehungswissenschaft beispielsweise aufgelést werden, wenn, wie Rudolf Lassahn
umschreibt, die normative Aufgabe der Padagogik als Befahigung, das eigene ,Handeln und Beurteilen an
freigewahlte Grundsatze zu binden” und , moralische Begriindungen fir sein Tun angeben [zu] kdnnen*,
angesehen wird (Lassahn 1974:100). Padagogik stellt so den Anspruch an sich, einzelnen Menschen
Instrumente an die Hand zu geben, eigene Normen fir sich zu definieren. In dieser Praxis ergibt sich eine
deutliche Nahe zur Kulturellen Bildung, die selbst ein Konstrukt der Moderne ist. Denn auch die Kulturelle
Bildung besitzt ein ambivalentes Verhaltnis zur Normativitat. Dies gilt auch far das Medium der
Kulturellen Bildung, die Kinste, und ist doch der Regelbruch ein asthetisches Prinzip (vgl.
Balke/Maye/Scholz 2009) der Kunst. Im Folgenden werden in einer retroperspektivischen Betrachtung von
der Entstehungszeit bis heute normative Diskurse innerhalb der Kulturellen Bildung in Deutschland
dargelegt. Es folgt der Versuch einer globalen Betrachtung zur Norm(-ativitat) der Kulturellen Bildung.
Anhand dieser Grundlagen werden Widersprliche und Spannungsfelder zur Normativitat der Kulturellen
Bildung aufgezeichnet und kiinftige Chancen und Herausforderungen diskutiert.



Zur Entstehung des Konzepts der Kulturellen Bildung

Der Begriff Kulturelle Bildung etablierte sich im Zuge der sogenannten 1968er-Bewegung, mit der - nach
Vertreter*innen der quantitativen Werteforschung - ein gesellschaftlicher Wertewandel eingelautet wurde
(vgl. Wengst 2009). Nach Ronald Inglehart stand dabei die materielle Bewegung der Nachkriegsgeneration,
konservativ bewahrend, traditionell und am kulturellen Erbe orientiert, einer postmateriellen Bewegung der
Wohlstandsgeneration gegenuber, die Bestehendes infrage stellt, teils politisch in Form von
BUrgerrechtsbewegungen, teils auch hedonistisch orientiert (vgl. Inglehart 1989). Der bisherige Begriff der
musisch-asthetischen Erziehung stand demnach fur die materielle Bewegung, die nach Eckart Liebau und
Jorg Zirfas als ,,alte Kulturpddagogik” hin ,zu einer Kultur erziehe”. Die Kulturelle Bildung, die in diesem
Sinne fur die postmaterielle Bewegung stand, wollte eine ,,neue Kulturpddagogik” etablieren, die den
Anspruch formulierte, ,Bildung solle sich in Kultur vollziehen” (Liebau/Zirfas 2004:579).

Bemerkenswert ist bis heute, dass es keine eindeutige Definition von Kultureller Bildung gibt. Vielmehr
definiert sich diese, wie auch die postmaterielle Bewegung, vorrangig durch ihren Gegensatz zum
Bestehenden. Es ist daher hilfreich, hier ,Bewegungen wie auch Gegenbewegungen in den Blick zu
nehmen” (Dietz/Neumaier/Rédder 2013:37). So formierte sich die Bewegung der Kulturellen Bildung aus
einem aulierschulischen Handlungsfeld heraus und distanzierte sich gegenuber der damaligen Praxis der
kiinstlerischen Facher in der Schule, insbesondere in ihrer Separierung in Einzeldisziplinen (vgl. Zacharias
1997:12). Kulturelle Bildung GUbernahm dabei normative Grundprinzipien der non-formalen Bildung wie
Freiwilligkeit oder Partizipation. Mit der Kritik gegeniber der ,kunstspartenspezifischen Segmentierung”
(ebd.) wurde zugleich die Geburtsstunde der Jugendkunstschulen, die ,,alle Kiinste unter einem Dach“
(Kamp/Nierstheimer2012) bundelte, eingelautet.

Auch wurde ein emanzipatorischer Anspruch mit der Kulturellen Bildung verknUpft, sich hier ,frei zu
machen von einer hierarchisierend-dominanten Hochkulturorientierung” (Zacharias 2001:219) und damit
eine Hinwendung zur kritisch-emanzipatorischen Padagogik, welche die Mindigkeit des Individuums starken
und bestehende kulturelle Machtverhaltnisse entlarven sollte. Im Zuge einer kritischen Distanz zu einer
hierarchisierend-dominanten Hochkultur und dem kulturellen Kapital einer Elite (vgl. Bourdieu 1982) stellte
die Kulturelle Bildung bewusst jugendkulturelle Ausdrucksformen, eine Asthetisierung der Alltagskultur und
damit eine Lebensweltorientierung an ihre Zielgruppen in den Mittelpunkt ihrer kiinstlerischen
Auseinandersetzung. Dabei stellten sich auch Fragen nach gerechter Teilhabe, wie die Pierre Bourdieus
nach dem kulturellen Kapital, das den ,feinen Unterschied” (ebd.) bei Klassenzugehdérigkeiten ausmache.
Entsprechend forderte Hilmar Hoffmann 1979 , Kultur fiir alle” und hier, dass ,eine demokratische
Kulturpolitik [...] nicht nur von dem formalen Angebot flr alle ausgehen [sollte], sondern kulturelle
Entwicklung selbst als einen demokratischen Prozess begreifen” (Hoffmann 1984:12) sollte. Dies war die
Geburtsstunde der Soziokultur. Mit der Forderung , Kultur fur alle” wurde in der Bundesrepublik Deutschland
jedoch nicht, wie in der DDR, der Anspruch erhoben, alle Burger*innen mit allen kulturellen Angeboten,
beispielsweise auch klassischer Kultur, vertraut zu machen (vgl. Mandel/Wolf 2021). Vielmehr sollten neue
Orte der kulturellen Auseinandersetzung geschaffen werden, die sich mit der Asthetisierung des Alltaglichen
auseinandersetzen. Hermann Glaser umschreibt Soziokultur verklrzt auch als Kultur von allen, fir alle (vgl.
Glaser/Stahl 1983). Innerhalb der Kulturellen Bildung wird entsprechend der , Anspruch nach Aktualitat des



Asthetischen” (Bohrer 1992:0.S.) und der ,Lebensweltorientierung” (Braun/Schorn 2012:132) in den
Vordergrund gestellt wie auch jugendkulturelle und mediale Ausdrucksformen.

Mit dem Fokus auf Bildung statt Erziehung wird zugleich das humanistisch gepragte Prinzip der
»Selbstbildung der eigenen Menschlichkeit” im Sinne der ,Vorstellungen einer Selbstbestimmung des
Menschen” (Assis/Chen 2015:118) in der Kulturellen Bildung betont. Daraus ergeben sich weitere
Grundprinzipien wie die der Prozessorientierung, der Ganzheitlichkeit von Bildungsprozessen und der
Subjektorientierung. Bildung steht hier eher fur den padagogischen Eigenwert, wahrend die Erwartungen an
die Gesellschaftsfahigkeit des Subjekts starker dem Erziehungsbegriff zugerechnet werden (vgl. Benner
2015).

Entwicklungen innerhalb der Kulturellen Bildung

Seit der Entstehungszeit kdnnen verschiedene Entwicklungen innerhalb der Kulturellen Bildung beobachtet
werden, die Einfluss auf Fragen der Normativitat nehmen. Im Folgenden wird dabei der Fokus auf Einflisse
der Okonomisierung, der Erweiterung auf weitere gesellschaftliche Handlungsfelder, ressortibergreifende
Aufgaben sowie auf aktuelle gesellschaftliche Querschnittsthemen gelegt.

Einfluss der Okonomisierung und (Neo-)Liberalisierung

Infolge des vorausgehend skizzierten Wertewandels und der Infragestellung des Kulturkanons entwickelte
sich eine zunehmende Pluralisierung bzw. Asthetisierung von Lebensstilen. Dies fiihrte zu einer Vielzahl an
neuen Kultur- und kulturellen Bildungsangeboten, hier auch von privatwirtschaftlichen Anbietern wie
Musicalhdusern, Rundfunk, Musik- oder Tanzschulen. Dieses Wachstum sowie eine schwierige finanzielle
Situation kommunaler Haushalte begiinstigten in den 1990er Jahren Prozesse der Okonomisierung im
Kultur- und Bildungsbereich und in anderen gesellschaftlichen Handlungsfeldern wie die Ubernahme
wirtschaftlicher Steuerungsprinzipien in nicht wirtschaftliche Bereiche (vgl. Keuchel 2013). Dies hatte
Auswirkungen auf normative Argumentationslinien in der Kulturellen Bildung, die sich seitdem wesentlich
starker, wie auch in anderen Bildungsbereichen, an einer , Output-Orientierung” ausrichtet. Denn wie in den
1968er Jahren der Kulturkanon infrage gestellt wurde, wird mit der Okonomisierung auch der bestehende
Bildungskanon zunehmend hinterfragt. Bildungsinhalte und Schulfacher, beispielsweise Latein, mUssen sich
zunehmend in ihrer Existenz mit Blick auf ihr Potenzial fur das sogenannte Humankapital (vgl. Becker 1993)
und ihre Relevanz fur den Arbeitsmarkt rechtfertigen.

Im Zuge der Verwertbarkeit von Bildung fir den Arbeitsmarkt erlebt die Kulturelle Bildung eine
Verdrangung gegenuber den MINT- und Sprachfachern in der formalen Bildung. Um dieser Verdrangung
entgegenzuwirken, andert sich die Argumentationslogik innerhalb des Handlungsfelds: Kulturelle Bildung ist
nicht per se wichtig, sondern weil sie die Intelligenz, Sozialkompetenzen, Disziplin etc. férdert (vgl.
Winner/Goldstein/Vincent-Lancrin 2013). Slogans, wie ,You can change your life in a dance class”
(Grube/Sanchez Lansch 2004:0.S.) oder , Lebenskunst als Lernziel” (vgl. Zlirner 2015) sind ebenso Ausdruck
dieser veranderten normativen Argumentationslogik wie Transferwirkungsstudien (vgl.
Bastian/Kormann/Hafen 2000), die nachweisen sollen, dass Musizieren oder Theaterspielen Intelligenz,
Sozialkompetenzen oder Konzentration fordern. Konkrete Nachweise gelingen jedoch nach Metastudien, die



diese Studien systematisch untersuchten, bisher kaum (vgl. auch BMBF 2006). Die Argumentationslinie der
Verwertbarkeit spiegelt sich auch in der Namensgebung von Férderprogrammen der Kulturellen Bildung
wider wie in dem des Bundesprogramms , Kultur macht stark” (vgl. ebd. 0.J.). Auch findet der
Kompetenzbegriff Eingang in die Kulturelle Bildung, beispielsweise im Rahmen des ,Kompetenznachweises
Kultur“. Das Kompetenzmodell wird innerhalb des erziehungswissenschaftlichen Fachdiskurses durchaus
kontrovers diskutiert (vgl. Dérpinghaus 2014; Hepp 2014) und von einzelnen Vertreter*innen als ein
Ergebnis der Okonomisierung von Bildung bewertet (vgl. Vonken 2001:514), hier als eine ,,neue Philosophie
der Output-Steuerung”, die den gesamten schulischen und akademischen Bildungsprozess als ein
~Zweckgebundenes Ergebnis” (Hepp 2013:38) vom Ende her denkt.

Flhlen sich die kinstlerischen Facher in der Schule zunehmend marginalisiert, riickt die non-formale
Bildung im Zuge ihrer Subjektorientierung (vgl. Braun/Schorn 2012) vermehrt in den Fokus der
Bildungspolitik: So korrespondiert diese mit den gesellschaftlichen Individualisierungsprozessen, hier
einzelne Menschen in ihrer Handlungsfahigkeit zu starken, wie dies auch Ulrich Beck in seinem Modell der
~Risikogesellschaft” (Beck 1986) skizziert. In einer individualisierten und liberalen Gesellschaft ohne feste
Normvorgaben ist letztlich jede*r frei, sein Leben zu gestalten, zugleich aber auch dafir verantwortlich. Mit
dem Fokus auf Subjektstarkung erfahrt non-formale Kulturelle Bildung eine politische Aufwertung durch die
EinfuUhrung von flachendeckenden Bundes- und Landesprogrammen wie beispielsweise das bereits
erwahnte Programm ,Kultur macht stark”, das sich explizit an Bildungsbenachteiligte, die in einer
Risikogesellschaft besonders gefordert sind, richtet. Dabei stellen sich durchaus kritische Fragen wie
beispielsweise: Warum werden neben der kulturellen Bildungsforderung junger sozial benachteiligter
Menschen nicht zugleich auch die schlechteren sozialen Rahmenbedingungen in den Blick genommen und
verbessert?

Die Subjektorientierung der Kulturellen Bildung mit ihrer Korrespondenz zu Individualisierungsprozessen
begiinstigt damit indirekt auch Okonomisierungsprozesse. Denn Liberalisierung und Individualisierung
bilden eine Grundlage dafir, den einzelnen Menschen dazu zu ermutigen, ,,seinen Praferenzen zu folgen
und [...] seinen persdénlichen Nutzen zu maximieren” (Bartel 2007:23). In eine ahnliche Richtung
argumentiert Andreas Reckwitz in seinem Modell der Gesellschaft der Singularitaten: So geht er davon aus,
dass das ,kreative Milieu“ und die Asthetisierung von Alltagskulturen als ,kultureller Inkubator [des]
singularistischen Lebensstil[s]” (Reckwitz 2017:274f.) dient und so der urbane Lebensstil des Kosmopoliten
mit bewusst ausgesuchten, authentischen Konsumgitern, die ,Asthetisierung des Berufs [...], des Essens,
Wohnens, Reisens und des Korpers“ (ebd. 2018:84) eine wesentliche Grundlage fir den globalen
Kulturkapitalismus (vgl. ebd.:87) bildet.

Mit der Okonomisierung wurde innerhalb der Kulturellen Bildung zugleich eine Qualitdtsdebatte angestoRen
(vgl. Bamford 2006). Denn mit der Liberalisierung von Forderzugangen, vor allem Infrastrukturférderung
durch Projektférderung zu ersetzen, entwickelten sich Konkurrenzkdmpfe um Férdermittel. Die Qualitatsde-
batte innerhalb der Kulturellen Bildung wird vor allem konfrontativ zwischen den unterschiedlichen
Handlungsfeldern und Ressorts gefluhrt, hier der non-formalen Bildung und der formalen Bildung sowie den
Akteuren aus Kultur, Jugend und Schule, die letztlich unterschiedliche Ziele und damit Qualitatskriterien
innerhalb der Kulturellen Bildung verfolgen (vgl. Keuchel 2010). Dies veranschaulichte eine Studie (vgl.
Keuchel/Aescht 2007) zur Kulturellen Bildung, die die Qualitatskriterien von 60 Best-Practice-Projekten und



ihre Beziehung zueinander untersuchte.

Einfluss neuer Handlungsfelder und ressortiubergreifender Aufgaben

Okonomisierung und Globalisierung flihren zu einer nationalen wie internationalen Spaltung der
Gesellschaft in sogenannte Globalisierungsgewinner*innen und -verlierer*innen (vgl. BPB 2015). Studien zur
sozialen Lage (vgl. Spannagel 2018) belegen dabei wachsende Schieflagen bei der gesellschaftlichen und
kulturellen Teilhabe. So hat sich nach aktuellen Studien Bildungschancengleichheit nicht verbessert,
sondern sogar verschlechtert (vgl. OECD 2021) und korrespondiert mit dem formalen Bildungsstatus des
Elternhauses (vgl. ebd. 2014). Dies gilt laut Studien auch flur die Kulturelle Bildung (vgl. Keuchel/Wiesand
2006; Keuchel/Larue 2012). So konnte hier festgestellt werden, dass Eltern mit niedriger formaler
Schulbildung ihren Kindern deutlich seltener Zugange zu Kultur- und kulturellen Bildungseinrichtungen
ermdglichen.

Zugleich verdeutlichten Zeitreihenvergleiche (vgl. Hamann 2005; Keuchel 2006), dass der Besuch junger
Menschen, aber auch der Elterngeneration, in klassischen Kultureinrichtungen allgemein nachlasst. Waren
Kultureinrichtungen seit der Rock‘n‘Roll-Bewegung davon ausgegangen, dass Jugend ihre eigene
Jugendkultur hat und sich dann im Alter wieder der sogenannten etablierten Kultur zuwenden wirden, legen
die Zeitreihenvergleiche (vgl. ebd.) Anfang der 2000er Jahre nahe, dass kulturelle Praferenzen doch eher
generations- statt altersspezifisch gepragt werden. Diese Ergebnisse bestarkten die Kulturpolitik darin, sich
neben dem Bereich des Audience Development und einer Eventisierung (vgl. u. a. Haselbach et al. 2012)
zunehmend auch im Bereich der Kulturellen Bildung zu engagieren.

Mit der Erkenntnis, dass ein Teil der Bevolkerung Kultur- und kulturelle Bildungseinrichtungen nicht von sich
aus aufsucht, wird die Schule fir die non-formale Kulturelle Bildung ein wichtiger Partner flir den Ausbau
von mehr kultureller Teilhabe als Ort, an dem alle Kinder erreicht werden kédnnen. Der daraus folgende Aus-
bau von Schulkooperationen mit der Kulturellen Bildung wurde seit 2004 durch den Ausbau von
Ganztagsschulen im Rahmen des Programms ,Ideen fur Mehr! Ganztagig Lernen” begtinstigt. Zahlreiche
kulturelle Bildungsprogramme wurden hierzu ins Leben gerufen: Vom ,Landesprogramm Kultur und Schule
NRW*" Uber ,, TUSCH - Theater und Schule” bis hin zu , Kulturagenten fur kreative Schulen”, die alle das Ziel
verfolgten, Schule mit Kultureller Bildung zu vernetzen. Bei alle diesen Kooperationen wurden
Reibungsprozesse deutlich, die sich in Form von Qualitatsdebatten zur ,Good Practice” sowie der Erstellung
zahlreicher Leitfaden (vgl. Keuchel/Aescht 2005) zum Ganztag widerspiegeln. Dahinter stehen die unter-
schiedlichen Logiken formaler und non-formaler Bildung: Einheitliche verbindliche Bildungsangebote, an
denen moglichst alle/viele Kinder partizipieren kénnen versus Angebote, die individuelle Interessen und
Begabungen auf Basis von Freiwilligkeit in kleinen Gruppen férdern. FUr die non-formale Kulturelle Bildung
stellt der Ganztag daher eine besondere Herausforderung dar, da die Koordination und Verantwortung des
Ganztags bei den Schulen liegen. Somit erhalten formale Interessen oftmals den Vorzug gegenuber denen
der non-formalen Bildung. Dies fuhrt zu einer veranderten kulturellen Bildungspraxis im Ganztag aufgrund
anderer qualitativer Rahmenbedingungen wie gréRere Betreuungsschlissel oder fehlende finanzielle
Ressourcen fur kulturpadagogische Fachkrafte im Ganztag.



Um kulturelle Teilhabe zu verbessern, wird sich neben Schulen auch mit weiteren Kooperationspartnern
vernetzt wie kommunalen Vereinen, kulturellen Bildungseinrichtungen, Kultureinrichtungen oder Kitas im
Sinne kommunaler kultureller Bildungslandschaften. Eine SchlUsselrolle spielen dabei Kommunale Gesamt-
konzepte Kultureller Bildung (vgl. Keuchel 2014), in denen Kommunen Kulturelle Bildung systematisch
innerhalb ihrer Strukturen ressortiubergreifend verankern. Eine der Herausforderungen besteht darin,
Kooperationen zwischen den Ressorts Schule, Jugend und Kultur zu ermdglichen, da diese aufgrund
unterschiedlicher Ziele und Strukturen eigene Akzente setzen. Sehen jugendpolitische Akteure
beispielsweise ihre Aufgabe vor allem in der (Subjekt-)Starkung von Kindern und Jugendlichen, unter
Berucksichtigung ihrer Neigungen und Interessen, setzen die kulturpolitischen Akteure ihren Fokus auf die
Kulturvermittlung und hier auf das Erkennen von Exzellenz. Dies fUhrt zu einer Verfestigung des
kontroversen Diskurses um den ,richtigen” Qualitatsweg (vgl. ebd. 2010; Keuchel/Aescht 2007) innerhalb
der Kulturellen Bildung und spiegelt sich in Wettbewerben der jeweiligen Ressorts wie beispielsweise
+MIXED UP“ oder ,Kinder zum Olymp*“ wider, die jeweils flr eine spezifische Zielrichtung dieses
Qualitatsdiskurses stehen. Mehr Kooperationen zwischen den ressortspezifischen Politikfeldern und damit
einhergehend eine konstruktive Weiterentwicklung des festgefahrenen Qualitatsdiskurses waren
wiunschenswert angesichts von Studien (vgl. Keuchel/Wiesand 2006; Keuchel/Larue 2012), die nahelegen,
dass die Aktivitaten der unterschiedlichen Handlungsfelder verschiedene Wirkungen auf kulturelle Teilhabe
erzielen und somit alle im Zusammenspiel das Fundament fur kulturelle Teilhabe bilden, hier die
angemessene Beteiligung informeller, non-formaler und formaler Multiplikator*innen bei den
Bildungsbiografien (vgl. Keuchel 2017).

Einfluss gesellschaftlicher Herausforderungen und Querschnittsthemen

Wurde als eine zentrale gesellschaftliche Herausforderung in den 1968er Jahren die Hinterfragung
bestehender gesellschaftlicher Normen und die Starkung individueller Freiheit und des Individuums
gesehen, zeichnet sich jetzt ein Paradigmenwechsel ab: Die zunehmende Individualisierung und Fragilitat
der Gesellschaft ricken die Sorge um den gesellschaftlichen Zusammenhalt sowie Fragen der
Nachhaltigkeit und den damit verbunden Reflexionen zur gesellschaftlichen Transformation in den
Vordergrund.

Aktuelle gesellschaftliche Querschnittsthemen wie Diversitat, Inklusion oder Nachhaltigkeit lenken den Blick
vom Individuum auf die Gesellschaft und zu Fragen der Gemeinwohlorientierung. Dies hat erneut Einfluss
auf normative Argumentationslogiken und Wertschépfungsfragen innerhalb der Kulturellen Bildung: Diese
wird nun als Kitt der Gesellschaft, als ihr kreativer Motor und als Grundlage fir die Entwicklung neuer
kultureller Narrative gehandelt und soll somit die wesentliche Grundlage fur die gesellschaftliche
Transformation bilden. Ein Teil der Multiplikator*innen in der Kulturellen Bildung sieht diese Entwicklungen
auch kritisch und spricht sich gegen solche Zielsetzungen bzw. ,Vereinnahmungen* der Kulturellen Bildung
far normative Bildungsaufgaben aus (vgl. Fuchs 2009a, b; Huntington 1996). Kunst durfe nicht aufgrund
ihrer emotional asthetischen Kraft eingebunden werden fur ,ideologische” Botschaften. Zugleich wird
argumentiert, dass die non-formale, jugendpolitisch ausgerichtete Kulturelle Bildung Raum schaffen sollte
fur die eigenen Interessen, Positionierungen und Haltungen Jugendlicher.



Gesellschaftlicher Zusammenhalt: Divers, global, lokal ...

Zentrale Fragen des gesellschaftlichen Zusammenhalts setzen sich mit der Spaltung der Gesellschaft in
Verliererfinnen und Gewinner*innen der Globalisierung (vgl. Neckel 2008), ungleich verteilte
gesellschaftliche und kulturelle Teilhabe, Polarisierungen, hier auch links- und rechtspopulistische
Tendenzen innerhalb der Gesellschaft, auseinander. Weitere Herausforderungen stellen Fragen zur Di-
versitat in einer Einwanderungsgesellschaft und ungleiche Lebensbedingungen in landlichen und
stadtischen Radumen dar.

Die Perspektive auf den Umgang mit Diversitat in einer Einwanderungsgesellschaft hat sich in der
Kulturellen Bildung bis heute kontinuierlich gewandelt. Schon in den 1968er Jahren wurde der Anspruch
nach kultureller Vielfalt formuliert. Hintergrund hierflr war jedoch weniger die kulturelle Vielfalt einer
Einwanderungsgesellschaft, vielmehr bildeten die Asthetisierung des Alltags, jugendkulturelle Praktiken und
~Lebensweltorientierung” (Braun/Schorn 2012:132) die Grundlagen flr eine kulturelle Bildungspraxis.
Politisch gesehen etablierte sich seit den 1970er Jahren, mit Zuzug der sogenannten Gastarbeiter*innen
und Zuwanderer*innen in Westdeutschland, zunachst das Konzept der Multikulturalitat zugunsten einer
Vielfalt von nebeneinander existierenden Teilkulturen als Leitbild, sogenannter Parallelwelten, die inhaltlich
kulturell kaum BerUhrungen aufwiesen. Mit der Erkenntnis - , Multikulti ist gescheitert” (Spiegel Online
2010:0.S.) - gewann in der Folge das Konzept der Interkulturalitat, dass die Interaktion zwischen den
Kulturen sowie die Selbstdefinition der jeweils anderen hervorhebt, an Bedeutung. In der Kulturellen Bildung
fuhrte das Konzept der Interkulturalitat in einem ersten Schritt zur Wahrnehmung unterschiedlicher
Zielgruppen, ihrer Bedurfnisse (vgl. Keuchel 2012) und zu einer starkeren zielgruppenspezifischen
Ausrichtung kultureller Bildungsangebote flr migrantische Zielgruppen, im Sinne einer
Lebensweltorientierung an kulturellen Hintergriinden der Herkunftslander.

Das nachfolgende Konzept der Transkulturalitat, das sich ,,vom klassischen Konzept der Einzelkulturen [...]
ab[hebt]“ (Welsch 1995:39) und die Verschmelzungs- und Neuauspragungsprozesse unterschiedlicher
Kulturen (Hybridisierung) hervorhebt, flihrte in der Kulturellen Bildung zu einer kritischen Reflexion von
Stereotypen im Kontext ethnisch-kultureller Zugehoérigkeit, bot jedoch wenig Grundlagen fur
programmatische oder strukturelle Anderungen (vgl. Keuchel/Czerwonka 2019).

Aufgrund der Eindimensionalitat der Konzepte - Multi-, Inter- und Transkulturalitat - gewinnt der Begriff
Diversitat innerhalb des gesellschaftlichen Diskurses und auch der Kulturellen Bildung an Bedeutung,
erganzt um weitere Konzepte. Beispielhaft ist das Konzept des dritten Raums von Homi K. Bhabha in dem
Unterschied von (in sich selbst wieder hybriden) Kulturen bewusst zur Bereicherung von prozessualen
Neukonstruktionen genutzt und ausgehandelt werden kénnen (vgl. Bhabha 1994). Dabei thematisiert
Bhabha auch Hierarchisierung und Macht beziglich des Aushandelns von kulturellen Differenzen (vgl. ebd.).
Fragen der Machtreprasentanz und eine Sensibilisierung fur antirassistische Haltungen im Zuge diverser
ethnisch-kultureller Hintergriinde gewinnen auch innerhalb des kulturellen Bildungsdiskurses an Bedeutung.
Identitatspolitische und Jugendbewegungen wie die sogenannte Woke-Generation (vgl. von Trotha 2021),
die mit ihrer Kritik zu Rassismus die Gesellschaft ,bottom up” - von innen heraus - verandern moéchten und
dabei moralische Protestkritik an jede Person richten, die in ihren AuRerungen und Taten nicht ,woke* ist,
werfen zugleich kritische Fragen flr die Kulturelle Bildung auf. Denn damit wird ein Grundprinzip des
»Individualismus”, jeder Mensch lebt nach der eigenen Fasson, aufgebrochen und damit indirekt auch die



Subjektorientierung der Kulturellen Bildung infrage gestellt. Dies beruhrt auch Fragen der Kunstfreiheit wie
beispielsweise das Entfernen des Gomringer-Gedichts von den Wanden einer Berliner Universitat, aufgrund
des Sexismus-Vorwurfs oder die Kiindigung des Ubersetzerauftrags an die niederlandische Ubersetzerin
Marieke Lucas Rijneveld fur ein Gedicht von Amanda Gorman, aufgrund ihrer nicht ethnisch identischen
Herkunft.

Herausforderungen ergeben sich fur die Kulturelle Bildung auch im Zuge postkolonialistischer Diskurse, so
Fragen nach der Interpretation von Kulturgeschichte und die Rekonstruktion von Wissensbestanden, hier
auch die Frage der Internationalisierung von Kultureller Bildung im Kontext nicht europaischer Perspektiven
auf Angebote, Inhalte und Kinstler*innen (vgl. Keuchel 2015).

Ein adaquater Umgang mit Diversitat in der Gesellschaft stellt sich auch durch das Erstarken
rechtspopulistischer, aber auch religids- und linksextremer Positionen. Dabei gewinnen aktuell kulturelle
Fragen an Bedeutung, hier kulturelle Praktiken und Symbole zur Abgrenzung, aber auch kulturelle Aspekte
medialer Kommunikationsformen. Daher entdeckt Politische Bildung zunehmend das Potenzial der
Kulturellen Bildung fur die politische Bildungsarbeit (vgl. Fuchs 2009a, b; Gloe/Oftering 2020). Diese
.~Vereinnahmung” wird ebenfalls von Teilen der Kulturellen Bildung kritisch gesehen im Sinne der Gefahr,
dass die Klinste hier nur als ,,attraktive Verpackung” fiir andere Erziehungsinhalte dienen. Auch innerhalb
der Politischen Bildung gibt es zu solchen Allianzen kritische Stimmen (vgl. Detjen 2009): So kénne das
»Sinnliche” innerhalb der kulturellen Bildungspraxis, das mit asthetisch-kunstlerischen Erfahrungen
einhergeht, auch im Widerspruch zu dem Uberwéltigungsverbot der Politischen Bildung im Beutelsbacher
Konsens stehen, der nicht erlaubt, im Sinne erwinschter Meinungen zu Uberrumpeln und damit an der
Gewinnung eines selbststandigen Urteils zu hindern.

Eine Brucke kénnte hier der gemeinsame emanzipatorische Anspruch von Politischer und Kultureller Bildung
bilden. Stellte die Kulturelle Bildung in den 1968er Jahren gesellschaftliche Normen und einen Kulturkanon
infrage, ware heute das Hinterfragen von gegenkulturellen Gruppenidentitaten denkbar, beispielsweise
kulturelle Abgrenzungsmechanismen ethnischer, extremreligiéser und/oder populistischer Gruppen
gegenlber dem ,Establishment” (Spier 2014:0.S.). Dies wiirde dann zugleich das Prinzip der
Lebensweltorientierung kritisch betrachten, dass jedoch moéglicherweise in einer heterogenen Gesellschaft
sowieso auf den Prufstand gestellt werden sollte, da diese auch bestehende Ungleichheiten manifestieren
kann. Wurde die Soziokultur in den 1980er Jahren, als Alternative zur sogenannten Hochkultur, einer breiten
Bevolkerungsgruppe erschlossen, stellt sich unter dieser Pramisse die Frage: Ware es nicht
chancengerechter gewesen, wie einst in der DDR die Bemihungen darauf zu richten, sowohl klassische
Kultur als auch Soziokultur flr alle Bevdlkerungsgruppen zuganglich zu machen? Innerhalb der heutigen
fragmentierten, polarisierten und milieuspezifischen Gesellschaft kdnnte es fur den gesellschaftlichen
Zusammenhalt unterstitzend sein, alternative Lebensgestaltungsentwirfe innerhalb der Kulturellen Bildung
aufzuzeigen, um dem einzelnen Menschen Gestaltungsoptionen aufzuzeigen, statt milieuspezifische
Praktiken zu verstarken.

Nachhaltigkeit

Nachhaltigkeit ist ein gesellschaftliches Querschnittsthema und zugleich in Form der UN-Agenda 2030 fur
nachhaltige Entwicklung (vgl. United Nations 2015) eine politische Agenda, die einen Wendepunkt zur



Okonomisierung markiert. Im Vordergrund der UN-Agenda 2030 stehen globale und Generationengerech
tigkeit, die sich in 17 wertbasierte sogenannte Nachhaltigkeitsziele wie Friede, Klimaschutz,
Gendergerechtigkeit, gute Bildung oder auch nachhaltige kommunale Infrastruktur ausdricken. Um far
diese gesellschaftliche Transformation Akzeptanz innerhalb der Gesellschaft zu gewinnen, wurde das
UNESCO-Weltaktionsprogramm ,,Bildung fur nachhaltige Entwicklung” (BNE) 2015 ins Leben gerufen, das
die Umsetzung der UN-Agenda 2030 begleiten soll (vgl. DUK 2021). BNE soll dem einzelnen Menschen
ermdglichen, , die Auswirkungen des eigenen Handelns auf die Welt zu verstehen und verantwortungsvolle
Entscheidungen zu treffen” (Nationale Plattform Bildung 2017:8). Im Rahmen der BNE-Initiative werden als
zentrale Séulen Okonomie, Soziales und Okologie hervorgehoben (vgl. United Nations 2015:3), nicht jedoch
Kultur. Dies andert sich aktuell in Deutschland. Vorteile von Kultur und Kultureller Bildung fir BNE werden
vor allem in der Bildung von kulturellen Narrativen gesehen sowie, parallel zur Politischen Bildung, in der
Chance einer emotionalen asthetisch-sinnlichen Ansprache.

Die Haltungen der Multiplikator*innen in der Kulturellen Bildung sind bezlglich méglicher Kooperationen
ahnlich disparat wie bei Kooperationen mit der Politischen Bildung. Teilbereiche sprechen sich gegen eine
»Vereinnahmung” von BNE aus und zwar aus denselben Grinden, wie dies gegenuber der Politischen
Bildung geschieht. Kunstlerische, sinnlich-asthetische Erfahrungen sollten nicht ,,missbraucht” werden, um
normative Vorgaben zu implementieren, also zur Mulltrennung, dem Wassersparen oder zum Fair Trade zu
»erziehen”. Diejenigen, die sich dafur aussprechen, argumentieren mit der Relevanz des Themas, die es fur
junge Bevoélkerungsgruppen hat. Eine Brucke zur BNE wird in der gesellschaftlichen Transformation
gesehen, da die Kunste auch als kreativer Motor einer Gesellschaft (vgl. KEA European Affairs 2009) im
Sinne von Perspektivwechseln und dem asthetischen Prinzip des Regelbruchs (vgl. Balke/Maye/Scholz 2009)
verstanden werden. Allerdings ist unter dieser Perspektive das Bundnis zwischen den Kinsten, Kultureller
Bildung und BNE madglicherweise zeitlich begrenzt.

Denn, wenn Gesellschaft in Zukunft weitgehend Uber das Prinzip der Nachhaltigkeit gesteuert werden
wirde, kann nach dem asthetischen Prinzip des Regelbruchs davon ausgegangen werden, dass Kunst sich
infolgedessen auch kritisch mit Regeln der Nachhaltigkeit auseinandersetzen wird, um neue Perspektiven
zu ero6ffnen.

Fazit - Widerspriche, Spannungsfelder und kunftige Herausforderungen zur
Normativitat in der Kulturellen Bildung

Die vorausgehende Betrachtung verdeutlicht, dass gesellschaftliche Entwicklungen, wie Transformationen,
neue Aufgaben, Zusammensetzungen und Handlungsfelder, konkreten Einfluss auf die Normativitat der
Kulturellen Bildung haben, wie dies allgemein flur Padagogik als ,eine normative Disziplin“ (Lederer
2015:32f.) beobachtet werden kann oder, wie es Hermann Giesecke umschreibt: ,,Padagogisches Denken
und Handeln [sind] kulturelle und damit geschichtliche Phanomene.” (Giesecke 2004:39)

Jenseits des Einflusses des gesellschaftlichen Wandels auf die musisch-asthetische oder infolgedessen auf
die Kulturelle Bildung lassen sich aus der vorausgehenden retroperspektivischen Betrachtung auch einige
grundsatzliche Eckpfeiler ableiten, zwischen denen sich die Normativitat der Kulturellen Bildung
ausbalanciert. Diese Ableitung ist auch innerhalb eines interkontinentalen Vergleichs erkennbar - und zwar



immer dort, wo sich deutliche gesellschaftliche Unterschiede zeigen. So wurden innerhalb eines
interkontinentalen Vergleichs im Rahmen einer Vorstudie (vgl. Keuchel 2016) zu einem internationalen
Monitoring zur Kulturellen Bildung (vgl. IJdens 2017) Expert*innen aus 16 Landern und funf Kontinenten
gebeten, eine offene Beschreibung zum Verstandnis der Kulturellen Bildung zu formulieren. Dabei wurden
sowohl deutliche Uberschneidungen mit der Begriffseinordnung der Kulturellen Bildung in Deutschland als
auch Unterschiede sichtbar. Den Begriffsdefinitionen grundsatzlich gemeinsam sind die Kinste, das Medium
der Kulturellen Bildung sowie die hiermit verbundenen Dimensionen der Rezeption, Produktion und
Reflexion, wie dies auch aus der Abbildung 1 hervorgeht.

Internationale Perspektiven ...

Gesellschaftliche Ebene Kulturelle Diversitat
Unterschied/Positionierung

Kulturelle Identitat ~ Kulturelle
Kulturelle Tradition  Gemeinsamkeit/ Entwicklung
Beziehung Positionierung Kreation/Erschaffung

Padagogische Ebene
Infrastruktur
0 .
S P Lernmethoden

\a
O L .Durch die
Kiinste lernen™

& Transfereffekte

<0 Die Kinste i oy
%Q‘{\ unterschiedliche il S
Kunstformen
Kreativitdt,
Rezeption - Produktion - Denkstrukturen
Reflexion/Theorie etc.
informelle Bildung
Subjektebene Ubersetzen Kommunizieren Kreieren/Schaffen

Erfahrung ausdricken mit Gesellschaft/ Selbstverstandnis
Gemeinschaft

Abb. 1: Unterschiedliche Aufgabenfelder der Kulturellen Bildung

Unterschiede zeigen sich bei der Gewichtung formaler, non-formaler und informeller Kultureller Bildung. So
gibt es Lander, in denen non-formale Bildung eine wichtige Rolle spielt, andere, in denen der Fokus auf der
formalen oder auch der informellen Kulturellen Bildung liegt. Innerhalb der deutschen retroperspektiven
Betrachtung wurde zudem deutlich, dass sich Gewichtungen zwischen formaler und non-formaler Kultureller
Bildung stetig verandern kdénnen und mit unterschiedlichen Werten und Zielen verknupft sind.

-10 -



Weitere Unterschiede zeigen sich sowohl in der retroperspektivischen Betrachtung als auch der
interkontinentalen sowie in Fragen der Wertschépfung von (Kultureller) Bildung: Stehen 6konomische
Wertschépfungen im Fokus, werden auf normativer Ebene mit der Kulturellen Bildung Transfereffekte oder
auch das Modell des , Learning through the arts” verbunden. Letzteres bildet allerdings auch Bezlige zum
Humboldtschen Bildungsideal, wie dies auch bei der Etablierung des Konzepts der Kulturellen Bildung in
Deutschland betont wurde: ,,Bildung solle sich durch Kultur vollziehen.” (Liebau/Zirfas 2004:579) Auch wird
der Aspekt des kreativen Motors fur Transformationsprozesse sowohl innerhalb der interkontinentalen
Studie als auch in der retroperspektivischen Betrachtung als Wert der Kulturellen Bildung hervorgehoben,
hier im Zuge der Rolle von Kultureller Bildung bei Fragen zu Nachhaltigkeit und BNE.

Ein besonderer Wert der Kulturellen Bildung wird innerhalb des interkontinentalen Vergleichs in einigen
Landern auch in der Schaffung von mehr gesellschaftlichem Zusammenhalt und gemeinsamer kultureller
Identitdt gesehen. In diesem Sinne betont der Kulturwissenschaftler Jan Assmann den wichtigen Stellenwert
von gemeinsamen kulturellen Symbolsystemen und Werten fir den Zusammenhalt einer Gesellschaft wie
Sprache, Essen, Tanze, Bilder, Geschichten etc. Eine Gesellschaft bedarf nach Assmann eines ,Vorrat[s]
gemeinsamer Werte, Erfahrungen, Erwartungen und Deutungen” (Assmann 2005:140). Diesen kdnnen
subkulturelle oder gegenkulturelle Werte einzelner Gruppen und Individuen gegenuberstehen. Je
pluralistischer eine Gesellschaft ist, desto schwieriger wird es, gemeinsame kulturelle Praferenzwerte zu
definieren (vgl. Hall/Gay du 1996). Diese Schwierigkeit wird aktuell als eine der zentralen
Herausforderungen in Deutschland angesehen und diskutiert. Bisher lag der Akzent der Kulturellen Bildung
auf der Starkung des Individuums. Innerhalb des interkontinentalen Vergleichs wird deutlich, dass bei der
Positionierung das Selbstverstandnis einer Gesellschaft eine wichtige Rolle spielt: Ist einer Gesellschaft die
Freiheit der einzelnen Person oder eher das Gemeinwohl wichtig? Hier spielen auch grundsatzliche, unter-
schiedliche Haltungen westlich-europaischer und nicht westlicher Sichtweisen eine Rolle, die sich dann in
der Normativitat der Kulturellen Bildung, beispielsweise in einer eher subjektorientierten oder eher die
Identitat der Gesellschaft starkenden Haltung widerspiegeln.

Die eben aufgezeigten Dimensionen sind grundsatzliche Eckpfeiler, innerhalb derer die Normativitat der
Kulturellen Bildung verhandelt werden kann. Der anstehende gesellschaftliche Systemwechsel in
Deutschland von der Okonomisierung zur Nachhaltigkeit oder neue Handlungsfelder wie der Ganztag, aber
auch aktuelle gesellschaftliche Herausforderungen wie Diversitat und Bildungsgerechtigkeit, lassen
vermuten, dass sich auch hier Kulturelle Bildung neu ausrichten und orientieren wird.

Bezogen auf neue Handlungsfelder wie Ganztag oder Kommunale Bildungslandschaften wird es in
Deutschland entscheidend sein, formale und non-formale Bildung in ein gemeinsames Kooperationsmodell
zu integrieren, das die Besonderheiten beider Bildungsbereiche bewahrt, statt diese innerhalb eines
konkurrierenden Qualitatsdiskurses infrage zu stellen. Auch die Zugange zur non-formalen Kulturellen
Bildung mussen mit Blick auf Bildungsgerechtigkeit und Ganztag neu ausgehandelt und strukturiert werden.

Im Zuge von kultureller Teilhabe, gesellschaftlichem Zusammenhalt, Fragmentierung und Diversitat werden
sich kUnftig auch die Inhalte der Kulturellen Bildung neu ausrichten mussen, weg von einer
Lebensweltorientierung hin zum Aufzeigen alternativer Gestaltungswege. Dies gilt besonders fir (mehr)
Internationalitat, globale und nicht westliche Perspektiven, Kinstler*innen und klnstlerische Inhalte, aber
auch fir eine inhaltliche Mehrdimensionalitat bezogen auf kommerziellen Mainstream sowie

-11 -



jugendkulturelle und milieuspezifische kulturelle Ausdrucksformen. Hier sollten auch nicht kommerzielle
sowie lokale Praktiken und eine kritische Aufbereitung kulturgeschichtlicher Darstellungen, beispielsweise
kulturelle Narrative postkolonialistischer Pragungen, in den Blick genommen werden. Wie eine
ausgewogene Reprasentanz globaler westlicher, nicht westlicher, lokaler Perspektiven und
kulturgeschichtlicher Interpretationen innerhalb der Kulturellen Bildung aussehen kdnnte, gilt es im Sinne
des Dritten Raums nach Bhabha gemeinsam auszuhandeln.

Eine zentrale Herausforderung besteht flr die Kulturelle Bildung in dem erneuten Ausbalancieren der
Starkung von individuellen Freiheiten und gemeinwohlorientierten Werten, wie sie im Zuge aktueller
Querschnittsthemen wie Nachhaltigkeit, Diversitat oder Inklusion diskutiert werden. Wurde in den 1968er
Jahren eine Notwendigkeit in der Befreiung des einzelnen Menschen von gesellschaftlichen Normen
gesehen, die dem Individuum zu wenig Freiraum ermdglichten, existieren heute in einer fragmentierten und
milieuspezifischen Gesellschaft zu wenig gemeinschaftliche Verbindlichkeiten, die es gilt neu auszuhandeln.
Diese Aushandlungsprozesse kdnnten selbst Teil der Normativitat und des Selbstverstandnisses von
Kultureller Bildung werden, wenn diese im Sinne von Lassahn Einzelne dazu befahigen, sich mit ihren
Jfreigewahlten Grundsatzen” und moralischem Handeln an diesen aktiv zu beteiligen und diese zugleich als
dynamische, sich stetig verandernde kulturelle Prozesse zu verstehen.

Verwendete Literatur

Assis, Arthur/Chen, Chih-Hung Chen (2015): Menschheit, Humanismus und Antihumanismus in den historischen Anthropologien
Droysens und Burckhardts. In: Rebane, Gala/Bendels, Katja/Riedler, Nina (Hrsg.): Humanismus polyphon: Menschlichkeit im
Zeitalter der Globalisierung. Bielefeld: transcript, 107-124.

Assmann, Jan (2005): Das kulturelle Gedachtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identitat in frihen Hochkulturen. Minchen: C.H.
Beck.

Balke, Friedrich/Maye, Harun/Scholz, Leander (Hrsg.) (2009): Asthetische Regime um 1800. MUnchen: Fink.

Bamford, Anne (2006): The Wow Factor. Global Research Compendium of the Impact of Arts in Education. Munster/New York:
Waxmann.

Bartel, Rainer (2007): Liberalisierung und Globalisierung: Grundlagen und Kritik. In: Fellmann, llan/Klug, Friedrich (Hrsg.):
Schwarzbuch Neoliberalisierung und Globalisierung. Linz: Eigenverlag, 23-54.

Bastian, Hans/Kormann, Adam/Hafen, Roland (2000): Musik(erziehung) und ihre Wirkung. Eine Langzeitstudie an Berliner
Grundschulen. Mainz: Schott.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Becker, Gary S. (1993): Human Capital: A Theoretical and Empirical Analysis with Special Reference to Education. 3. Aufl. Chicago:
University of Chicago Press.

Benner, Dietrich (2015): Erziehung und Bildung! Zur Konzeptualisierung eines erziehenden Unterrichts, der bildet. In: Zeitschrift flir
Padagogik, 61 (4), 481-496.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture. London/New York: Routledge.

BMBF (Bundesministerium fiir Bildung und Forschung) (0. }.): Kultur macht stark. Bindnisse fir Bildung. www.buendnisse-fuer-
bildung.de/buendnissefuerbildung/de/home/home_node.html [Zugriff: 14.06.2022].

BMBF (Bundesministerium fiir Bildung und Forschung) (Hrsg.) (2006): Macht Mozart schlau? Die Férderung kognitiver
Kompetenzen durch Musik. Bildungsforschung, Bd. 18. Bonn/Berlin: Eigenverlag.

Bohrer, Karl Heinz (1992): Die Grenzen des Asthetischen. In: Die Zeit Online. www.zeit.de/1992/37/die-grenzen-des-
aesthetischen/komplettansicht [Zugriff: 14.06.2022].

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

BPB (Bundeszentrale fiir politische Bildung) (2015): Regieren jenseits des Nationalstaates. Informationen zur politischen
Bildung, 325 (1). Bonn: Eigenverlag.

Braun, Tom/Schorn, Brigitte (2012): Asthetisch-kulturelles Lernen und kulturpddagogische Bildungspraxis. In: Bockhorst,
Hildegard/Reinwand, Vanessa-lsabelle/Zacharias, Wolfgang (Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung. Minchen: kopaed, 128-134.

-12 -



Detjen, Joachim (2009): Zum Verhaltnis von politischer und kultureller Bildung. In: Bundeszentrale fir politische Bildung.
www.bpb.de/lernen/kulturelle-bildung/59939/zum-verhaeltnis-von-politischer-und-kultureller-bildung [Zugriff: 14.06.2022].

Dietz, Bernhard/Neumaier, Christopher/Rodder, Andreas (Hrsg.) (2013): Gab es den Wertewandel. Neue Forschungen zum
gesellschaftlich-kulturellen Wandel seit den 1960er Jahren. Berlin: De Gruyter.

Dérpinghaus, Andreas (2014): Post-Bildung. Vom Unort der Wissenschaft. In: Forschung und Lehre, 21 (7), 540-543.

DUK (Deutsche UNESCO-Kommission (2021): Bildung fur nachhaltige Entwicklung - eine Roadmap. Bonn: Eigenverlag.

Fuchs, Max (2009a): Kulturelle und politische Bildung. In: Bundeszentrale fur politische Bildung. www.bpb.de/lernen/kulturelle-
bildung/59942/kulturelle-und-politische-bildung [Zugriff: 14.06.2022].

Fuchs, Max (2009b): Sozialer Zusammenhalt und Kulturelle Bildung. In: Bundeszentrale flr politische Bildung.
www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/31616/sozialer-zusammenhalt-und-kulturelle-bildung/?p=all [Zugriff: 14.06.2022].

Giesecke, Hermann (2004): Einfihrung in die Padagogik. 7. Aufl. Weinheim/Minchen: Juventa.

Glaser, Hermann/Stahl, Karlheinz (1983): Blrgerrecht Kultur. Berlin: Ullstein.

Gloe, Markus/Oeftering, Tonio (Hrsg.) (2020): Politische Bildung meets Kulturelle Bildung. Baden-Baden: Nomos.

Grube, Thomas/Sanchez Lansch, Enrique (2004): Rhythm Is It. Kinofilm.

Hall, Stuart/Gay, Paul du (Hrsg.) (1996): Questions auf Cultural Identity. London: Sage.

Hamann, Thomas K. (2005): Die Zukunft der Klassik. In: Das Orchester, 9, 10-19.

Haselbach, Dieter/Klein, Armin/Knusel, Pius/Opitz, Stephan (2012): Der Kulturinfarkt. Minchen: Knaus.

Hepp, Gerd F. (2013): Bildung unter dem Diktat der Okonomie. Anmerkungen zu einer folgenreichen Transformation von Schule und
Universitat. In: Jahrbuch fur Politisches Denken. Hrsg. von der Deutschen Gesellschaft zur Erforschung des politischen Denkens,
31-46.

Hoffmann, Hilmar (1984): Kultur flr alle. Perspektiven und Modelle. Frankfurt a. M.: Fischer.

Huntington, Samuel P. (1996): Der Kampf der Kulturen. Minchen/Wien: Europa.

IJdens, Teunis/Wagner, Ernst/Liebau, Eckart (2017): MONAES Frame of Reference and Methodology. In: lJdens, Teuni/Bolden,
Ben/Wagner, Ernst (Hrsg.): International Yearbook for Research in Arts Education, 5. Munster: Waxmann.

Inglehart, Ronald (1989): Kultureller Umbruch. Wertewandel in der westlichen Welt. Frankfurt a. M.: Campus.

Kamp, Peter/Nierstheimer, Julia (2012): ,Alle Kiinste unter einem Dach - Jugendkunstschule als konzeptioneller Rahmen*. In:
Bockhorst, Hildegard/Reinwand, Vanessa-lsabelle/Zacharias, Wolfgang (Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung. Minchen: kopaed,
674-679.

KEA European Affairs (2009): The Impact of Culture on Creativity. A Study Prepared for the European Commission (Directorate-
General for Education and Culture). https://keanet.eu/wp-content/uploads/2019/09/impactculturecreativityfull.pdf [Zugriff:
14.06.2022].

Keuchel, Susanne (2017): Kulturelle Teilhabe, Kulturelle Bildung und soziale Ungleichheit. In: Habner, Kerstin/Kelb, Viola/Schonfeld,
Franziska/Ulrich, Sabine (Hrsg.): Teilhabe. Versprechen?! Miinchen: kopaed, 345-355.

Keuchel, Susanne (2016): Different Definitions and Focus on Arts Education. An Explorative International Empirical Study. In:
Berggraf Saebo, Aud (Hrsg.): International Yearbook for Research in Arts Education, 4. Minster/New York: Waxmann, 31-40.

Keuchel, Susanne (2015): Internationalitat in der Kulturellen Bildungspraxis. Eine explorative empirische Studie. In: Dies./Kelb, Viola
(Hrsg.) (2015): Diversitat in der Kulturellen Bildung. Bielefeld: transcript, 129-161.

Keuchel, Susanne (2014): Quo vadis - Empirische Analyse von kommunalen Gesamtkonzepten fur Kulturelle Bildung In: Kelb, Viola
(Hrsg.) Gut vernetzt?! Kulturelle Bildung in lokalen Bildungslandschaften. Minchen: kopaed, 95-113.

Keuchel, Susanne (2013): mapping // kulturelle-bildung. ZFKF. Essen: Stiftung Mercator.

Keuchel, Susanne (2012): Das 1. InterKulturBarometer. Migration als Einflussfaktor auf Kunst und Kultur. KéIn: ARCult Media.

Keuchel, Susanne (2010): Zur Mehrdimensionalitat von Qualitatskriterien in der Kulturellen Bildung. In: Bundesvereinigung
Kulturelle Kinder- und Jugendbildung (Hrsg.): Qualitat der Kulturellen Bildung. Studie zur Qualitatssicherung in der Kulturellen
Bildung. Remscheid: Eigenverlag.

Keuchel, Susanne (2006): Der Untergang des Abendlandes. In: Das Orchester, 4, 26-32.

Keuchel, Susanne/Aescht, Petra (2007): Hoch hinaus - Potenzialstudie zu Kinder- und Jugendkulturprojekten. DUsseldorf: PwC-
Stiftung.

Keuchel, Susanne/Aescht, Petra (2005): Kultur: Leben in der Ganztagsschule. Hintergriinde, Beispiele und Anregungen flr die
Praxis. Berlin: Deutsche Kinder- und Jugendstiftung.

Keuchel, Susanne/Czerwonka, Sandra (2019): Theoretical Concepts of the Migration Phenomenon Within the Professional
Discourse of Arts Education in Germany. In: Ferro, Ligia/Wagner Ernst/Veloso, Luisa/lJdens, Teunes/Teixeira Lopes, Joao (Hrsg.): Arts
and Cultural Education in a World of Diversity. ENO Yearbook 1, 55-171.

Keuchel, Susanne/Larue, Dominic (2012): Das 2. Jugend-KulturBarometer. ,,Zwischen Xavier Naidoo und Stefan Raab ...” KdIn:
ARCult Media.

Keuchel, Susanne/Wiesand, Andreas (Hrsg.) (2006): Das 1. Jugend-KulturBarometer. Bonn: ARCult Media.

Lassahn, Rudolf (1974): Einfuhrung in die Padagogik. Heidelberg: Quelle und Meyer.

-13 -



Lederer, Bernd (2015): Kompetenz oder Bildung. Hamburg: Tredition.

Liebau, Eckart/Zirfas, Jorg (2004): ,Kulturpadagogik, padagogische Ethnographie und kulturelle Stile“. In: Padagogische

Rundschau, 58 (5), 579-592.

Mandel, Birgit/Wolf, Birgit (2021): Diskurs: Staatsauftrag ,Kultur fur alle” in der DDR. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung
Online. www.kubi-online.de/artikel/diskurs-staatsauftrag-kultur-alle-ddr [Zugriff: 14.06.2022].

Nationale Plattform Bildung fiir nachhaltige Entwicklung (2017): Nationaler Aktionsplan Bildung fir nachhaltige Entwicklung.
Der deutsche Beitrag zum UNESCO-Weltaktionsprogramm. www.bne-
portal.de/bne/shareddocs/downloads/files/nationaler_aktionsplan_bildung-
er_nachhaltige_entwicklung_neu.pdf?__blob=publicationFile [Zugriff: 29.07.2022].

Neckel, Sighard (2008): Flucht nach vorn. Die Erfolgskultur der Marktgesellschaft. Frankfurt a. M.: Campus.

OECD (Organisation fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung) (2021): Bildung auf einen Blick 2021. Berlin:
Bundesministerium fir Bildung und Forschung.

OECD (Organisation fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung) (2014): PISA 2012 Ergebnisse: Exzellenz durch
Chancengerechtigkeit, Bd. Il: Allen Schulerinnen und Schuilern die Voraussetzungen zum Erfolg sichern. Bielefeld: W. Bertelsmann.
DOI: http://dx.doi.org/10.1787/9789264207486-de [Zugriff: 14.06.2022].

Reckwitz, Andreas (2018): Zwischen Hyperkultur und Kulturessenzialismus. Die Spatmoderne im Widerstreit zweier
Kulturalisierungsregime. In: Jahrbuch fir Kulturpolitik 2017/2018. Bielefeld: transcript, 81-90.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularitaten - Zum Strukturwandel der Moderne. Berlin: Suhrkamp.

Spannagel, Dorothee (2018): Dauerhafte Armut und verfestigter Reichtum. WSI Verteilungsbericht 2018, Report Nr. 43. Dusseldorf:
Wirtschafts- und Sozialwissenschaftliches Institut.

Spiegel Online (2010): Merkel erklart Multikulti fir gescheitert. 16.10.2010. www.spiegel.de/politik/deutschland/integration-merkel-
erklaert-multikulti-fuer-gescheitert-a-723532.html [Zugriff: 14.06.2022].

Spier, Tim (2014): ,Was versteht man unter Populismus?“. In: Bundeszentrale fur politische Bildung. www.bpb.de/192118/was-
versteht-man-unter-populismus [Zugriff: 14.06.2022].

Trotha, Hans von (2021): Wer hat Angst vor Woke? www.deutschlandfunkkultur.de/aus-den-feuilletons-wer-hat-angst-vor-woke-
100.html [Zugriff: 14.06.2022].

United Nations (2015): Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable Development. Resolution Adopted by the General
Assembly on 25th September 2015.
https://sustainabledevelopment.un.org/content/documents/21252030%20Agenda%?20for%20Sustainable%20Development%20web.pdf
[Zugriff: 14.06.2022].

Welsch, Wolfgang (1995): Transkulturalitat. Zur veranderten Verfasstheit heutiger Kulturen. In: Institut fir Auslandsbeziehungen
(Hrsg.): Migration und Kultureller Wandel, 45 (1), 39-44.

Wengst, Udo (2009): Politischer und gesellschaftlicher Wandel in der Bundesrepublik Deutschland vor und nach 1968. Berlin:
Oldenbourg.

Winner, Ellen/Goldstein, Thalia R./Vincent-Lancrin, Stéphan (2013): Art for Art’s Sake? The Impact of Arts Education. Paris:
OECD.

Zacharias, Wolfgang (2001): Kulturpadagogik. Kulturelle Jugendbildung. Eine Einfuhrung. Opladen: Leske und Budrich.

Zacharias, Wolfgang (1997): Schéne Aussichten fiir Asthetische Bildung? In: Asthetik in der kulturellen Bildung. Remscheid: RAT.

Zurner, Christian (2015): Lebenskunst als Lernziel Kultureller Bildung. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online. www.kubi-

online.de/artikel/lebenskunst-lernziel-kultureller-bildung [Zugriff: 14.06.2022].

Anmerkungen

Dieser Artikel erschien zuerst in: Susanne Keuchel /Jorg Zierfas (Hrsg.) (2022): Normativitat der Kulturellen Bildung.
Schriftenreihe Kulturelle Bildung, vol. 69. Minchen: kopaed.

Die Wissensplattform Kulturelle Bildung Online dankt dem kopaed-Verlag und den Herausgeber*innen flr die Mdglichkeit der
Zweitveroffentlichung.

Zitieren

Gerne dlrfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Susanne Keuchel (2023 / 2022): Normativitat der Kulturellen Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-kulturellen-bildung

-14 -


https://www.kopaed.de/kopaedshop/?pg=5&pid=1391
https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-kulturellen-bildung

(letzter Zugriff am 30.05.2023)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-15-


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

