
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Museale Kunstvermittlung als geteilte Aufmerksamkeit
 Vom Inzoomer des Rijksmuseums zu einem anthropologisch-hermeneutischen Vermittlungsansatz

von Alexander Schneider

Erscheinungsjahr: 2023

Peer Reviewed

Stichwörter:
Museumspädagogik | Bildgespräche | Dialog | Kunstbetrachtung | Kunstrezeption |
Kunstvermittlung | Bildnarration | Rezeptionsästhetik

Abstract
Kunstmuseen sind Orte der Begegnung: Menschen mit verschiedentlicher Herkunft und unterschiedlichen
Interessen treffen auf einen mindestens genauso diversen Zusammenschluss von Exponaten. Daher steht
die Kunstvermittlung vor der Herausforderung, eine Brücke zwischen Selbst und Ausstellungsstück bzw.
zwischen Vertrautem und Fremdem zu schlagen. Inwiefern dieser Brückenschlag mithilfe der
Rezeptionsästhetik gelingen und in der Folge als ‚geteilte Aufmerksamkeit‘ charakterisiert werden kann,
beleuchtet dieser Beitrag exemplarisch anhand des im Rijksmuseums zu findenden Inzoomers.

Die Rede vom Museum als einem Ort der Begegnung ist weit verbreitet und verweist in der Regel auf eine
bildende Auseinandersetzung des Menschen mit Kultur. Dass eine solche Auseinandersetzung kein
Selbstläufer ist und nicht ohne Hilfestellungen auskommt, leuchtet bei genauerem Überlegen schnell ein.
Denn die Rezeption kultureller Artefakte wird maßgeblich von der Tatsache begleitet, dass sich zwischen
Artefakt und Rezipient*innen immerfort eine historische und sozio-kulturelle Unbestimmtheit schiebt. In der
Konsequenz steht die museale Vermittlungsarbeit vor der Aufgabe, Situationen zu schaffen und Handlungs-
bzw. Interaktionsräume zu eröffnen, die es zulassen, diese Unbestimmtheit(en) zu konkretisieren (vgl.
hierzu Preuß/Hofmann 2017:14f. und passim sowie Matthes 2013). Die Vermittlungsarbeit muss sich also –
reflexiv gedacht – als Transmitter und Ermöglicher in einem Szenario verstehen, welches Artefakte ins
richtige Licht rückt, sodass sie für Besucher*innen erfahrbar werden. Es geht in der Vermittlung also darum,
dass man sowohl auf die Eigenheit(en), die ein Artefakt anheimstellt, reagiert als auch das
Rezeptionsinteresse der Besucher*innen weckt.

- 1 -



Forschungsstand und Forschungsinteresse aus kunstpädagogischer Sicht

Die vorstehend getroffene Rede vom ‚Artefakt‘ und ‚Museum‘ ist noch sehr allgemein. Mit Blick auf die
museumspädagogische Vermittlungsarbeit, um die es im weiteren Verlauf dieser Darstellungen geht, lässt
sich das Artefakt als Kunstwerk bzw. Bild und das Museum als Kunstmuseum spezifizieren. In der
dazugehörigen Fachliteratur wird das somit vorliegende Aufgaben- bzw. Handlungsfeld in der Regel der
Kunstpädagogik zugeordnet (vgl. hierzu u.a. Wagner/Dreykorn 2007 oder Peez 2022). Vor diesem
Hintergrund kommt man nicht umhin festzustellen, dass jene kunstpädagogischen Konzepte, die im
Bezugsfeld musealer Vermittlungsarbeit stehen, sehr heterogen ausfallen, weil sie entweder das
rezipierende Subjekt oder das Werk fokussieren (vgl. hierzu Hofman 2016a:75 und passim). Einen wichtigen
Schritt auf dem Weg, diese (tendenziell) einseitig verlaufenden Fokussierungen zu durchbrechen und die
Polarität zwischen Rezipient*in und Werk in eine Interdependenz zu überführen, liefert Fabian Hofmanns
heuristisch-deskriptives Modell der ‚Pädagogischen Kunstkommunikation‘ (vgl. Hofmann 2016a:121; siehe:
Fabian Hofmann „Vermitteln und aneignen lassen im Spiel der Differenzen. Pädagogische
Kunstkommunikation in Schule und Museum“), das gleichzeitig für eine integrative Verschränkung von
Kunstpädagogik und Museumspädagogik wirbt. Hofmanns Modell ist differenziell angelegt. Es oszilliert
zwischen einem im Kunstwerk angelegten Bedeutungsgehalt, den er als zu vermittelndes Wissen auffasst,
und einem Subjekt, das sich mittels ästhetischer Erfahrung das Werk ‚aneignet‘ (vgl. ebd.). Hofmanns
Überlegungen setzen auf der Makroebene an und greifen noch keine dezidiert auf der Mikroebene
liegenden Fragen auf – etwa zu didaktisch-methodischen Handlungsweisen. Wie sich sein Modell also auf
der Mikroebene anthropologisch-hermeneutisch ergänzen und mithilfe der Rezeptionsästhetik
ausdifferenzieren lässt, skizziert dieser Artikel am Beispiel von Rembrandts Nachtwache (1642), welche sich
im Amsterdamer Rijksmuseum befindet.

Eckpunkte einer anthropologisch-hermeneutisch dimensionierten
Vermittlungsarbeit

Die Grundlegung einer anthropologisch-hermeneutisch aufgefassten Rezeptionsdidaktik für die
Kunstpädagogik ist bereits erfolgt (vgl. Schneider 2019). Um zu zeigen, wie sich diese rezeptionsdidaktische
Auffassung auf die museale Vermittlungsarbeit im Allgemeinen und auf Hofmanns Modell im Speziellen
transzendieren lässt, müssen zuerst wesentliche erkenntnisleitende Eckpunkte skizziert werden.

Folgt man dem Phänomenologen Roman Ingarden, so sind Kunstwerke bzw. Bilder ihrem Wesen nach
schematisch. Denn sie weisen Leer- und Unbestimmtheitsstellen auf, die von den Rezipient*innen
imaginativ konkretisiert werden müssen (vgl. Ingarden 1962). Im Akt der Konkretion werden jedoch nicht
nur Leerstellen gefüllt und Unbestimmtheitsstellen geklärt, es kommt außerdem zu einer
Vergegenwärtigung des Werkes. Als Grundlage für diese Vergegenwärtigung kann das anthropologisch
verankerte Vermögen des Menschen zu ‚geteilter Intentionalität‘ (vgl. Tomasello 2014) angesehen werden.
Mit ‚intentional‘ (lateinisch ‚intendere‘ für ‚sich auf etwas wenden‘) ist hier zum einen die anthropologische
und zum anderen die hermeneutische Verfasstheit unseres Daseins angesprochen; das heißt, wir begegnen
uns und der Welt im Wissen und Vertrauen, dass unser Denken und Handeln wie auch das unserer
Mitmenschen respektive unserer Vorfahren zweckmäßig und sinngerichtet ist bzw. war. Dergestalt ist einem
Bild der Sinn nicht unmittelbar eingeschrieben, aber es ist von Menschen für Menschen gemacht. Demnach
bildet sich das Werk durch eine zweifache ‚Hinwendung‘, um nochmal an die Wortherkunft anzuknüpfen,

- 2 -

https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum
https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum


aus: die der Künstler*innen und die der Betrachter*innen (vgl. Ingarden 1962:235). Das im Anschluss an
Ingarden erarbeitete und als ‚Rezeptionsästhetik‘ bekannte Denkgebäude hat herausgestellt, dass der
Bedeutungsgehalt eines Werkes nicht vorgängig ist. Im Gegenteil: Die Bedeutung eines Werks ist different,
denn sie bewegt sich zwischen dem von Künstler*innen geschaffenen Rezeptionsangebot und den
Rezipient*innen. In genau dieser Differenz liegt der Kontaktpunkt zu Hofmanns ‚Pädagogischer
Kunstkommunikation‘. Da dieser Beitrag aber im Unterschied zu Hofmann auf der Mikroebene ansetzt,
bedarf es einer Erweiterung bzw. Anpassung des Hofmann‘schen Begriffsinstrumentariums. Während in
Hofmanns Modell von der Werkseite lediglich die Wissensvermittlung ausgeht (vgl. Hofmann 2016a:121;
siehe: Fabian Hofmann „Vermitteln und aneignen lassen im Spiel der Differenzen. Pädagogische
Kunstkommunikation in Schule und Museum“) müssen aus anthropologisch-hermeneutischer Sicht
unbedingt noch die Produzent*innen bzw. die von ihnen geschaffenen Rezeptionsstrukturen bzw. -angebote
im Werk hinzugedacht werden. Außerdem wird im Rahmen dieses Beitrags das, was Hofmann auf der Seite
der Rezipient*innen als ‚Aneignung‘ auffasst (vgl. ebd.), durch den bei Wilhelm Schapp entlehnten Begriff
der ‚Verstrickung‘ ersetzt. Darüber hinaus wird im Folgenden vom ‚Dialog‘ und nicht von ‚Kommunikation‘
die Rede sein. Das Dialogische steht hier im Zeichen der oben benannten ‚geteilten Intentionalität‘ und
bezieht sich auf zweierlei. Zum einen sind damit ganz grundlegend Gespräche vor den Exponaten im
Museum gemeint und zum anderen bezieht sich der Begriff auf den Austausch zwischen Betrachter*innen
und Werk auf der Grundlage der im Werk angelegten Rezeptionsangebote (vgl. Kemp 2003). Um eine für
die Mikroebene notwendige Anschaulichkeit zu gewinnen, werden die vorstehenden Eckpunkte anhand
eines bereits bestehenden Vermittlungsformats aus dem Amsterdamer Rijksmuseum exemplifiziert und
durch eine Conclusio abgerundet.

Vermittlungsbeispiel: Die Nachtwache von Rembrandt

Anhand eines Beispiels aus der Vermittlungspraxis des Rijksmuseums lässt sich zeigen, wie sinnstiftende
Dialoge zwischen Besucher*innen und Ausstellungobjekten potentiell angeregt werden können. Das
analoge Vermittlungsformat, um das es gehen wird, heißt Inzoomer. Es ist ein doppelseitiger Bilderbogen
mit kontextualisierenden Informationen (vgl. Abb. 5, 6). Der Bogen, der zu unterschiedlichen Exponaten
vorliegt, erinnert von seiner Materialität her an Platzdeckchen und misst circa 42 x 30 cm. Er kann von
Besucher*innen – je nach Interesse – in Anspruch genommen werden. Wenngleich eine Publikation, in der
alle im Rijksmuseum installierten Inzoomer zu finden sind, mittlerweile vorliegt (Rijksmuseum/ Meijer 2018),
ist nicht überall eine rezeptionsästhetische Dialogführung geglückt bzw. überhaupt realisiert worden. Dass
also der Inzoomer zu Rembrandts Nachtwache (1642) vorgestellt wird, dient lediglich dazu, exemplarisch zu
beleuchten, wie auf der Mikroebene sowohl durch rezeptionsästhetische Sensibilität als auch
kontextualisierende Informationen eine anthropologisch-hermeneutisch verstandene Vermittlungsarbeit
geleistet werden kann.

Das weitere Vorgehen gliedert sich hierzu in drei Schritte. Den Startpunkt bildet ein kurzer Abschnitt zum
konzeptuellen Aufbau des Inzoomers. Im Anschluss geht es darum, den Inzoomer zu Rembrandts
Nachtwache in Bezug auf seine rezeptionsästhetische Anlage zu beleuchten. So wird gezeigt, wie dieser
Inzoomer (implizit) die Leerstellen im Rembrandt-Bild aufgreift und damit eine Grundlage dafür schafft, dass
sich Rezipient*innen potentiell in die im Bild dargestellte Geschichte ‚verstricken‘ können
(vgl. Schapp 2012). Zuletzt folgt eine zweiteilige Conclusio. Sie behandelt einerseits das dialogische
Aktivierungspotential des Inzoomers. Andererseits reflektiert sie ganz grundsätzlich die Bedeutung einer

- 3 -

https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum
https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum


lebendigen Gesprächskultur im Museum vor dem Hintergrund eines anthropologisch-hermeneutischen
Rezeptionsverständnisses.

Inzoomer: Die Nachtwache auf den ersten und auf den zweiten Blick

Der Inzoomer vergrößert – wie es der Name andeutet – Details aus dem jeweils zur Betrachtung stehenden
Werk. Auf diese Weise entsteht eine Blicklenkung, die gezielt eine umherschweifende, summarische
Blickweise unterbricht. Die Benutzer*innen werden zum genauen Hinschauen animiert. Die somit zustande
kommende „Verlangsamung der Wahrnehmung“ (Matthes 2013:26) ist wichtig, damit überhaupt ein Dialog
zwischen Bild und Rezipierenden zustande kommen kann (vgl. ebd.). Damit ergibt sich eine
Bildzugangsweise, die Alexander Glas als „Topos: Erster und zweiter Blick“ (Glas 2018:27) klassifiziert hat.
Dass sich dieser Topos kognitionspsychologisch fundieren lässt, soll – in Ergänzung zu Glas – nachstehend
thematisiert werden.

Im Mittelpunkt der in der Nachtwache porträtierten Schützengilde stehen Frans Banning Cocq, der Kapitän,
und Wilhelm van Ruytenburgh, sein Leutnant. Kompositorisch geschickt lenkt Rembrandt unseren Blick auf
diese beiden im Bildzentrum situierten Männer. Erst nach längerem Verweilen wird man sich den im
Schatten liegenden Bilddetails gewahr. So erkennt man auf den zweiten Blick, dass unmittelbar hinter
Kapitän und Leutnant eine Muskete abgefeuert wird. Auch der Hund, welcher rechts im Bild vor einem
Trommler herspringt, oder die Kinder, die links im Bild zu finden sind, fallen erst bei intensiverer
Betrachtung auf (vgl. Abb. 5, 6).

Die vorstehende Annäherung an die Nachtwache lehnt sich an den oben benannten Topos an: Der
anfängliche Passus umreißt grob, was einem zuerst ins Auge springt. Der ‚zweite Blick‘ bezieht sich im
Unterschied dazu auf Details und Eigentümlichkeiten. Aus Sicht der Kognitionspsychologie unterliegt der
erste, eher flüchtige Blick dem „Ökonomieprinzip“ (ebd.:118); das heißt, die Bildinformationen werden
möglichst mit geringem (zeitlichen und kognitiven) Aufwand verarbeitet, sodass sich bei einer
oberflächlichen Bildbetrachtung ein hinreichend zufriedenstellendes Verständnis einstellt. Demgegenüber
nähert sich der zweite, eher verweilende Blick dem Bild vergleichsweise detektivisch an.
Kognitionspsychologisch lässt sich diese Annäherung dann als ‚indikatorisch‘ spezifizieren (vgl. ebd.:76ff.).
Es geht darum, Hinweise zu finden, die Auskunft über „Entscheidungen bei der Bildherstellung und
Bildverwendung, also über kommunikative Intentionen“ (ebd.:119) geben, um so das Werk zu
kontextualisieren.

Zwischen Blickschulung und Kontextwissen

Genau diesem vorstehend benannten Interesse nach Kontextualisierung kommt der Inzoomer zu
Rembrandts Nachtwache nach. Er richtet sich an jede*n lesende*n Museumsbesucher*in und gliedert sich in
eine Vorderseite mit dem Motto „MEHR SEHEN“ (vgl. Abb. 5) und eine Rückseite mit dem Leitthema „MEHR
WISSEN“ (vgl. Abb. 6). Beide Seiten arbeiten mit dem Prinzip der Vergrößerung: Während die Vorderseite
ausgewählte Bilddetails heranzoomt, werden auf der Rückseite zusätzlich zu den Vergrößerungen weitere
visuelle Informationen angeboten.

Der Inzoomer macht die Rezipierenden auf Details und Zusammenhänge aufmerksam, die über eine
flüchtige Betrachtung hinausgehen. Indem beispielsweise auf die Beschädigung hingewiesen wird, die im

- 4 -



Zuge einer Messerattacke entstanden ist (vgl. Abb. 6), wird das Auge für den materiellen Zustand des
Bildes sensibilisiert. Zudem zeigt der Inzoomer eine zeitgenössische Kopie der Nachtwache, die den
ursprünglichen Aufbau des Bildes offenlegt, bevor es beschnitten wurde (vgl. Abb. 6). Veränderungen, die
das Bild im Laufe der Zeit erfahren hat, werden auf dieses Weise sichtbar.

Betrachter*innen rezeptionsästhetisch in die Bildgeschichte verstricken

Die vorstehenden Ausführungen beschränkten sich weitgehend auf den äußerlich-materiellen Zustand und
behandelten Rembrandts Bild mit Blick auf die „Bedingungen seiner Erscheinung“ (Kemp 2003:252; Herv.
im Orig.). Wie und an welcher Stelle der Inzoomer die von Rembrandt im Bild angelegten
Rezeptionsangebote aufgreift, blieb bislang noch unberücksichtigt. Dabei setzen sie überhaupt erst am
Bildinhalt an und schaffen eine viel tiefschürfendere Betrachter*innenaktivierung als es rein äußerliche
Beobachtungen zum Bildzustand vermögen. Entsprechend geht es im nachstehenden Abschnitt um die im
Bild angelegten Leerstellen, welche Betrachter*innen narrativ auflösen müssen (vgl. Schneider 2019). Wo
sich im Rembrandt-Bild Leerstellen befinden und wie diese vom Inzoomer produktiv aufgegriffen werden,
behandelt der folgende Abschnitt.

Die Leerstelle als Betrachter*innenaktivierung

Betrachtet man die „MEHR-WISSEN“-Seite, so findet man vier Detailausschnitte, die mit den nachstehenden
Stichwörtern markiert worden sind: „Laden“, „Eichenlaub“ „Schießen“, „Reinigen“ (s. Abb. 6). Diese Begriffe
verbinden drei Bildfiguren miteinander, die in der beistehenden Reproduktion des Rembrandt-Bildes farbig
hervorgehoben erschienen (vgl. Abb. 1).

- 5 -



Abb. 1: Farbige Hervorhebung exemplarischer Leerstellen in Rembrandts Nachtwache

Die drei Figuren lassen sich – liest man das Bild von links nach rechts – bedingungshaft aufeinander
beziehen. Denn sie visualisieren die Abfolge von Laden, Schießen und Reinigen der Pulverpfanne (vgl.
Müller 1999:140). Obwohl es sich – im Unterschied zu einer Simultandarstellung – nicht um dieselbe Person
handelt, liegen hier Leerstellen vor, die dazu einladen, die Figuren vorstellungsmäßig so miteinander zu
verknüpfen, dass eine zusammenhängende Reihe von Handlungsschritten nachvollziehbar wird. Dabei
speist sich der aus der Leerstelle resultierende Sinnzusammenhang immer aus der Kombination formaler
und inhaltlicher Gegensätze. So hält die erste linksstehende Figur mit ihrer linken Hand die Muskete,
während sie mit der rechten die Pulverladung in den Lauf füllt. Die hieraus resultierende von links nach
rechts verlaufende, abfallende Diagonale wird von der zweiten, schießenden Figur ins Gegenteil verkehrt.
Sie feuert mit der Muskete einen Schuss in einer diametral verlaufenden Diagonalbewegung ab. Schließlich
folgt das Reinigen der Waffe. Dieser Handlungsschritt behält die vorherige Diagonalbewegung bei, jedoch
tritt die reinigende Figur, insofern in Opposition zum Schießenden, als sie – wie bereits die ladende Figur –
frontal dargestellt wurde. Es liegt somit eine formale und inhaltliche Rhythmisierung vor, die die Figuren
subtil eint. Obwohl unterschiedliche Aktanten auftreten, liegen zwischen ihnen ‚imaginative Knotenpunkte‘
(vgl. Schneider 2019:95), die Betrachter*innen mithilfe des Inzoomers erkennen und ‚verknoten‘ können. Es
wird also zur Aufgabe der Rezipierenden, diese Trias von „Laden“, „Schießen“ und „Reinigen“ narrativ zu

- 6 -



verknüpfen.

Darüber hinaus markieren die Knotenpunkte nicht nur – rezeptionsästhetisch gesprochen – den Anteil der
Betrachter*innen am Bild, sie bieten gleichsam einen möglichen Startpunkt für weitere narrative
Verstrickungen. Mit Kemp lässt sich resümieren:

„Das sorgfältige Abstimmen oppositioneller Details und das Denken in visuellen Gegensätzen ist
der Ausgangspunkt, die Initialzündung für alles, was danach kommt.“ (Kemp 1989:72)

Setzt sich der Blick also einmal an der Trias fest, ist ein Grundstein für weitergreifende narrative
Verstrickungen gelegt. Damit ist also das gemeint, was Kemp im obigen Zitat mit dem Adverb „danach“
ausdrückt. Denn das Kind mit dem Pulverhorn – links unten im Bild – lässt sich beispielsweise ebenfalls auf
den Schuss in der Menschenmenge beziehen. Es könnte dem Schießenden die Munition bereitgestellt
haben. Bei längerer Betrachtung stellt sich außerdem die Frage, warum ebendieser Pulverjunge so eilig aus
dem Bild hastet. Während er mit dem Oberkörper nach vorne strebt, ist sein Blick zurückgewendet. Doch
wohin er genau schaut, bleibt aufgrund seines zu großen Helms vage. Ein durch den Inzoomer geschärfter
Blick auf den Akt des Schießens, legt es aufmerksamen Rezipient*innen nahe, den Jungen mit dem Schuss
in Verbindung zu bringen. Genauer noch: Die Aufmerksamkeit muss zwangsläufig auf die schießende,
gesichtslose Figur mit dem Eichenblatthelm fallen. Die Tatsache, dass man auf dem entsprechenden
Inzoomer-Ausschnitt nicht nur das Gewehrfeuer erkennen kann, sondern außerdem eine Figur, die im
Anblick des Schusses, abwehrend die Hand hebt, legt die Vermutung nahe, dass es sich hier um eine
Kinderspielerei handeln könnte. Warum sollte einer der Erwachsenen inmitten der Menschenversammlung
sein Gewehr abfeuern wollen? Der Pulverjunge ließe sich dergestalt als ein Komplize des Schießenden
auffassen. Er flüchtet, so könnte man annehmen, aus Furcht vor einer Strafe (vgl. hierzu grundsätzlich
Müller 1999:150f.).

Den Rezipierenden erschließen sich also auf den ‚zweiten Blick‘ Details, die irritieren oder/und bisweilen
komisch anmuten und möglichweise zum Schmunzeln einladen. Ist dies einmal erreicht, dann gilt: „Da sich
dieser Vorgang [die Auflösung von Leerstellen; Anm. d. Autor] in unserer Einbildungskraft abspielt,
vermögen wir uns von ihm nicht abzulösen. Das aber heißt, wir sind in das verstrickt, was wir hervorbringen
[bzw. imaginieren; Anm. d. Autor].“ (Iser 1984:214)

Gespräche mit und über Die Nachtwache

Nicht nur die vorstehenden rezeptionstheoretischen Darstellungen zeigen, dass es sich beim Inzoomer um
kein rigides Informationsblatt handelt. Ein von der Abteilung ‚Öffentliche Bildung‘ bereitgestellter Bericht
über das Verhalten bei der Nutzung der Inzoomer bestätigt dies ebenfalls. Dieser von Xenia Henny
verfasste Bericht aus dem Jahr 2015 umfasst Untersuchungsergebnisse, die unter anderem die
Erfolgsfaktoren sowie die Motivation für die Verwendung dieses Vermittlungstools beleuchten. Die
Erhebungen basieren auf Interviews, Umfragen mit offenen und Multiple-Choice-Fragen wie auch
allgemeinen Besucher*innenbeobachtungen. Eine speziell für diesen Beitrag erhellende Erkenntnis aus
Hennys Bericht ist, dass der Inzoomer nicht nur zum privaten Bildgespräch gebraucht werde, sondern
speziell im Fall von Rembrandts Nachtwache auch soziale Interaktionen anrege, etwa die Kontaktaufnahme
mit anderen Museumsbesucher*innen (vgl. Henny 2015).

- 7 -



Abb. 2: Mit Inzoomern vor der Nachtwache

- 8 -



Abb. 3: Mit Inzoomern vor der Nachtwache

Dass der Inzoomer von Besucher*innen unterschiedlicher Altersgruppen zum aktiv-verweilenden Dialog mit
dem Bild sowie dem Gespräch mit anderen Besucher*innen beansprucht wird, lässt sich – über Hennys
Bericht hinaus – an einem gewöhnlichen Besuchstag selbst eindrücklich beobachten, wie die vorliegenden
Bildbeispiele zeigen (vgl. Abb. 2, 3).

Vermittlungsarbeit als geteilte Aufmerksamkeit

Will man zusammenfassen, wie es der Inzoomer schafft, eine sinnstiftende Bildbegegnung tendenziell
anzustoßen, darf man – neben dem visuellen Prinzip der Vergrößerung – nicht die textliche Anlage
vernachlässigen. Das Besondere hierbei ist, dass der Inzoomer keinen stromlinienförmig verlaufenden
Fließtext vorgibt. Stattdessen sind an die vergrößerten Bilddetails kurze Texte gekoppelt. Aus Bild und Text
ergeben sich im Ergebnis kleine Informationsinseln, die die Rezipierende selbsttätig ansteuern können. Die
Tatsache, dass die Informationsinseln kurz und prägnant an das Original heranführen, wird von den
Besucher*innen geschätzt (vgl. ebd.). So obliegt es letztlich den Rezipierenden, an welchen Stellen sich die
Blicke bzw. das Interesse verdichtet und auf der Basis besagter Informationsinseln ein Dialog entsteht.

Verlässt man schließlich die durch den Inzoomer gegebene Handlungsebene, kann man metaperspektivisch
folgendes Resümee ziehen. Nimmt man das Museum, wie es eingangs bereits formuliert wurde, als einen
Ort der Begegnung ernst, müssen ebendiese Begegnungen aktiv ermöglicht werden. Wie sich dies
aufbauend auf Hofmanns Modell ‚Pädagogischer Kunstkommunikation‘ mithilfe der Rezeptionsästhetik
bewerkstelligen lässt, haben die vorliegenden Ausführungen beispielhaft gezeigt. So können
Betrachter*innen beispielsweise durch das Lösen von Leerstellen in einen virtuellen bzw.
vorstellungsmäßigen Dialog mit dem Bild treten, wobei dieser in der Öffentlichkeit des musealen Raums
auch tendenziell intersubjektiv ergänzt wird. Gerade in der virtuellen wie auch in der real vorhandenen
Intersubjektivität entfaltet das einleitend benannte Prinzip ‚geteilter Intentionalität‘ seine Wirkung. Wenn
weiter unten statt ‚Intentionalität‘ der Terminus ‚Aufmerksamkeit‘ auftaucht, dann geschieht dies nicht nur
aus Gründen der besseren Verständlichkeit, sondern auch im Sinne des Urhebers; immerhin tauchen in
Michael Tomasellos Texten beide Begriffe gleichrangig nebeneinander auf (vgl. Tomasello 2006, 2014).

Zurück zum intersubjektiven Austausch: Der Mehrwert desselbigen liegt in der Möglichkeit einer
selbstreflexiven Distanznahme, welche es erlaubt, das Werk aus „verschiedenen Perspektiven zu
beleuchten, Irritierendes gemeinsam zu durchdringen, […] eigene und andere Standpunkte kritisch zu
hinterfragen sowie Annahmen zu modifizieren.“ (siehe: Bettina Uhlig/Carolin Pauke „Kindorientierte
Vermittlung im Museum. Zum Beispiel: ein mittelalterliches Reliquiar“).

Iser hat die Bedeutung dieser selbstreflexiven Distanznahme aus rezeptionsästhetischer Sicht äußerst
pointiert zusammengefasst und hierbei auf Schapps Rede von ‚Verstrickung‘ rekurriert: „Indem wir in Texte
[resp. narrative Bilder; Anm. d. Autor] verstrickt sind, wissen wir zunächst nicht, was uns in einer solchen
Beteiligung geschieht. Deshalb verspüren wir immer wieder das Bedürfnis, über gelesene Texte [resp.
narrative Bildkonstellationen; Anm. d. Autor] zu reden, – weniger, um uns zu distanzieren als vielmehr, um
in solcher Distanz das zu begreifen, worin wir verstrickt waren.“ (Iser 1984:214). Obwohl es bei Iser primär
um die Textrezeption geht, kann seine Sicht in der Fortsetzung auch für die Begegnung mit (narrativen)
Bildern geltend gemacht werden. Denn kommt der von Iser benannte reflexive Dialog während oder im

- 9 -

https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar


Anschluss an eine gemeinsame Kunstbetrachtung zustande, vermittelt dieser zwangsläufig zwischen dem
Rezeptionsinteresse der Betrachtenden und dem Rezeptionsangebot des Bildes und wirkt sich im Zuge
dessen erkenntnisfördernd aus (vgl. Abb. 4). Dieser zwischen dem Eigenen und dem Fremden vermittelnde
und im Rezeptionsakt entstehende Dialog lässt sich als „Situation geteilter Aufmerksamkeit“ (Schneider
2019:132) kennzeichnen. Demzufolge scheint im kontextualisierenden Angebot des Inzoomers ein
transitorisches Moment auf, das per definitionem hermeneutisch genannt werden kann, da es auf keine
finale Bildinterpretation zielt. Stattdessen liefert es Gesprächsanlässe und regt zum (gemeinsamen)
Nachdenken über das zu Sehende an.

Abb. 4: Kunstvermittlung als geteilte Aufmerksamkeit

Plädoyer: Für eine aktive Gesprächskultur im Museum

Aus den vorliegenden Ausführungen lassen sich zwei prinzipielle Schlussfolgerungen für die museale
Vermittlungsarbeit ableiten. Einerseits sind es die durch eine Hausordnung vorgeschriebenen Möglichkeiten
und Beschränkungen, von denen das Gelingen einer dialogischen Begegnung abhängt, und andererseits ist
es das Kontextualisierungsangebot.

Ein sinnstiftender Dialog, wie er beispielhaft am Rembrandt-Bild aufgezeigt wurde, kann nur entstehen und
im Sinne „aktiver Teilhabe“ (siehe: Birte Abel-Danlowski „Die Tücken der Kunstvermittlung: Partizipation in
Kunstmuseen“) Kultureller Bildung zuträglich sein, wenn im Museum überhaupt laut gesprochen werden

- 10 -

https://www.kubi-online.de/artikel/tuecken-kunstvermittlung-partizipation-kunstmuseen
https://www.kubi-online.de/artikel/tuecken-kunstvermittlung-partizipation-kunstmuseen


kann und darf. Während das laute Sprechen in vielen Häusern, wie dem Rijksmuseum, eine
Selbstverständlichkeit darstellt, ist es andernorts weniger gern gesehen. Denn ein seit dem 19. Jahrhundert
kultivierter kontemplativer Rezeptionshabitus, der eine schweigsame Kunstbetrachtung vorsieht, ist
mancherorts bis heute noch latent virulent. Historisch betrachtet führte dieser Habitus in Deutschland seit
den 1830er-Jahren dazu, dass ein lautes Sprechen vor Kunstwerken nur noch in Form von zeitlich
festgelegten, amtlich geführten Monologen durch Guides vorkam (vgl. Brassat 2021:32). Eine Tatsache, die
sich teilweise bis in unsere Gegenwart sedimentiert hat. Ein wichtiger Unterschied zum 19. Jahrhundert
besteht lediglich darin, dass das Monologische mittlerweile häufig mediatisiert in Form von Apps und
Audioguides in Erscheinung tritt (vgl. ebd.). Damit nicht genug, ein 2019 vom Münchner Staatsinstitut für
Schulqualität und Bildungsforschung herausgegebener Museumsknigge für Realschulen gibt sogar
entsprechende Regeln vor: „Störungen sind für jeden lästig. […] Dass du nicht laut redest, versteht sich von
selbst. Denk dabei auch daran, dass die anderen in der Regel deutlich mehr Eintritt gezahlt haben als du ...“
(ebd. 2019:10). Doch es bleibt nicht nur bei gut gemeinten Hinweisen durch einen Knigge. Jüngst griff die
Journalistin Jana Avanzini anlässlich einer David-Hockney-Ausstellung im Kunstmuseum Luzern deren
Flüster-Gebot kritisch auf. Menschen, so Avanzini, die anderen etwas erklären würden, toleriere man im
Luzerner Museum nur, wenn man die übrigen Besucher*innen akustisch nicht störe (vgl. Avanzini 2022). Im
Ergebnis möchte sich dieser Beitrag als ein Plädoyer für das Initiieren von Situation geteilter
Aufmerksamkeit verstehen. Damit geht im Umkehrschluss der Appell gegen ein mögliches Flüstergebot im
Museum einher.

Selbst wenn der Inzoomer ein analoges Format ist, verstehen sich die vorliegenden Ausführungen als keine
grundsätzliche Ablehnung gegenüber mediatisierten Vermittlungsangeboten. Eine Mediatisierung – hier
setzt nun die zweite Schlussfolgerung an – kann überaus sinnvoll sein, wenn sie auf ähnliche subtile Weise
wie der Inzoomer zur Nachtwache die rezeptionsästhetische Anlage des Kunstwerkes berücksichtigt. Mit
anderen Worten: Es bedarf kontextualisierender Vermittlungsstrategien, die die Begegnung zwischen
Rezipierenden, Mitrezipierenden und dem im Kunstwerk angelegten Rezeptionsangebot so unterstützen,
dass ein gemeinsames Gespräch über das zu Sehende möglich wird bzw. bleibt. In der Konsequenz sollte es
also vermieden werden, dass Kontextualisierungen in einem rein passiven Informationskonsum münden.
Stattdessen sollten kontextualisierende Angebote zu einer dialogischen Begegnung und – sofern Leerstellen
im Werk vorhanden sind – zu einer narrativen Verstrickung anregen.

- 11 -



Abb. 5: Inzoomer zur Nachtwache – MEHR SEHEN

- 12 -



Abb. 6: Inzoomer zur Nachtwache – MEHR WISSEN

Verwendete Literatur
Abel-Danlowski, Birte (2022): Die Tücken der Kunstvermittlung: Partizipation in Kunstmuseen. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/tuecken-kunstvermittlung-partizipation-kunstmuseen (letzter Zugriff am 21.01.2023).
Avanzini, Jana (2022): Pssst! … Nichts anfassen! Wirklich willkommen im Museum? In: zentralplus. News plus mehr – für Luzern und
Zug: https://www.zentralplus.ch/kultur/wirklich-willkommen-im-museum-2434761/ (letzter Zugriff am 21.01.2023).
Brassat, Wolfgang (2021): Das Bild als Gesprächsprogramm. Selbstreflexive Malerei und ihr kommunikativer Gebrauch in der
Frühen Neuzeit. Berlin: De Gruyter.
Glas, Alexander (2018): Topoi des Sehens und Betrachtens – die ersten Schritte der Werkbegegnung. In: IMAGO Zeitschrift für
Kunstpädagogik: „Bildverstehen“. H. 6, 22-34.
Henny, Xenia (2015): Samenvatting Publieksonderzoek Rijksmuseum Inzoomers. Publiek en Educatie. [Bericht über das
Nutzungsverhalten der Inzoomer, April 2015; bereitgestellt von der Abteilung ‚Öffentliche Bildung‘ des Rijksmuseums, Wieneke ‘t
Hoen]
Hofman, Fabian (2016a): Kunstpädagogik im Museum. Begriffe – Theorien – Grundlagen. Stuttgart: Kohlhammer.
Hofmann, Fabian (2016b): Vermitteln und aneignen lassen im Spiel der Differenzen. Pädagogische Kunstkommunikation in Schule
und Museum. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE: https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-
paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum (letzter Zugriff am 21.01.2023)
Hofmann, Fabian/ Preuß, Kristine (Hrsg.)(2017): Kunstvermittlung im Museum. Ein Erfahrungsraum. Münster/New York:
Waxmann.
Staatsinstitut für Schulqualität und Bildungsforschung (Hrsg.)(2019):Museumsbesuche (Themenheft). Abteilung Realschule.
Erarbeitet vom Arbeitskreis Kunstportal:
https://www.kunst.realschule.bayern.de/fileadmin/user_upload/kunst_rs/4_Kunst_unterrichten/Fachspezifische_Methoden/TH_Museumsbesuch.pdf
(letzter Zugriff am 21.01.2023)

- 13 -

https://www.kubi-online.de/artikel/tuecken-kunstvermittlung-partizipation-kunstmuseen
https://www.zentralplus.ch/kultur/wirklich-willkommen-im-museum-2434761/
https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum
https://www.kubi-online.de/artikel/vermitteln-aneignen-lassen-spiel-differenzen-paedagogische-kunstkommunikation-schule-museum
https://www.kunst.realschule.bayern.de/fileadmin/user_upload/kunst_rs/4_Kunst_unterrichten/Fachspezifische_Methoden/TH_Museumsbesuch.pdf


Ingarden, Roman (1962): Untersuchungen zur Ontologie der Kunst. Musikwerk – Bild – Architektur – Film. Tübingen: Niemeyer.

Iser, Wolfgang (1984): Der Akt des Lesens (2. durchgesehene und verbesserte Auflage). München: Wilhelm Fink.
Kemp, Wolfgang (1989): Ellipsen, Analepsen, Gleichzeitigkeiten. Schwierige Aufgaben für die Bilderzählung. In: Kemp, Wolfgang
(Hrsg.): Der Text des Bildes: Möglichkeiten und Mittel eigenständiger Bilderzählung (62-88). München: edition text + kritik.
Kemp, Wolfgang (2003): Kunstwerk und Betrachter: Der rezeptionsästhetische Ansatz. In: Belting, Hans/ Dilly, Heinrich/ Kemp,
Wolfgang/ Sauerländer, Willibald/ Warnke, Martin (Hrsg.): Kunstgeschichte. Eine Einführung (247-265). Berlin: Dietrich Reimer Verlag.
Matthes, Michael (2013): Das Museum – mehr als ein Ort der Wissensvermittlung. In: Christiane Schrübbers (Hrsg.): Moderieren im
Museum. Theorie und Praxis der dialogischen Besucherführung. Bielefeld: transcript.
Müller, Jürgen (1999): Rembrandts „Nachtwache“. Anmerkungen zur impliziten Kunsttheorie. In: Morgen-Glantz: Zeitschrift der
Christian-Knorr-von-Rosenroth-Gesellschaft. H. 9, 129-156.
Peez, Georg (2022): Einführung in die Kunstpädagogik. 6., erweiterte und überarbeitete Auflage. Stuttgart: Kohlhammer.
Rijksmuseum/ Renate Meijer (Hrsg.)(2018): Rijksmuseum in Detail. Dritte Auflage. Amsterdam: Rijksmuseum.
Schapp, Wilhelm (2012): In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding (5. Auflage). Frankfurt a. M.: Klostermann.
Schneider, Alexander (2019): Bilderschließung zwischen Unbestimmtheit und Konkretion. Vermessung eines
rezeptionsästhetischen Beziehungsgeflechts aus kunstpädagogischer Sicht. München: kopaed.
Tomasello, Michael (2006): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
Tomasello, Michael (2014): Eine Naturgeschichte des menschlichen Denkens. Berlin: Suhrkamp.
Uhlig, Bettina/ Pauke, Carolin (2021): Kindorientierte Vermittlung im Museum. Zum Beispiel: ein mittelalterliches Reliquiar. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE: https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-
reliquiar (letzter Zugriff am 01.11.2022)
Wagner, Ernst/ Dreykorn, Monika (Hrsg.)(2007): Museum, Schule, Bildung. Aktuelle Diskurse | Innovative Modelle | Erprobte
Methoden. München: kopaed.
Weidenmann, Bernd (1988): Psychische Prozesse beim Verstehen von Bildern. Bern/Stuttgart/Toronto: Hans Huber.

Anmerkungen
Abbildungsnachweis

Abb. 5 und 6 © Rijksmusem (bereitgestellt von der Abteilung Öffentliche Bildung, Wieneke ‘t Hoen).

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Alexander Schneider (2023): Museale Kunstvermittlung als geteilte Aufmerksamkeit. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/museale-kunstvermittlung-geteilte-aufmerksamkeit
(letzter Zugriff am 30.05.2023)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 14 -

https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://www.kubi-online.de/artikel/museale-kunstvermittlung-geteilte-aufmerksamkeit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

