
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Das Ende der Ökonomisierung der Kulturellen Bildung?

Hinweise auf eine sinkende Invisibilisierungskraft ökonomisierender
Normenparadoxien

von Franz Kasper Krönig

Erscheinungsjahr: 2023 / 2022

Stichwörter:
Ökonomisierung | Autonomie | Entparadoxierung | Normen | Normativität | Wertekonflikte |
Learnification | Politisierung | Qualitätssemantik

Abstract
Zunächst werden Normen allgemein als Anweisungen zur Hierarchisierung und Entparadoxierung der in
einem Feld geltenden und zugleich konfligierenden Werte bestimmt. Auf dieser Grundlage wird eine
Vorschrift zur Entfaltung einer spezifischen doppelten Normenparadoxie als Hauptnorm der Kulturellen
Bildung vorgeschlagen. Es wird argumentiert, dass die Kulturelle Bildung im Bezug auf ihre spezifischen
Paradoxien zugleich andere Werte und Wertkonflikte aus sich ausschließen und sich dadurch prinzipiell
autonomisieren kann. Werden externe Wertkonflikte in die Kulturelle Bildung eingeführt bzw. von dieser
bearbeitet (und nicht vielmehr als extern ausgeschlossen), wird im Allgemeinen von einer
Heteronomisierung und im Hinblick auf ökonomische Werte im Besonderen von einer Ökonomisierung der
Kulturellen Bildung gesprochen. Die Internalisierung fremder, in diesem Falle ökonomischer Werte führt
zu Werteparadoxien, für deren Entparadoxierung keine Normen der Kulturellen Bildung herangezogen
werden können. Daher können ökonomische Werte nur dann in die Kulturelle Bildung eingeführt werden,
wenn es gelingt, sie zu invisibilisieren. Während die Invisibilisierungskraft von Qualitäts- und
Investmentsemantiken (Paradoxien: Professionalisierung ist Optimierung; Bildungsgerechtigkeit ist
Wirtschaftlichkeit) nachgelassen zu haben scheint, liegt mit der zunehmenden Lernorientierung in der
Kulturellen Bildung eine Invisibilisierungsmöglichkeit der paradoxen Internalisierung ökonomischer Werte
vor (Paradoxie: Bildung ist Leistung), deren Kritik (learnification) so marginal ist, dass sie als
Ökonomisierungsform aktuell erfolgreich sein kann.

- 1 -



Normativität ist im Spiel, wenn enttäuschte Erwartungen strukturell sozial stabilisiert werden. Man stellt
sich also auf Enttäuschungsmöglichkeiten bestimmter Erwartungen ein, optiert aber nicht für deren
Preisgabe oder Transformation, sondern für deren Aufrechterhaltung, wenn nicht sogar Durchsetzung. Der
Begriff des Werts, so kann man zumindest in der Etablierungsphase des Begriffs im Neukantianismus
sagen, ist hingegen noch nicht konsequent sozial gedacht. Die Geltung der Werte ist hier nämlich nicht auf
Anerkennung und Durchsetzungsstrukturen angewiesen (vgl. Rickert 1999:14), kann also rein subjektiv
bleiben. Wenn die eigenen Erwartungen nicht zu den gemachten Erfahrungen passen, kann man jedenfalls
entweder bei sich selbst ansetzen, das heißt, lernen und die eigenen Erwartungen und Wertsetzungen
infrage stellen oder man kann (dann ist von Normativität zu sprechen) bei den anderen ansetzen und
versuchen, deren Verhalten den eigenen Erwartungen anzupassen (vgl. Luhmann 2008:36). Denkt man
hierbei an das Rechtssystem, ist das nicht falsch. Während dieses über Legitimations- und
Sanktionsmöglichkeiten verfügt, kodifiziert es aber nur das Minimum an Erwartungen, das in einer
Gesellschaft als notwendig erachtet wird. Gutes Verhalten kann rechtlich nicht durchgesetzt werden.
Moralisch ist es möglich, ein viel feiner ausdifferenziertes Arsenal an Erwartungen mitzuteilen. Anstelle
staatlicher Sanktionsmechanismen wird hier mit der Möglichkeit des Achtungsentzugs gedroht. Jegliches
Verhalten kann durch die (z. B. auch gestische, mimische) Symbolisierung moralischer Achtungszuteilung
moralisch codiert werden. Es steht dann die Moral selbst im Raum und die Möglichkeit des Achtungsverlusts
einer Person (vgl. Luhmann 2008:107ff.).

Was hat dies mit der Normativität (in) der Kulturellen Bildung zu tun? Ganz eindeutig hat man es hier nicht
mit rechtlichen Fragen zu tun und genauso wenig mit moralischen, da die Symbolisierung oder Drohung des
Achtungsentzugs in pädagogischen Feldern prinzipiell ausgeschlossen ist … sein sollte – womit wir bei der
Normativität der Kulturellen Bildung selbst angekommen wären. Nicht nur moralische Normen werden von
der Kulturellen Bildung im Hinblick auf eigene Normen abgewiesen, sondern auch jegliche Normen anderer
Systeme, Wertsphären, Felder oder symbolischer Formen. Die Autonomie der Kulturellen Bildung – sofern
sie überhaupt angestrebt wird (vgl. in Bezug auf Pädagogik Ruhloff 2019:160) – steht und fällt genau mit
diesen Fragen:

erstens verfügt sie über eigene, originäre Normen und

zweitens gelingt es ihr, sich hinreichend von fremden Normen zu distanzieren bzw. sich diesen
zumindest nicht zu unterwerfen?

Der zweiten Frage werden wir uns am Beispiel des Verhältnisses der Kulturellen Bildung zu ökonomischen
Normen zuwenden.

Originäre Normen der Kulturellen Bildung

Würde man von Werten der Kulturellen Bildung sprechen, könnte man eine ganze Liste aufführen, die
weder kohärent sein muss noch priorisiert und nicht einmal für das gesamte Feld universal und verbindlich.
Müssen beispielsweise Ganzheitlichkeit und Sinnlichkeit in einem Literaturworkshop mit Jugendlichen die
große Rolle spielen, die diesen Werten ohne Frage in der musikalischen Bildung in Kitas zukommt? Mit
Michael Parmentier kann man zudem prinzipiell bezweifeln, dass Literatur überhaupt einen besonderen, das
heißt, einen über nicht literarisches Lesen hinausgehenden Bezug zu Sinnlichkeit und Leiblichkeit hat (vgl.
Parmentier 2004). Mit Normen bekommen wir es jedenfalls erst zu tun, wenn die Werte im Feld selbst mit
einem universalen Geltungsanspruch verbunden werden. Aus eben diesem Grund lassen sich die

- 2 -



entsprechenden Normen dann nicht mehr offen relativieren oder relationieren. Sinnlichkeit und Leiblichkeit,
um auf das Beispiel zurückzukommen, ließen sich also nicht als Normen der Kulturellen Bildung verstehen,
da ansonsten eine Hierarchisierung verschiedener Medien Kultureller Bildung unvermeidbar wäre, die – das
ist nun gerade eine Norm der Kulturellen Bildung – nicht unternommen werden darf: Kein Medium der
Kulturellen Bildung ist dieser Norm zufolge besser als ein anderes. Normen ordnen also das Feld der Werte
bzw. die im Feld der Kulturellen Bildung frei flottierenden Werte. Man könnte sogar sagen, dass man sich an
Werten überhaupt nicht orientieren kann, solange es nicht übergeordnete Anweisungen gibt, wie diese
Werte hierarchisiert und entparadoxiert werden sollen – diese Anweisungen wären dann als Normen zu
bezeichnen (ähnlich vgl. Eisenmann 2012:188f.). Entparadoxierung ist hierbei das Wesentliche. Eine bloße
Hierarchisierung von Werten kann in einem komplexen Feld, das verschiedene Zielgruppen, Settings und
Situationen aufweist, nicht gelingen. Niemand ließe sich in der frühkindlichen Kulturellen Bildung die
Bedeutung von Ganzheitlichkeit, Sinnlichkeit und Leiblichkeit mit Hinweis darauf ausreden, dass diese
Werte – wie oben gezeigt – keine volle Universalität für Kulturelle Bildung schlechthin beanspruchen
können.

Im Folgenden gehen wir davon aus, dass sich die konstitutiven und auch in Diskurs und Praxis sich ständig
realisierenden Wertekonflikte in der Kulturellen Bildung am Widerspruch von Pädagogik und Kunst
entzünden. In der Kulturellen Bildung lassen sich weder künstlerische noch pädagogische Ansprüche bzw.
die diesen zugrunde liegenden Werte relativieren. Aussagen der Art, dass es sich bei Kultureller Bildung
nicht um Kunst bzw. um das Ästhetische im vollen Sinne, sondern lediglich um pädagogisierte Vor- (wenn
nicht: Schwund-)Stufen handele, sind ausgeschlossen. Ebenso wie Aussagen, nach denen Kulturelle Bildung
nicht für alle Menschen als wesentlich bezeichnet werden (vgl. Liebau 2015), sondern z.B. nur für musisch
Interessierte, schlimmer noch: Begabte. Die Hochschwelligkeit, das Elitäre, Distinktive, Diskriminatorische
von Kunst – um es noch drastischer auszudrücken: der „Nervenadel“ (Ortega y Gasset 1964:9) – ist folglich
das eine Tabu, nämlich das Exklusionsverbot der Kulturellen Bildung. Konsequenterweise ist daher jede
Wettbewerbs- und Leistungsorientierung in der Kulturellen Bildung ausgeschlossen (vgl. Keuchel 2017).
Man könnte also von einem Exklusions- und einem Platzierungsverbot sprechen. Folgt hieraus dann eine
Pädagogisierung bzw. Didaktisierung des Zugangs zum Künstlerischen, um eben diese Exklusion zu
verhindern? Wird das Hochschwellige also niedrigschwellig zugänglich gemacht, vielleicht in unzähligen
kleinen Schritten, vielleicht durch Ersetzung des Hohen durch dessen Schwundstufen? Genau diese
scheinbare Konsequenz des Exklusionsverbots ist ebenfalls verboten. Mehr noch: Die Ausschließung der
Pädagogisierung bzw. Didaktisierung des Künstlerischen ist ebenso konstitutiv für die Kulturelle Bildung wie
das Exklusionsverbot. Kulturelle Bildung ist demnach auf der Normenebene als Entparadoxierung einer
doppelten Paradoxie zu verstehen:

Das Künstlerische ist exklusiv (etwas Besonderes, Nicht-Alltägliches, Wertvolles, um das man sich
bemühen muss), ohne exkludieren zu dürfen.

Die (pädagogische) Vermittlung des Künstlerischen darf nicht pädagogisch im Sinne einer
Didaktisierung sein.

Die Hauptnorm der Kulturellen Bildung ist danach: Entparadoxiere diese doppelte Normenparadoxie, ohne
eine dieser Normen zu verletzen oder auch nur der jeweils anderen unterzuordnen! Diese Entparadoxierung
kann in der Praxis dadurch gelingen, dass diese sich selbst mit Semantiken beschreibt, die überzeugen
können, ohne konsistent sein zu müssen. Phrasen wie „Musik von Anfang an“ (Krönig 2019) sind demnach

- 3 -



als Anweisung zur Paradoxieentfaltung zu verstehen, die auf der semantischen Ebene schlicht durch die
unsichtbar gemachte Verunklarung dessen gelingt, was unter Musik zu verstehen sei. Das heißt, Musik ist
zugleich das Hochschwellige, erst durch Kulturelle Bildung zu Erzielende und das sich unmittelbar,
voraussetzungslos jederzeit und überall Ereignende. Diese Paradoxie selbst wird in der Formulierung als
solche nicht sichtbar, in der Praxis allerdings sehr wohl spürbar …

Heteronomisierungen der Kulturellen Bildung

Die These einer Heteronomisierung der Kulturellen Bildung unterstellt die Möglichkeit einer Autonomie, die
wiederum einer Differenzierungstheorie bedarf. Schließlich werden verschiedene Bereiche (Systeme, Felder,
Wertsphären, symbolische Formen) vorausgesetzt, die sich an sich selbst orientieren und Fremdsteuerung
begrenzen können. Die funktionale Fassung dieser Differenzierung der Gesellschaft gilt hierbei weniger als
eine originär systemtheoretische Idee, sondern bezeichnet vielmehr den Kern der Selbstbeschreibung
moderner Gesellschaften. Vermischungen oder Entdifferenzierungen von Politik, Recht, Wirtschaft und
Religion werden dieser Theorie zufolge in der Moderne als Korruption problematisiert (vgl. von Maravic
2006:101). Allerdings scheint sich die Wahrnehmung und Problematisierung dieser Entdifferenzierungen
derart schnell zu ändern, dass man kaum von einer Historizität sprechen möchte. Politisierungsformen
waren beispielsweise seit Mitte der 1960er Jahre zu beobachten. Von Kunst und Erziehung wurde
(politisches) Engagement erwartet und nicht als etwas Äußeres, sondern wesentlich ihr Zugehöriges
gesehen (vgl. Krönig 2007:81ff.; Peitsch 1999:32; Ott 1998; Kolleritsch 1972:97). Entsprechende
Forderungen konnten aber mit Verweis auf die Autonomie der Kunst von der Hand gewiesen werden (vgl.
Adorno 1981:71; Handke 1972; Faulstich 2003).

Wenn seit Anfang der 1990er Jahre in der Wissenschaft die Ökonomisierung der Gesellschaft in den Blick
gerät (vgl. Mühlenkamp 2003), gibt es ebenfalls – sogar noch viel breiter und lauter – Widerspruch im
Verweis auf die Autonomiegefährdung der betreffenden Bereiche (Gesundheit, Politik, Erziehung, Kunst)
(vgl. Krönig 2007:12). Ökonomisierung ist ohne Frage ein reiner Problembegriff, während Politisierung
immer schon ambivalent zu verstehen war, nämlich auch als Wiedergewinnung des Politischen, sozusagen
als Ent-Entpolitisierung. Während es kaum vorstellbar ist, dass der durchaus etablierten
Ökonomisierungskritik (Bellmann 2016:212) Entökonomisierungskritik entgegengestellt würde, ist die
Entpolitisierungskritik an denen, die für eine Autonomie des Pädagogischen argumentieren, laut
vernehmbar (vgl. Hodgson 2020). Folgt man der Rede von dem Politischen gemäß der politischen Differenz
(vgl. Marchart 2010) bzw. der Foucaultschen Metaphysik einer Universalität und Ubiquität der Macht (vgl.
Krönig 2020a, 2022), ist eine Autonomie der Kulturellen Bildung gegenüber dem Politischen weder
erreichbar noch überhaupt sinnvoll anzustreben. Die Autonomieforderung gegenüber der Ökonomie ist
hingegen unwidersprochen. Weshalb ist das so?

Ökonomisierung der Kulturellen Bildung

Zunächst muss an dieser Stelle klargestellt werden, dass mit Ökonomisierung nicht bloß die Tatsache
gemeint wird, dass Akteure der Kulturellen Bildung immer auch ökonomische Akteure sind. Das
Wirtschaftlichkeitsgebot gilt beispielsweise für öffentlich geförderte Organisationen und Projekte der
Kulturellen Bildung selbstverständlich und unspezifisch. Ein Normenkonflikt wird nicht daraus, dass das aus
Sicht der Kulturellen Bildung Wünschbare einer ökonomischen Realität entgegensteht. Dass hier jeweils
andere Werte gelten, spricht gerade nicht für eine Heteronomisierung, sondern ganz im Gegenteil für eine

- 4 -



autonomiegewährende Differenzierung. Können aber nicht Werte eines Bereichs in jeweils andere
einwandern und diese kolonialisieren, wie es Jürgen Habermas im Hinblick auf die Eindringung der
„Imperative der verselbständigten Subsysteme?“ in die Lebenswelt beschrieben hat (Habermas 1985:522)?
Spricht man hierbei von Funktionssystemen, deren Existenzbedingung ja gerade dadurch erfüllt wird, dass
sie sich jederzeit in jeder Operation von den Operationen anderer Systeme unterscheiden (operative
Schließung, Codierung), ist dies nicht so einfach nachzuvollziehen. Vielmehr muss man zeigen, wie die
Systeme selbst autonom an fremde Wertsetzungen, z.B. in der Form von Leistungserwartungen anderer
Systeme, anschließen, indem sie diese in sich aufnehmen. Auf der semantischen Ebene kann das dadurch
erfolgen, dass bestimmte Semantiken eingeführt werden, welche die Widersprüche der eigenen und
fremden Normen invisibilisieren können. Dies wird im Folgenden an drei Beispielen vorgeführt.

a) Ökonomisierung durch die Qualitätssemantik. Normenparadoxie:
Professionalisierung ist Optimierung
Dass die Qualitätssemantik bei der Ökonomisierung von Pädagogik (vgl. Böttcher 1999; Krönig 2007; Höhne
2012) eine tragende Rolle spielt, ist schon gründlich untersucht worden. Der gleiche Sachverhalt wurde,
wenn auch spät (vgl. Krönig 2017b), im Hinblick auf Kulturelle Bildung aufgewiesen (vgl. Unterberg 2020).
Qualität wird beispielsweise im Erziehungssystem und im Gesundheitssystem als eigener Wert verstanden,
ist also voll anschlussfähig an eigene Normen und führt zugleich ökonomische Normen wie das
Effizienzgebot bzw. genereller die Optimierung von Prozessen und die damit einhergehenden Mechanismen
der Messung und Standardisierung ein (vgl. Krönig 2007; Höhne 2012).

Die Gleichsetzung der pädagogischen Professionalisierung und der ökonomischen Prozessoptimierung ist
für die Pädagogik und die Kulturelle Bildung paradox. Prozessoptimierung ist dem Pädagogischen und
Künstlerischen schließlich semantisch und normativ völlig fremd und widerspricht unmittelbar den
Semantiken von besonderen ästhetischen Momenten, der Eigenzeitlichkeit und der Entelechie
künstlerischer Praxis. Zur Funktionalität dieser Entparadoxierungsform gehört die Invisibilisierung der
Paradoxie mittels einer affirmativen Semantik. Der Qualitätsbegriff konnte das seit den 1990er Jahren
leisten. Eine Zeit lang war es plausibel, Messung, Transparenz, Standardisierung, Monitoring und
Qualitätssicherung nicht als fremde, nämlich ökonomische Anforderungen, sondern als Hilfsmittel zur
Steigerung der eigenen Leistungsfähigkeit, das heißt als Professionalisierung zu sehen. Bildung und
Gesundheit lassen sich mit der so verstandenen Qualität als solche besser verwirklichen. Professionell
handeln heißt dann, Qualität definieren und sichern. Am härtesten treffen hier die Normen der
professionellen Technologisierung aus dem Wirtschaftsbereich und dem Technologieverbot der Kulturellen
Bildung aufeinander. Mit letzterem ist gemeint, dass deterministische und damit trivialisierende
Vorschriften, Abläufe und Praktiken in der Kulturellen Bildung keinen Platz haben dürfen. Schließlich würden
die, diesen Abläufen und Praktiken Unterzogenen nicht mehr als individuelle Subjekte in konkreten
Situationen vorkommen, die entsprechend individualisierende Blicke und Interaktionen verlangen (Krönig
2017b). Im Qualitätsbegriff lässt sich eine standardisierende, das heißt ent-individualisierende Optimierung
in eine kulturpädagogische Professionalität einführen, die das gerade konstitutiv ausschließt. Gleichwohl ist
dieser Sachverhalt mittlerweile im etablierten Ökonomisierungsdiskurs so offenkundig, dass die
Invisibilisierungs- und damit Entparadoxierungskraft des Qualitätsbegriffs schwach geworden ist. Wer heute
in der Kulturellen Bildung mit dem Qualitätsbegriff kommt, wird damit rechnen müssen, als Agent*in der
Ökonomisierung gesehen zu werden.

- 5 -



b) Ökonomisierung durch Transfer-, Wirkungs- und Investmentlogiken.
Normenparadoxie: Bildungsgerechtigkeit ist Wirtschaftlichkeit
Was Peter Moss in Bezug auf die Pädagogik formuliert, gilt ebenso für die Kulturelle Bildung. Vor allem in
bildungspolitischer und massenmedialer Kommunikation wird eine „Story of Quality and High Returns“
(SQHR) (Moss 2015:1) erzählt – ein Narrativ, das sich bis in die 1960er Jahre zurückverfolgen lässt (vgl.
Bürgi 2016).

Dass über Kulturelle Bildung in einer Investment-Logik gesprochen wird, ist nicht schon als Ökonomisierung
zu bezeichnen. Von Ökonomisierung kann vielmehr erst die Rede sein, wenn in der Kulturellen Bildung
selbst entsprechende Prozesse angestoßen bzw. Strukturen ausgebildet werden. Fraglich ist, ob die
Bedienung entsprechender Narrative (Transfereffekte, Wirkungsbehauptungen, Investmentlogik) in
Projektanträgen Kultureller Bildung schon als Ökonomisierung zu verstehen ist – zumal es sich um
Antragslyrik handelt, das heißt, die bloße „Meta-Ebene in der Förderlogik“ (Keuchel 2017:o.S.), von der
nicht auszugehen ist, dass die hier verwendeten Semantiken tatsächlich zur Selbstbeschreibung und
Gestaltung der eigenen Praxis ins Spiel kommen. Ähnlich wie im Fall der schwach gewordenen
Qualitätssemantik gilt für die Instrumentalisierung der Kulturellen Bildung durch die SQHR, dass diese
längst eine Immunantwort dagegen aufgebaut hat. Die Mainstream gewordene und vor allem in ihrer Form
als Neoliberalismuskritik längst selbst der Kritik unterzogene Ökonomisierungskritik (vgl. Krönig 2017a;
Bellmann 2016; Rose 2014) reagiert auf ökonomische Instrumentalisierungen mittlerweile jedenfalls sicher
zuverlässiger als auf politische. Während es ein Leichtes wäre, aktuelle Beispiele für ein politisches
Engagement der Kulturellen Bildung im Sinne einer Selbstinstrumentalisierung und Affirmation dieser
Selbstinstrumentalisierung in Hülle und Fülle anzuführen, fiele das im Hinblick auf ökonomisches
Engagement deutlich schwerer. Das müsste ja heißen, dass die Kulturelle Bildung selbst von sich z. B.
fordert, an der Aufwertung von Humankapital und Steigerung von Employability beteiligt zu sein.

c) Ökonomisierung durch Kompetenz- und Lernorientierung. Normenparadoxie:
Bildung ist Leistung
Schaut man in die Schul- und Kindheitspädagogik, findet man neben der Qualitätssemantik eine weitere
Ökonomisierungstendenz auf der semantischen Ebene: Der Bildungsbegriff wird durch Lern- und
Kompetenzbegriffe verdrängt, welche eine besondere Nähe zu Messbarkeit, Standardisierung und Leistung
herstellen (vgl. Höhne 2015:13; Hartong/Hermstein/Höhne 2018). Lern- und Kompetenzbegriffe können
also, ähnlich wie der Qualitätsbegriff, ökonomische Normen in die Kulturelle Bildung einführen und zugleich
diesen Sachverhalt unsichtbar machen. Damit ist nicht gesagt, dass der Kompetenzbegriff, genauso wenig
wie der Qualitätsbegriff, in jeder Form etwas mit Ökonomisierung zu tun habe. Gerade weil Kompetenz und
Qualität keine originär ökonomischen Begriffe sind, funktionieren sie als eine Semantik, die ökonomische
Normen in die Kulturelle Bildung einführen kann – dies gelang zunächst eher unbemerkt, ist heute
allerdings ebenfalls Gegenstand breiter kritischer Beobachtung (vgl. Trutmann/Kanele 2017; Veith 2014;
Treptow 2014; Höltershinken 2014; Meidinger 2010; Pfadenhauer 2014). Höchstens die Kritik an der
Betonung des Lernbegriffs zulasten von Begriffen wie Bildung, Erfahrung, Erleben oder Handeln ist in der
deutschsprachigen Erziehungswissenschaft noch nicht laut geworden. Auch der Lernbegriff kann – gerade in
der Kulturellen Bildung – den Fokus in Richtung (ökonomisierender) Outcome-Orientierung, Messbarkeit und
Leistung verschieben. Die häufige Frage, was die Kinder denn tatsächlich lernen, wenn es in der Kulturellen
Bildung um Erfahrungen geht bzw. wenn das völlig imponderable Erleben im Mittelpunkt steht, macht

- 6 -



deutlich, dass hier die Verwertbarkeit vermisst wird, die mit dem Lernbegriff zumindest verknüpft werden
kann. Die Entgegensetzung von spielerischen, ganzheitlichen Zugängen in größeren Gruppen und
intensiverem, formalisierterem, aufbauendem Lernen in Kleingruppen oder im Einzelunterricht, die
beispielsweise in der Diskussion um „Jeki(ts)“ immer wieder aufgeworfen wird (vgl. Braun 2019), ist ein
Beleg hierfür. Dass die Debatte um learnification (vgl. Biesta 2010), das heißt die „redefinition of all things
educational in terms of learning“ (Biesta 2019:549) in der Kulturellen Bildung noch wenig geführt wird, ist
ein Hinweis: Über die Zentralstellung des Lernbegriffs bzw. über learnification kann eine Ökonomisierung
der Kulturellen Bildung unbemerkter, das heißt besser laufen als über Qualität und Kompetenz. Die
Gleichsetzung von Bildung und Leistung scheint jedenfalls solange absurd, bis es gelingt, (Kulturelle)
Bildung daran zu messen, was Kinder dabei jeweils gelernt haben, mithin, welche Investition aufgebracht
wurde und zu welcher Leistung diese Investition befähigt. Diese Normenparadoxie scheint aktuell im
Lernbegriff, der dann ja ein ganz bestimmter, mit Leistung und Messbarkeit verwobener ist, versteckt,
mithin entparadoxiert werden zu können.

Schluss

Folgt man den hier ausgeführten Überlegungen zur Ökonomisierung der Kulturellen Bildung, wird man auf
eine allgemeinere Frage zurückgeworfen: Kann die Kulturelle Bildung eine gewisse – auch normative
– Autonomie ausbilden und aufrechterhalten, die verschiedenen Heteronomisierungsprozessen Widerstand
entgegensetzen kann? Kann sie hierfür ihre konstitutiven und damit originären und spezifischen, mithin
autonomiestärkenden Paradoxien formulieren, reflektieren und bearbeiten? Ein skizzenhafter Vorschlag
hierzu in der Form der doppelten Normenparadoxie der zugleich ein- und ausgeschlossenen Exklusivität und
Pädagogizität der Kulturellen Bildung wurde in diesem Beitrag zur Diskussion gestellt. Eine weitere Frage
folgt aus der dargestellten Historizität und richtet sich an die empirische Forschung zur Kulturellen Bildung.
Aus der hier an Beispielen aufgezeigten Abnutzung von Ökonomisierungsformen folgt die Gefahr
anachroner Kritik. Es stellt sich die Frage, ob die Forschung mit den Transformationen ihres Felds
standhalten kann und will. Heute Ökonomisierung zu kritisieren, bringt jedenfalls verdächtig wenig
Gegenwind hervor, was vermutlich im Falle einer Kritik oder auch nur Analyse der Politisierung anders
aussehen könnte. Ist es nicht so, dass die Kulturelle Bildung heute viel mehr davon profitiert, ihre eigene
Leistung und Funktion im Hinblick auf politische Zielsetzungen als im Hinblick auf ökonomische
Orientierungen zu formulieren? Dass die im Wesentlichen ja politisch geförderte und über Ausschreibungen
gesteuerte Forschung zur Kulturellen Bildung – wohlgemerkt agieren auch die großen
Unternehmensstiftungen als politische Akteure mit expliziten Reformagenden (Krönig 2020b) – die
Politisierung, von der sie profitieren, nicht in den Fokus rückt, sollte zumindest einen heuristischen
Anfangsverdacht aufwerfen. Die mutmaßlichen Politisierungsformen der Kulturellen Bildung scheinen
jedenfalls aktuell noch so gut zu funktionieren, dass sie kaum sichtbar sind. Während das Auftreten von
ökonomischen Normen in der Kulturellen Bildung, wie oben gezeigt, höchstens noch im Hinblick auf den
Lern- und Kompetenzbegriff entparadoxierbar bzw. invisibilisierbar ist, scheinen politische Figuren wie
Engagement und Verantwortung der Kulturellen Bildung heute als einheimisch.

Verwendete Literatur
Adorno, Theodor W. (1981): Engagement. In: Tiedemann, Rolf (Hrsg.): Noten zur Literatur. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

- 7 -



Bellmann, Johannes (2016): A Critique of Economization Critiques from the Field of Education Science. Seven Hypotheses on a
Widely Held Diagnosis of Our Time within Educational Discourse. In: International Journal for the Historiography of Education, 6,
S. 212–229.

Biesta, Gert (2010): Good Education in an Age of Measurement: Ethics, Politics, Democracy. New York: Routledge.

Biesta, Gert (2019): Should Teaching be Re(dis)covered? Introduction to a Symposium. In: Studies in Philosophy and Education, 38,
S. 549–553.

Böttcher, Wolfgang (1999): Für eine Allianz der Qualität. Bildungspolitische Perspektiven einer mächtigen Leerformel. In: Die
Deutsche Schule, 91, S. 20–37.

Braun, Christina (2019): (K)ein Recht auf eine Mogelpackung. Sag Was. In: Das Debattenportal. https://sagwas.net/pro-contra/ein-
instrument-lernen-ein-muss-fuer-kinder/kein-recht-auf-eine-mogelpackung [Zugriff: 17.07.2022].

Bürgi, Regula (2016): The Free World and the Cult of Expertise: The Rise of the OECD’s Educationalizing Technocracy. In:
International Journal for the Historiography of Education, 6, S. 159–175.

Eisenmann, Peter (2012): Werte und Normen in der Sozialen Arbeit. 2. Aufl. Stuttgart: Kohlhammer.

Faulstich, Werner (2003): Das Versagen der Avantgarde als Bastion der Hochkultur. Zum Wertewandel bei E-Musik und Bildenden
Künsten. In: Ders. (Hrsg.): Die Kultur der sechziger Jahre. München: Wilhelm Fink, S. 61–72.

Habermas, Jürgen (1985): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Handke, Peter (1972): Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hartong, Sigrid/Hermstein, Björn/Höhne, Thomas (Hrsg.): (2018): Ökonomisierung von Schule? Aktuelle Transformationen des
schulischen Feldes in nationaler und internationaler Perspektive. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Hodgson, Naomi (2020): Post-Critique, Politics, and the Political in Educational Philosophy. On Education. In: Journal for Research
and Debate, 3. https://doi.org/10.17899/on_ed.2020.9.3 [Zugriff: 29.07.2022].

Höhne, Thomas (2012): Ökonomisierung von Bildung. In: Bauer, Ullrich/Bittlingmayer, Uwe H./Scherr, Albert (Hrsg.): Handbuch
Bildungs- und Erziehungssoziologie. Wiesbaden: Springer VS, S. 797–812.

Höhne, Thomas (2015): Ökonomisierung und Bildung. Zu den Formen ökonomischer Rationalisierung im Feld der Bildung.
Wiesbaden: Springer VS.

Höltershinken, Dieter (2014): Das „neue Bild“ vom Kind und seine „kompetenzorientierte Bildung“ in ausgewählten Bildungsplänen
für Tageseinrichtungen. In: YouTube. https://youtu.be/3ZcWtYQO30g [Zugriff: 17.06.2022].

Keuchel, Susanne (2017): Ökonomisches Prinzip und globale Märkte – Neue Anforderungen für die Kulturelle Bildungslandschaft und
die künftige Vermittlungsarbeit. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-online.de/artikel/oekonomisches-
prinzip-globale-maerkte-neue-anforderungenkulturelle-bildungslandschaft [Zugriff: 17.06.2022].

Kolleritsch, Otto (1972): Musik zwischen Engagement und Kunst In: Ders. (Hrsg.): Studien zur Wertungsforschung. Graz: Universal-
Edition, S. 92–99.

Krönig, Franz Kasper (2007): Die Ökonomisierung der Gesellschaft. Systemtheoretische Perspektiven. Bielefeld: transcript.

Krönig, Franz Kasper (2017a): Die späte, fragwürdige und wenig aussichtsreiche Ökonomisierungskritik der Kulturellen Bildung. In:
Keuchel, Susanne/Kelb, Viola (Hrsg.): Wertewandel in der Kulturellen Bildung. Bielefeld: transcript, S. 93–108.

Krönig, Franz Kasper (2017b): Inklusion, Prävention und Diagnostik. Ein Rekonstruktionsversuch verdeckter Widersprüche. In:
Amirpur, Donja/Platte, Andrea (Hrsg.): Handbuch „Inklusive Kindheiten“. Leverkusen: Barbara Budrich, S. 60–72.

Krönig, Franz Kasper (2019): „Musik von Anfang an“ als Aufforderung zum kulturpädagogischen Experiment. In: Aktaş, Ulaş/Gläßer,
Thomas (Hrsg.): Kulturelle Bildung in der Schule. Kulturelle Schulentwicklung, Selbstbestimmung im Unterricht und Inklusion.
Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 134–140.

Krönig, Franz Kasper (2020a): Auswege aus dem Macht-Äther. Post-kritische Friedenspädagogik als Beispiel autonomer
Kindheitspädagogik. In: neue praxis, S. 481–491.

- 8 -

https://sagwas.net/pro-contra/ein-instrument-lernen-ein-muss-fuer-kinder/kein-recht-auf-eine-mogelpackung 
https://sagwas.net/pro-contra/ein-instrument-lernen-ein-muss-fuer-kinder/kein-recht-auf-eine-mogelpackung 
https://doi.org/10.17899/on_ed.2020.9.3
https://youtu.be/3ZcWtYQO30g
https://d9.kubi-online.de/artikel/oekonomisches-prinzip-globale-maerkte-neue-anforderungen-kulturelle-bildungslandschaft
https://d9.kubi-online.de/artikel/oekonomisches-prinzip-globale-maerkte-neue-anforderungen-kulturelle-bildungslandschaft


Krönig, Franz Kasper (2020b): Politisch verordnet? Musikpädagogisches Engagement in Zeiten der Educational Governance. In:
Berg, Ivo/Lindmaier, Hannah/Röbke, Peter (Hrsg.): Vorzeichenwechsel. Gesellschaftspolitische Dimensionen von Musikpädagogik heute.
Münster: Waxmann, S. 17–33.

Krönig, Franz Kasper (2022): The Politicization of the Educable Child Through Aethereal Power. In: Childhood & Philosophy, 18,
S. 1–15.

Liebau, Eckart (2015): Kulturelle Bildung für alle und von allen? Über Teilhabe an und Zugänge zur Kulturellen Bildung. In:
Wissensplattform Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-alle-allen-ueber-teilhabe-zugaenge-
zur-kulturellen-bildung [Zugriff: 17.06.2022].

Luhmann, Niklas (2008): Die Moral der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Maravic, Patrick von (2006): Korruptionsanalyse als Analyse von Handlungssituationen. Ein konzeptioneller Vorschlag. In: Birkholz,
Kai/Maaß, Christian/Maravic, Patrick von/Siebart, Patricia (Hrsg.): Public Management. Eine neue Generation in Wissenschaft und
Praxis. Festschrift für Christoph Reichard. Potsdam: Universitätsverlag Potsdam, S. 97–126.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz. Berlin: Suhrkamp.

Meidinger, Heinz-Peter (2010): Bildung versus Kompetenzen? In: Profil – Das Magazin für Gymnasium und Gesellschaft, S. 3.

Moss, Peter (2015): Time for More Storytelling. In: European Early Childhood Education Research Journal, 23, S. 1–4.

Mühlenkamp, Holger (2003): Zum grundlegenden Verständnis einer Ökonomisierung des öffentlichen Sektors. In: Harms,
Jens/Reichard, Christoph (Hrsg.): Die Ökonomisierung des öffentlichen Sektors – Instrumente und Trends. Baden-Baden: Universität
Hohenheim, S. 47–73.

Ortega y Gasset, José (1964): Die Vertreibung des Menschen aus der Kunst. München: dtv.

Ott, Ulrich (1998): Dich singe ich Demokratie. In: Ders./Pfäfflin, Friedrich (Hrsg.): Protest. Literatur um 1968. Marbach a. N.: Deutsche
Schillergesellschaft, S. 29–30.

Parmentier, Michael (2004): Protoästhetik oder Mangel an Ironie. Eine etwas umständliche Erläuterung der These, dass Kinder zu
ästhetischen Erfahrungen im strengen Sinne nicht fähig sind. In: Mattenklott, Gundel/Rora, Constanze (Hrsg.): Ästhetische Erfahrungen
in der Kindheit. Theoretische Grundlagen und empirische Forschung. Weinheim/München: Juventa, S. 99–109.

Peitsch, Helmut (1999): Die Gruppe 47 und das Konzept des Engagements. In: Parkes, Stuart/White, John J. (Hrsg.): The Gruppe 47.
Fifty Years on a Re-Appraisal of its Literary and Political Significance. Amsterdam/Atlanta (GA): Rodopi, S. 25–51.

Pfadenhauer, Michaela (2014): Der Kompetenzstreit um ‚Kompetenz‘ – Ein umkämpftes Konstrukt in wissens- und
professionssoziologischer Perspektive. In: Faas, Stefan/Bauer, Petra/Treptow, Rainer (Hrsg.): Kompetenz, Performanz, soziale Teilhabe.
Sozialpädagogische Perspektiven auf ein bildungstheoretisches Konstrukt. Wiesbaden: Springer VS, S. 41–50.

Rickert, Heinrich (1999): Philosophische Aufsätze. Herausgegeben von Rainer A. Bast. Tübingen: Mohr Siebeck.

Rose, Nikolas (2014): From Risk to Resilience: Responsible Citizens for Uncertain Times. The University of Melbourne. In: YouTube.
https://youtu.be/unc2_r_HprA [Zugriff: 17.06.2022].

Ruhloff, Jörg (2019): Pädagogischer Vernunftgebrauch statt Normen, Normierung, Normativität. In: Meseth, Wolfgang/Casale,
Rita/Tervooren, Anja/Zirfas, Jörg (Hrsg.): Normativität in der Erziehungswissenschaft. Wiesbaden: Springer, S. 157–169.

Treptow, Rainer (2014): Kompetenz – das große Versprechen. In: Faas, Stefan/Bauer, Petra/Treptow, Rainer (Hrsg.): Kompetenz,
Performanz, soziale Teilhabe. Sozialpädagogische Perspektiven auf ein bildungstheoretisches Konstrukt. Wiesbaden: Springer VS,
S. 21–9.

Trutmann, Gabriela/Kanele, Yasemin (2017): Kompetenzorientierung als Sündenfall in der Pädagogik? https://bildung-
wissen.eu/wp-content/uploads/2018/01/GH_05_2017_S29-31.pdf, S. 29–31 [Zugriff: 17.06.2022].

Unterberg, Lisa (2020): Qualität! Diskursanalytische Gedanken zu einem Zauberwort in der Kulturellen Bildung. In: Wissensplattform
Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-online.de/artikel/qualitaet-diskursanalytische-gedanken-einem-zauberwort-kulturellen-
bildung [Zugriff: 17.06.2022].

Veith, Hermann (2014): Kompetenz – Anmerkungen zu einem bildungstheoretischen Paradigmenwechsel. In: Faas, Stefan/Bauer,
Petra/Treptow, Rainer (Hrsg.): Kompetenz, Performanz, soziale Teilhabe. Sozialpädagogische Perspektiven auf ein
bildungstheoretisches Konstrukt. Wiesbaden: Springer VS, S. 51–65.

- 9 -

https://d9.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-alle-allen-ueber-teilhabe-zugaenge-zur-kulturellen-bildung
https://d9.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-alle-allen-ueber-teilhabe-zugaenge-zur-kulturellen-bildung
https://youtu.be/unc2_r_HprA
https://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2018/01/GH_05_2017_S29-31.pdf
https://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2018/01/GH_05_2017_S29-31.pdf
https://d9.kubi-online.de/artikel/qualitaet-diskursanalytische-gedanken-einem-zauberwort-kulturellen-bildung
https://d9.kubi-online.de/artikel/qualitaet-diskursanalytische-gedanken-einem-zauberwort-kulturellen-bildung


Anmerkungen
Mit dem Untertitel Hinweise auf eine sinkende Invisibilisierungskraft ökonomisierender Normenparadoxien erschien dieser Beitrag Das
Ende der Ökonomisierung der Kulturellen Bildung? zuerst in Susanne Keuchel/Jörg Zierfas (Hrsg.) (2022): Normativität der
Kulturellen Bildung. Schriftenreihe Kulturelle Bildung, vol. 69. München: kopaed.

Die Wissensplattform Kulturelle Bildung Online dankt dem kopaed-Verlag und den Herausgebern für die Möglichkeit der
Zweitveröffentlichung.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Franz Kasper Krönig (2023 / 2022): Das Ende der Ökonomisierung der Kulturellen Bildung? . In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/ende-oekonomisierung-kulturellen-bildung
(letzter Zugriff am 30.05.2023)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 10 -

https://www.kopaed.de/kopaedshop/?pg=5&pid=1391
https://www.kopaed.de/kopaedshop/?pg=5&pid=1391
https://www.kubi-online.de/artikel/ende-oekonomisierung-kulturellen-bildung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

