
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Normativität der Ästhetischen Bildung

Von der Orientierung an der Notwendigkeit zur Orientierung an der Möglichkeit

von Jörg Zirfas

Erscheinungsjahr: 2023 / 2022

Stichwörter:
Erfahrungsästhetik | Interesse | Gestalten | Kreativität | Möglichkeit | Nachahmung |
Regelpoetik | Stilisieren | Urteilen | Wahrnehmen

Abstract
Die zentralen Dimensionen der Ästhetischen Bildung sind Wahrnehmen und Urteilen, Gestalten und
Stilisieren und das Interesse an der Welt und anderen Menschen. Historisch lässt sich ein Wechsel von
einem objektiven zu einem subjektiven Modell der Ästhetischen Bildung konstatieren. In der
voraufklärerischen Regelpoetik geht es um die Nachahmung von ewigen, schönen, wahren und guten
Gesetzmäßigkeiten: In der Bildung dürfen nur diese Gesetzmäßigkeiten zur Nachahmung gebracht
werden, da alles, was Menschen früh und intensiv aufnehmen, zur zweiten Natur wird. In der modernen
Erfahrungsästhetik geht es dagegen um Kreativität, um die Orientierung an Möglichkeit, Spiel,
Experiment, Kritik und Selbstzweckhaftigkeit: Es geht um die Entwicklung eines individuellen
Geschmacks, um subjektive Erfahrungen und originelle Weiterentwicklungen. Für die Moderne lassen sich
vor diesem Hintergrund zwei normative Modelle Ästhetischer Bildung skizzieren: ein verstehendes und
partizipierendes Modell, das sich den vorgegebenen und normativen Stilen und Gestaltungen affirmativ
anpasst; und ein distanzierendes, erschütterndes und veränderndes Modell, das zum Bruch mit den
vorherrschenden Symbolisierungsweisen und ästhetischen Praktiken führt. Ästhetische Bildung ist heute
einer Normativität des Möglichen verpflichtet und damit auch der Möglichkeit, andere Möglichkeiten des
Normativen auszuloten.

Einleitung

Der vorliegende Artikel unternimmt den Versuch, der Normativität der Ästhetischen Bildung in ihrer
Geschichte nachzugehen. Der Begriff der Norm, der auf das lat. norma, Winkelmaß, Richtschnur, Regel

- 1 -



zurückgeht, das wiederum vom gr. kalon, Maßstab, Regel abgeleitet wird, stammt wohl ursprünglich aus
der Architektonik, wo er im Sinne von Winkelmaß und Richtschnur gebraucht worden ist, bevor er dann auf
geistige und kulturelle Phänomene übertragen wurde. Dabei kann das architektonische Maß und die
geistige Regel sowohl aus der (göttlich gedachten) Natur selbst, die als Baumeisterin verstanden worden
ist, wie auch aus ihrem ihm zugrunde liegenden Vernunftgesetz abgeleitet werden (vgl. Hofmann 1984).
Historisch betrachtet orientiert sich der (ästhetische) Normbegriff bis in die Neuzeit hinein an Vorstellungen
der Vollkommenheit und Schönheit, am regelgeleiteten (künstlerischen) Handeln und an einer Einfügung in
eine zunächst noch gottgewollte, später dann vernunftkonstituierte Ordnung. Die (ästhetische) Norm ist
einerseits deskriptiv zu verstehen, insofern sie einen Maßstab, ein Vorbild oder ein Ideal beschreibt und
andererseits präskriptiv, insofern sie fordert, diesem Maßstab gerecht zu werden und dafür Vorgaben,
Regeln und Mechanismen benennt.

Da es keine allgemeingültige Definition der Ästhetischen Bildung gibt und da die Ästhetik im wörtlichen Sinn
erst seit den 1750er Jahren – begründet durch Alexander Gottlieb Baumgartens (1714–1762) Schrift
„Aesthetica“ (2 Bde. 1750–1758) – zur Entfaltung kam (vgl. Baumgarten 1983), ein Nachdenken über
Ästhetik jedoch seit der griechischen Antike belegbar ist, soll hier, ein weiter Begriff der Ästhetischen
Bildung in Anschlag gebracht werden. Ästhetische Bildung ist eine sinnlich-reflexive, emotional-imaginative
und performativ-handlungsbezogene menschliche Praxis, eine

„reflektierende und in Urteilen sich präsentierende Bildungsform, die in besonderer Weise die
prozessualen Möglichkeiten für Übergänge, Verknüpfungen und das In-Beziehung-Setzen von
Wahrnehmungen, Erfahrung und Imaginationen auf der einen und Kunst, Schönheit und die mit ihr
verbundenen Zeichen und Symbole auf der anderen Seite betrifft“ (Bilstein/Zirfas 2009: 20).

Für den Begriff Ästhetischer Bildung zeichnen sich folgende Akzentuierungen ab: Ästhetische Bildung lässt
sich strukturell durch die Merkmale 1. Aisthesis, Erfahrung und Geschmack, 2. Poiesis, Gestaltung und
Stilisierung und 3. Katharsis, Fantasie und Identifikation erfassen (vgl. Noack Napoles/Zirfas 2018). Aisthesis
verweist auf den Aspekt, vor allem durch die Auseinandersetzung mit den Künsten andere Seh- und
Hörgewohnheiten einüben zu können bzw. umgekehrt darauf, durch eine ästhetische Erfahrung von Welt,
die nicht unbedingt mit künstlerischen Artikulationen gleichzusetzen ist, Welt anders wahrnehmen und
verstehen zu können. Poiesis verweist auf die Möglichkeiten, die Welt, in der man lebt, mithilfe der Kunst zu
gestalten und zu einer besseren zu machen und 3. Katharsis führt den Menschen aus seiner
individualistischen Perspektive heraus und öffnet ihn für kommunikative Haltungen und soziale
Identifikationen. Anders formuliert: Die zentralen Dimensionen der Ästhetischen Bildung sind Wahrnehmen
und Urteilen, die Gestaltung und Stilisierung und das Interesse an der Welt und anderen Menschen (vgl.
Klepacki/Zirfas 2021). Diese Dimensionen sind historisch betrachtet in unterschiedlichen ästhetischen
Bildungsfigurationen unterschiedlich akzentuiert und verdichtet worden. Für das Abendland lassen sich
dabei folgende Konzeptionen schlagwortartig benennen: kalokagathia, vir bonus, imago dei, uomo
universale, gentleman, homo ludens et experimentalis, Möglichkeitssinn (vgl. Tatarkiewicz 1978ff.;
Parmentier 2004; Zirfas et al. 2009–2021).

Zu konstatieren ist, dass es einen großen Umbruch in den Debatten der Ästhetischen Bildung gab, der mit
dem in der Frühen Neuzeit beginnenden Übergang von einem metaphysischen zu einem
nachmetaphysischen Denken verbunden ist, und der mit dem Wechsel von einer objektiven zu einem
subjektiven Modell der Ästhetischen Bildung einhergeht. Es kann auch von einer voraufklärerischen
Regelpoetik gesprochen werden, die dann in eine moderne Erfahrungsästhetik transformiert wird. Über

- 2 -



Jahrhunderte hinweg wurden Kunst und Ästhetik metaphysisch gedacht, das meint, von kosmologischen,
religiösen und ontologischen Vorstellungen verstanden. Wer sich mit den Künsten auseinandersetzte,
bildete in eins damit ein Verhältnis zum Kosmos, zu Gott, zur Natur, zur Vernunft oder zum Sein aus. Bis in
die Neuzeit hinein wurde die Ästhetische Bildung von einer Regelpoetik, einem normativen Modell von
Künstler*innen (Vasari), einer spezifischen Zweckdienlichkeit der Künste und dem präskriptiven normativen
Modell einer mimetischen Beziehung zwischen Kunst und Realität beherrscht. Die Schönheit diente als
absolute Norm Ästhetischer Bildung, denn ihre Merkmale der Ordnung, Harmonie, Einheit, Anmut,
Ausgewogenheit und Vollständigkeit sicherten nicht nur den Weg zu einem neuen Blick auf sich und die
Welt, sondern immer auch zu einer objektiven Wahrheit – etwa im Sinne der platonischen Ideen und einer
allgemeingültigen Ethik – etwa in Form der religiösen Frömmigkeit (vgl. Eco 2004; Schmidt/Zirfas 2019). In
diesem Sinn ist die Schönheit nicht nur mit der Wahrheit, sondern auch mit dem Guten identisch.

Die ästhetisch-notwendige Normativität der Metaphysik

Platon (427–347 v. Chr.) äußert – trotz seiner ansonsten kritischen Haltung der Kunst gegenüber – eine
explizite Wertschätzung der Musik für die Erziehung. Denn die richtige, also wohlklingende Musik wirke
positiv auf die Seele des Menschen ein und damit werde die Liebe zur Schönheit und auch zur Moral und
Wahrheit angebahnt. Objektive Schönheit als letztgültige Einheit der Differenzen wird hier – wie in der
gesamten Antike – gerade auch in einer pädagogischen Perspektive zu einer idealen Bezugsnorm (vgl.
Perpeet 1961; Grassi 1962). Dem Prinzip der Nachahmung (mimesis) kommt dabei eine zentrale Bedeutung
zu: In der Erziehung darf nur Schönes zur Nachahmung gebracht werden, da alles, was Menschen früh und
intensiv aufnehmen, zur zweiten Natur wird. Ziel ist das Erziehungs- und Bildungsideal der kalokagathia als
einer Verbindung von Schönheit und Tugend.

Bei Aristoteles (384–322 v. Chr.) entwickelt sich Ästhetische Bildung zu einer grundlegenden Notwendigkeit
bürgerlicher Existenz in der antiken Polis, in der zum einen ästhetisches Tun integraler Bestandteil des
Lebens war und in der zum anderen ein tugendhaftes Leben direkt mit den Tätigkeiten der Ästhetik in
Verbindung gebracht wurde. Die Ästhetische Bildung als Teil der persönlichen tugendhaften
Vervollkommnung eines jeden Menschen ist hier also zweckhaft, überindividuell und normativ. Es geht nicht
um freie ästhetische Entfaltung als Selbstzweck, sondern um die Bildung eines ganz bestimmten Menschen,
nämlich der Athener Staatsbürger.

War für die Griechen die kalokagathia der Inbegriff bürgerlicher Vollkommenheit, so äußerte sich die
vollkommene Übereinstimmung von Schönheit und Güte im Denken der Römer analog in der Gestalt des vir
bonus, des guten, tadellosen Mannes. In ihm gehen das Soziale, das Ethische und das Ästhetische eine
enge Verbindung ein. Insofern bezeichnet das Decorum bei Marcus Tullius Cicero (106–43 v. Chr.) eine
ideale, äußerlich wahrnehmbare Analogie von körperlicher und charakterlicher Schönheit. Objektive
Schönheit als äußere Manifestation eines inneren Seinszustands ist damit ein Zeichen von menschlicher
Anmut und Würde. Es gilt, ein harmonisches Leben ausbilden, um letztlich in erster Linie zu einem
gesitteten Mitglied des Staats zu werden.

Schönheit ist im christlichen Mittelalter nicht nur ein abstrakter Begriff, mit dem die ästhetische Wertigkeit
eines Kunstobjekts beschrieben werden kann, sondern sie ist in dem von Gott geschaffenen großen
Weltengefüge ganz konkret erfahrbar (vgl. Assunto 1982; Eco 1991). Eine Bildung an der Schönheit der
Dinge wurde deshalb in Verbindung gebracht mit der Entwicklung eines Bewusstseins für die
metaphysische Schönheit des Göttlichen. Grundsätzlich wurde die Welt im Mittelalter als ein in sich logisch

- 3 -



geschaffener, umfassender harmonischer Korrespondenzbau erachtet, in dem alles auf die göttliche
Schönheit verweist. Ästhetische Bildung zielt insofern darauf, mittels einer Schärfung des sinnlichen
Erkenntnisvermögens die göttliche Wahrheit hinter den Dingen besser erkennen zu können.
Bildungstheoretisch betrachtet muss der Mensch folglich in seinem Leben zur Schau der transzendenten
Schönheit Gottes geführt werden. Diese ist jedoch nicht ohne den Umweg des Erfassens irdischer Schönheit
zu denken, die sich in Maß, Zahl, Proportion und Harmonie ausdrücken lässt. Aus diesem Grund ist
mittelalterlichen Kunstwerken neben ihrer metaphysisch-kontemplativen Gesamtcharakteristik auch stets
ein eigentümlich gebrauchsbezogener Aspekt zu eigen: Sie können den Weg zu göttlicher Schönheit
anbahnen.

Die metaphysische Aufladung der Kunst wurde gerade für die christliche Religion, welche die Realität als
göttliche definierte, hoch attraktiv, da sich mit dieser mimetischen Kopplung von Kunst und Welt
Ästhetische Bildung zugleich als religiöse verstehen ließ – wer Bilder sieht und Musik hört, sieht und hört
immer Gottes Welt; und wer Gottes Welt zum Ausdruck bringen will, kann diese gerade durch die Welt der
Bilder und Töne erreichen. Ästhetische Bildung verschmilzt hier die Immanenz der Welt und der Künste mit
der Transzendenz der Religion.

Überaus deutlich zeigt sich diese theologische Rück- bzw. Einbindung von Kunst und Schönheit bei Thomas
von Aquin (1225–1274): Als gebildet erweist sich der Mensch dann, wenn er sich als Konzentrat und
Repräsentant einer göttlichen Einheit versteht, welche die Welt und das Selbst nach Maßgabe dieser Einheit
organisch im Hinblick auf seine Vollendbarkeit formt. Bildung zielt auf den unendlichen Vollzug des Selbst
als imago dei, als Ebenbild Gottes. Von daher ist die Erfahrung der Schönheit nicht gleichzusetzen mit
einem psychologischen Überwältigungserlebnis oder mit einer imaginativen Transformationserfahrung oder
gar mit der kreativen Hervorbringung eines Gegenstands. Schönheit bedeutet im prinzipiellen Sinn des
Mittelalters das Wissen um die komplexe Ordnung des Seins.

Der ästhetische Blick in die Natur führt ebenso zum Bewusstwerden der Schönheit Gottes (Petrarca) wie die
Auseinandersetzung mit der Sprache, der Schrift oder (spiritueller) Musik (Desiderius Erasmus, Martin
Luther, Philipp Melanchthon); aber auch die Bebilderung der Welt schafft, wie paradigmatisch im Orbis
sensualium pictus von Johann Amos Comenius vorgeführt, eine ästhetische Auffassung der religiösen
Kosmogonie. Ästhetische Bildung entwickelt den Geschmack am Göttlichen (Ignatius von Loyola) und führt
die Menschen auf die Bahn zur seligmachenden Gottesschau – wie etwa bei Plotin, Augustinus und Thomas
von Aquin.

Bildungstheoretisch wurde in der italienischen Renaissance mit der Idee des uomo universale, dem
universal gebildeten Menschen bzw. des gentil uomo, dem allseitig gebildeten adligen Mann, ein Ideal
entworfen, das mit seiner engen Verbindung von Bildung und Kultur äußerst nachhaltig das europäische
Bildungsdenken beeinflusste und in vielfältigen Formen, z. B. in der des englischen gentleman (etwa bei
John Locke), weiterexistierte. Das Ideal des gentil uomo wurde zuerst im Jahre 1528 von Baldassare
Castiglione (1478–1529) in seinem Buch über die Geschicke des Hofmanns („Il libro del cortegiano“)
beschrieben. Dieses Bildungsmodell entwirft ein Ideal ästhetisch-höfischer Bildung, bei dem die Menschen
weniger für die Belange von Hof und Stadt ausgebildet werden; vielmehr werden diese Bildungsräume für
die zu Bildenden und Gebildeten funktionalisiert. Realisiert werden sollte eine umfassende literarisch-
künstlerisch-philosophisch-ästhetische Bildung, die dem Menschen zu einer eleganten, geistreichen,
anmutigen und geschliffenen Lebensweise verhelfen sollte. Dabei setzt auch dieses Modell voraus, dass –
wie in der Antike – eine Bildungsschicht vorhanden war, die das Bedürfnis nach Bildung empfand und die

- 4 -



die entsprechenden Mittel hatte, um in Muße ihrer Bildung nachgehen zu können.

Noch sehr viel umfassender zeigt sich das Konzept des Universalmenschen der Renaissance bei Leon
Battista Alberti (1404–1472), der sich selbst paradigmatisch zu einem ästhetisch-tugendhaft vollendeten
Menschen stilisierte. Zeit seines Lebens war er bestrebt, sich selbst und die Dinge der Welt – er war u. a.
Baumeister – vollendet harmonisch kunstförmig zu gestalten. Bildung ist bei Alberti dabei sehr deutlich als
ein doppelt gerichteter Formschaffungsprozess aufzufassen, der sich sowohl auf die äußere Welt als auch
auf das innere Selbst bezieht. Gleichwohl in beiden Fällen die Ästhetische Bildung stark auf das sich
bildende Subjekt bezogen ist, so ist das Streben nach umfassender Selbstvervollkommnung bei Castiglione
und Alberti nicht zweckfrei, sondern zielt im Kern immer auch auf gesellschaftliche Anerkennung ab. Mit
Leonardo da Vinci (1452–1482) und Giorgio Vasari (1511–1574) wird die Ästhetische Bildung im Kontext
einer Kunst als Wissenschaft der Erfahrung und einer normativen Entwicklung hin zur artistischen
Vollkommenheit diskutiert.

Die ästhetisch-kontingente Normativität der Nach-Metaphysik

In der Aufklärung ereignet sich der Umbruch zu einer subjektiven Produktions- und Rezeptionsästhetik, die
sich schon frühneuzeitlich sehr zaghaft abzuzeichnen beginnt (vgl. Schneider 1996; Ehrenspeck 1998). Die
Aufklärung bringt, so könnte man zugespitzt sagen, das Subjekt als entscheidende Instanz in der Erfahrung
von Kunst und Ästhetik erst hervor. Langsam wird der enge normative Zusammenhang von Schönheit,
Wahrheit und Güte auf der einen und der von (kosmologischen, göttlichem, natürlichen) Vorbild auf eine
mimetisch-artistischen Wiedergabe auf der anderen Seite aufgelöst. Ästhetische Bildung wendet sich mehr
und mehr von einer mimetischen Bezugnahme zum (kosmologischen, göttlichen, natürlichen, vernünftigen)
Vorbild ab und einer reflexiven Wende zu sich selbst zu. Ästhetische Bildung stellt normativ um von der
mimetischen Orientierung am Notwendigen, d. h. an ewigen, unveränderlichen, wahren und guten
Gesetzmäßigkeiten auf die Orientierung an der Möglichkeit und der Kontingenz, auf Spiel, Experiment,
Kritik, Selbstzweckhaftigkeit oder kurz: auf die Etablierung einer eigenen Ordnung mit eigenen
Notwendigkeiten. Dadurch löst sie den jahrhundertelang bestehenden zwingend objektiv-normativen
Konnex zwischen der Schönheit, der Wahrheit und dem Guten auf und etabliert einen Zusammenhang von
individuellem Geschmack, subjektiver Erfahrung und kreativer Weiterentwicklung.

Bei Johann Joachim Winckelmann (1717–1768) wird Ästhetische Bildung noch als eine nostalgische
Nachahmung der antiken künstlerischen Überlieferungen in „edler Einfalt und stiller Größe“ begriffen. Dabei
werden die antiken Kunstwerke nicht als Katalysatoren der produktiven, ästhetischen Kräfte, sondern als
unmittelbare Vorbilder für Rezeption und Produktion verstanden. Doch schon Immanuel Kants (1724–1804)
Reflexionen zum Geschmack legen eine subjektivere Einstellung nahe, die Ästhetische Bildung nicht auf die
Übereinstimmung mit ausgewählten, als objektiv oder natürlich geltenden Kunstregeln, sondern auf die
Übereinstimmung von Einbildungskraft und Verstand zu beziehen. Dazu sollte man eine kontemplative
Haltung einnehmen können, die mit einem „interesselosen Wohlgefallen“ einhergeht. Im engeren Sinne am
bedeutsamsten aber erscheint die Fähigkeit der Ästhetischen Bildung überhaupt, in ein ästhetisches Spiel
von Verstand und Einbildungskraft eintreten zu können.

Zwischen einer objektivistischen und einer subjektivistischen normativen Position Ästhetischer Bildung
bewegt sich auch Friedrich Schiller (1759–1805). Ausgehend von einer Diagnose der Entfremdung oder
Zerrissenheit von Vernunft und Sinnlichkeit, von Ratio und Einbildungskraft, bietet die Ästhetische Bildung
eine Überwindung dieser Situation an. Denn in dem von ihm propagierten „ästhetischen Zustand“ sind

- 5 -



Sinnlichkeit und Vernunft gleichermaßen tätig. Die Aufhebung der Entzweiung ist nur in der Welt des
Scheins und des Spiels möglich, im „wesenlosen Reich der Einbildungskraft“. Denn das ästhetische Spiel
macht den Menschen erst zum eigentlichen Menschen. Ästhetische Bildung wird als Spiel mit der Schönheit
– mit der lebendigen Form – bestimmt, in dem der sinnliche und der formale Trieb des Menschen
gleichermaßen zum Ausdruck kommen können.

Mit Friedrich Nietzsche (1844–1900) bekommt die Ästhetische Bildung eine radikal individuelle Fundierung.
Ihre Aufgabe besteht darin, einen individuellen und originären Geschmack zu entwickeln, der bis zur
„Bildung der Eingeweide“ führt. (Der Umgang mit) Kunst wird damit zur eigentlichen Aufgabe des Lebens;
die daraus resultierende Lebenskunst hat einen quasi religiösen Charakter, insofern sie das Leben selbst
möglich und sinnvoll machen soll. Ästhetische Bildung wird so zur grundlegenden anthropologischen
Bildung und das Leben selbst zu einer künstlerischen Grundübung. In seiner Gegenüberstellung von
apollinischer (bildnerischer) und dionysischer (musikalischer) Kunst erinnert Nietzsche zudem daran, dass
im ästhetischen Bildungsgeschehen nicht nur (apollinische) Form- und Harmoniemomente, Sublimation und
maßvolle Rationalität ihren Ort haben sollen, sondern auch (dionysische) Schreckens- und Leidensmomente
sowie Verschmelzungs- und Rauscherfahrungen.

Ästhetische Bildung verwirklicht sich nach Ansicht von Gert Selle (geb. 1933) in der produktiven und
rezeptiven Selbst-Konfrontation des Subjekts mit der es umgebenden Kultur an der Schnittstelle von
Sinnlichkeit und symbolischer Sinnstrukturiertheit. Entscheidend dabei ist die Auseinandersetzung mit den
Spezifika, der Struktur, der Funktion und den Potenzialen von Sinnlichkeit und Erfahrung in der Ästhetischen
Bildung. Diese Auseinandersetzung geschieht vor allem dort, wo das Individuum mit einer Situation
konfrontiert ist, die es verunsichert, in der es sich ausgesetzt fühlt oder in der es mit widerständigen
Sachverhalten zu tun hat. Diese Situierung bedingt die Notwendigkeit einer Reflexion von Wahrnehmung
und Erfahrung und damit auch Möglichkeiten der Weiterentwicklung des Subjekts, denn ein Nichtverhalten
ist unmöglich. Damit sich dieses Wirkungspotenzial der Situierung entfalten kann, müssen nach Selle jedoch
die „Ernsthaftigkeit der Selbstaussetzung“, die „Selbstbeobachtung im Wahrnehmen und Handeln“ und die
„Dichte der Darlegungs- und Bewußtmachungsformen im ästhetischen Versuch“ (Selle 2000: 165) zum
Tragen kommen. Genau aus diesem Grund plädiert Selle dann auch für eine „pädagogische
Bescheidenheit“ (ebd. 1990: 23), aus der heraus nicht nur die „unberechenbaren
Selbstbewegungsfähigkeiten des Subjekts“ (ebd.) und die „selbstbestimmten Suchbewegungen“, sondern
insbesondere auch das „Anarchisch-Unkontrollierte ästhetischer Erfahrungsprozesse“ (ebd.) und damit
eben offene Prozesse der Selbst-Bildung (und nicht durchkonstruierte Prozesse der Fremd-Erziehung)
pädagogisch anerkennbar werden können.

Dennoch hat auch die moderne Form der Ästhetischen Bildung mit ihrer Fokussierung auf individuelle
Erfahrungen weder den Bezug zur Wahrheit noch den zur Moral komplett aufgegeben. Vielmehr das
Gegenteil ist der Fall (vgl. Winzen 2007). Indem Ästhetische Bildung aus dem metaphysischen Korsett
eindeutiger und fester Beziehungen zwischen Epistemologie, Moral und Ästhetik entlassen wird, kann sie
selbst unterschiedliche epistemologische und moralische Allianzen eingehen. Sie kann konform gehen mit
nationalistischen Ideen und Praktiken, wie wir sie bei Richard Wagner, Alfred Lichtwark oder in brutaler
Form im NS-Staat wiederfinden; sie kann aber auch – etwa mit Gotthold Ephraim Lessing, Arthur
Schopenhauer oder Richard Rorty – eine Mitleidsethik implizieren oder mit Theodor W. Adorno, Klaus
Mollenhauer und Gerd Selle davon überzeugt sein, dass sie ein „Ort“ der A-Funktionalität ist, der vor allem
der Nicht-Instrumentalisierung und der Freiheit dient. Indem Ästhetische Bildung in den vergangenen 250

- 6 -



Jahren immer intensiver Formen des Spiels, des Experiments, der Kritik, der Transformation und der
Möglichkeiten integriert hat, erscheint nun als Metanorm die Beweglichkeit der Kontingenz selbst: Dass man
die Dinge auch anders sehen (hören, schmecken, riechen, fühlen etc.) kann.

Eine zugleich individualistische, dann aber auch stark nationalistische Tendenz lässt sich bei Alfred
Lichtwark (1852–1914), einem der zentralen Protagonisten der Kunsterziehungsbewegung, nachzeichnen.
Lichtwark ging es nicht nur um eine Ausbildung der Sinnlichkeiten, sondern auch um eine kollektive
(nationale) Geschmacksbildung. Angesichts der Diagnose eines gegenüber Frankreich und England als
inferior eingeschätzten deutschen Geschmacks verfolgt Lichtwark nicht nur das Ziel einer sinnlichen
Erziehung, sondern auch das einer nationalen moralisch-ästhetischen Geschmacksbildung, die alle
Lebensbereiche – von der äußeren Erscheinung bis hin zur individuellen Lebensführung – umfassen sollte,
womit er einer Ästhetisierung des Alltags Vorschub leistete, die dann von der Bauhaus-Pädagogik
aufgegriffen werden konnte. In der Ästhetischen Bildung geht es zentral um eine durchgängige ästhetische
Gestaltung des Lebens, d. h. auch um eine durchgehende moralische, wertaufgeladene Ästhetisierung des
Menschen und seiner Umwelt. Die Ästhetische Bildung wird dabei zum Experimentierfeld für eine Nation,
die ihre moralischen Qualitäten angemessen darstellen kann.

Ästhetische Bildung ist eine Form der Moralischen und Politischen Bildung, da sie neue Wahrnehmungs-,
Denk- und Bewertungsprozesse in Gang bringen kann; sie kann Vorurteile überwinden und einer neuen
besseren demokratischen und pluralistischen, nicht ideologischen Gesellschaft Vorschub leisten. Dieser
Gedanke ist von Richard Rorty (1931–2007) unter dem Begriff der Solidarität wieder aufgegriffen worden.
Solidarität meint den Blick auf den anderen und zugleich die „Fähigkeit, immer mehr zu sehen, daß
traditionelle Unterschiede […] vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im Hinblick auf
Schmerz und Demütigung“ (Rorty 1992: 310). Dabei unterstellt Rorty, dass sich diese Solidarität vor allem
durch traurige und aufwühlende Grausamkeiten schildernde Geschichten hervorbringen lässt. Eine
moralische Kultur in Form von Geschichten gilt Rorty als die Grammatik, welche die Solidarität moderner
Gesellschaften, ja, die der Welt-Polis zu etablieren in der Lage ist. Die Ästhetik wird in dem Moment zur
Ethik, in dem es den Dichter*innen gelingt, sich via Literatur so in den anderen hineinzuversetzen, dass sie
das Bild der anderen nachempfinden können. „Der neugierige, sensible Künstler wird zum Paradigma des
moralischen Verhaltens, weil er der einzige ist, der immer alles merkt.“ (Ebd.: 258)

Klaus Mollenhauer (1928–1998) bestimmt Ästhetische Bildung einerseits als hermeneutische bzw.
ästhetische Alphabetisierung, bei er es darum geht, nicht sprachliche ästhetische Figurationen historisch-
kulturell lokalisieren und sie in einem umfangeichen Sinne verstehbar werden zu lassen; andererseits auch
als kreative Leistung, insofern Menschen in Ästhetischer Bildung ihre eigene, individuelle
Symbolisierungsfähigkeit erfahren können (vgl. Mollenhauer 1996). Anders formuliert: Nur jene verstehen
etwas von der Kunst und Kultur, die sie auch zu „lesen“ verstehen; und nur jene können sich selbst zum
Ausdruck bringen, die eine Form für ihre sinnlichen Impressionen und Imaginationen (er-)finden.
Ästhetische Bildung wird als ein oszillierendes Phänomen zwischen materiell-sinnlichen und
hermeneutischen Aspekten verstanden, das einerseits dezidiert subjektbezogen als auch historisch-kulturell
situiert ist und andererseits in diesem Zwischen zur reflexiven Bewusstwerdung ebendieser Aspekte aufruft.
Klassisch normativ erscheint der Hinweis von ihm, dass sich Ästhetische Bildung vor allem an der
sogenannten legitimen Hochkultur und Avantgarde-Kultur orientieren soll, weil diese mit ihren gelungenen
Kunstwerken die ästhetischen Paradigmen ästhetischer Erfahrungen mit Bezug zu den Aufmerksamkeiten
auf den sinnenhaften Zugang zur Welt für Rezipient*innen wie Produzent*innen in ausgezeichneter Weise

- 7 -



zum Ausdruck bringen sollen. Ein Plädoyer für die Selbstzweckhaftigkeit ästhetischer Bildungsprozesse lässt
sich seiner Skepsis gegenüber einer Didaktisierung des Künstlerisch-Ästhetischen entnehmen: Dadurch,
dass ästhetische Wirkungen nur „egologisch“ (Mollenhauer 1990: 484) artikulierbar sind, stellen sie ein
„Sperrgut“ (ebd.) dar, dass „in einem Projekt von Pädagogik, das seine Fluchtpunkte in klaren
Verstandesbegriffen und zuverlässigen ethischen Handlungsorientierungen sucht“ (ebd.), nur in einer
zerstückelten Art und Weise „in die pädagogische Kiste paßt“ (ebd.).

Normativität der Ausbildung und der Herausbildung

Formal betrachtet können ästhetische Bildungsprozesse Aufmerksamkeiten und
Wahrnehmungsperspektiven für die Möglichkeiten des Spiels zwischen eintauchendem Gewahrsein,
symbolischer Interpretation und reflexiver Distanznahme erzeugen (Johann Wolfgang von Goethe). Im
Experimentieren mit bestimmten Wahrnehmungsformen und unterschiedlichen Erkenntniszugängen und
ihren Verhältnissen untereinander wird das sinnlich-wahrnehmende Selbst- und Welterlebnis gebildet (vgl.
Burghardt/Zirfas 2015). Ästhetische Bildung lässt sich in diesem Sinne als eine Transformation von
grundlegenden ästhetischen Selbst- und Weltverhältnissen, die durch die Konfrontationen mit dem für das
Subjekt Neuen, dem Nichtgewussten und Fremden bedingt wird, definieren. Die Normativität der
Ästhetischen Bildung besteht dementsprechend darin, einen leiblich-kognitiven Wechselprozess zwischen
dem Selbst und dem Kunstgegenstand auf den Weg zu bringen, indem das Ich ein anderes, aber auch der
Gegenstand ein anderer und schließlich auch das Verhältnis von Ich und Kunstgegenstand ein anderes wird
– ohne dass es zu einer vollständigen Erkenntnis der genannten Trias kommen könnte. Das ästhetische
Spiel des Erkennens hat notwendige blinde Flecken. Es führt dabei zu einem dialektischen Prozess der
Selbstentfremdung und Selbstverständigung, zur Dialektik von Sinnlichkeit und Bedeutung sowie von
Entäußerung und Verinnerlichung (Georg Wilhelm Friedrich Hegel).

Schematisch lassen sich an dieser Stelle zwei normative Modelle Ästhetischer Bildung skizzieren, eine
selbst- und welterschließende (verstehende und partizipierende) und eine selbst- und weltverändernde
(verunsichernde und erschütternde) ästhetische Praxis. Seel (1993: 49) spricht hier von einer „Ausbildung
gegebener Lebensweisen“ einerseits und einer „Herausbildung aus ihnen“ andererseits:

„Während die Ausbildung und Welterschließung sich den gegebenen, auch vorgegebenen und somit
normativen Stilen und Gestaltungen affirmativ anpasst, kommt es in der Herausbildung und
Weltverunsicherung zum Bruch mit den vorherrschenden Symbolisierungsweisen und zu einer
Distanzierung von Lebenswirklichkeit. […] Intendieren die einen Erkenntnis und Teilhabe, geht es den
anderen um Distanz und Freiheit.“ (Weiß 2018: 130)

Das ästhetische Modell von John Dewey (1859–1952) kann als Modell der Intensivierung bzw. der
Ganzheitlichkeit der Ästhetischen Bildung gelten. Dewey geht davon aus, dass der Ursprung der Kunst in
der menschlichen Erfahrung liegt; Kunst als Erfahrung meint, Gegenstände der Kunst so wahrzunehmen,
wie alle anderen Lebensbereiche (Dewey 1980: 11). Das bedeutet aber auch, dass für Dewey jede
Erfahrung ästhetisch im Sinne einer sinnvollen und ganzheitlichen Dimension ist. Während im
lebensweltlichen Alltag häufig weder Zeit noch Raum bleibt für geordnete Erfahrungen, bilden anhand der
Kunst gewonnene Erfahrungen Möglichkeiten des Bewusstwerdens von Harmonie, Einheit, Klarheit und
Vollständigkeit. Damit verbunden sind Individualität, Intensität und Emotionalität (vgl. ebd.: 228, 267). Kurz:
Der Mensch geht in der rhythmischen Harmonie ästhetischer Erfahrung ganz auf.

- 8 -



„In dem Maße, in dem Erfahrung eine Erfahrung ist, bedeutet sie erhöhte Vitalität. [... Sie bedeutet]
den aktiven und aufgeweckten Umgang mit der Welt. Auf ihrem Höhepunkt bedeutet sie die
vollständige gegenseitige Durchdringung des Ich und der Welt der Dinge und Ereignisse.“ (Ebd.: 28;
H. i. O.)

Die Kunst wiederum ist als Formgebung des Stoffs in der Lage, das Unbedeutende bedeutend werden zu
lassen, dem Unscheinbaren einen Wert zu verleihen und dem Alltäglichen etwas Transzendentes
abzugewinnen. Gerade weil das Kunstwerk eine „abgerundete, intensive Erfahrung darstellt, hält es die
Kraft lebendig, die gewöhnliche Welt in ihrer ganzen Fülle zu erfahren. Dies tut es, indem es die
Rohmaterialien jener Erfahrung auf einen durch Form geordneten Stoff reduziert“ (ebd.: 155). Ein
Kunstwerk ist ein wahrnehmbares, in Form gebrachtes Ganzes, das aus der Integration von
Einzelelementen besteht: „Danach mag man Kunst definieren als das Wirken jener Kräfte, die die Erfahrung
eines Ereignisses, eines Objektes, einer Szene oder Situation zu ihrer eigenen, integralen Erfüllung bringen.
“ (Ebd.: 159, H. i. O.).

Michel Foucault (1926–1984) hat in seiner „Ästhetik der Existenz“ den Schwerpunkt der Ästhetischen
Bildung auf die Erarbeitung neuer Formen des Lebens, auf die Formung seiner selbst, auf eine Praxis der
Freiheit und auf eine Transformation des Lebens gelegt. Ästhetische Bildung bedeutet nach Foucault,
eigene Stilistiken auszubilden, die kulturellen Richtlinien seines Lebens selbst zu erfinden, ästhetische
Selbsterfindung mit spielerisch-ethischer Selbstbeherrschung konvergieren zu lassen. Sie hat auch eine
kritische Seite, die darauf zielt, dass sich Individuen in ihrer Ästhetischen Bildung einerseits in
archäologischer Form mit Wissenssystemen auseinandersetzen müssen, um in Erfahrung zu bringen, in
welchen Formen sie sich selbst denken, und in welchen spezifischen Formen sie sich selbst „bewahrheiten“
bzw. die Wahrheit ihrer selbst artikulieren; insofern geht es einer Ästhetischen Bildung um eine
„Archäologie des Wissens“ (Michel Foucault). Sie müssen sich andererseits auch genealogisch mit
Machtbeziehungen auseinandersetzen, um ihn Erfahrung zu bringen, in welche Disziplinar- und
Kontrollmechanismen sie involviert sind und welche sie habitualisiert haben. Insofern geht es einer
Ästhetischen Bildung auch um eine Genealogie der Macht. Und schließlich geht es einer Ästhetischen
Bildung auch um die Fragen der konkreten Gestaltung von Selbst- und Weltbeziehungen. Anders formuliert:
Nur dann, wenn ich weiß, wie ich mich bisher gedacht und identifiziert habe und nur dann, wenn ich mir
bewusst gemacht habe, wie ich regiert worden bin – durch andere wie durch mich selbst – kann ich auch
neue Formen des Lebens entwickeln, die meinen eigenen (ästhetischen) Schwerpunktsetzungen und
meinen eigenen stilistischen Gestaltungen näherkommen. Die Transformation Ästhetischer Bildung lässt
sich mit Foucault nicht positiv bestimmen, sondern nur negativ auszeichnen: Sie ist unabschließbar, keinen
spezifischen kulturellen Normen verpflichtet, in ihr ist nicht alles verstehbar und praktisch verfügbar, es
geschieht Unerwartetes und insofern bleibt sie in hohem Maße unsicher.

In den ästhetischen Erfahrungen ist der Mensch in einem intensiveren Austausch mit sich und den Dingen.
Damit ist ein bestimmter Ereignischarakter verknüpft, da sich in ihnen neue Bedeutsamkeiten bilden.
Hierbei geht es nicht um Gewohnheitserfahrungen, sondern um Erfahrungen einer Andersartigkeit bzw. um
ein Anderswerden der Erfahrung: Man sieht plötzlich mit anderen Augen, hört mit anderen Ohren (vgl.
Küpper/Menke 2003). Seel fasst die Leistungen der ästhetischen Erfahrungen wie folgt zusammen:

„Sie lassen bis dahin Unmögliches möglich und bis dahin Mögliches unmöglich werden. Zugleich aber
machen sie spürbar, dass in den bekannten Möglichkeiten Unmöglichkeiten und in den bekannten
Unmöglichkeiten Möglichkeiten lauern – und dass dieser Latenzzustand die Gegenwart ist.“ (Seel

- 9 -



2004: 75)

In der ästhetischen Wahrnehmung wird die Selbstwahrnehmung zur Fremdwahrnehmung. Die ästhetische
Erfahrung ist eine liminale Erfahrung, eine Grenz-, Übergangs- oder auch Unterbrechungserfahrung. Man
löst sich von gängigen Wahrnehmungsformen und Geschmacksurteilen, von bedeutsamen Fantasien und
etablierten Ausdrucksweisen. Daher können ästhetische Erfahrungen Transformationen und
Bildungsprozesse des ästhetischen Subjekts bedingen (vgl. Zirfas 2004). So finden wir in der ästhetischen
Erfahrung Grenzziehungen zwischen Bewusstheit und Unbewusstheit, Manifestem und Latentem, Alltags-
und Kunsterfahrungen, selbstzweckhaften und selbstbezogenen Erfahrungen, die zwischen Selbst-, Welt-
und Sozialbezug, Eigen- und Fremdzeiten, Eigen- und Fremdräumlichkeit, Materialität und Bedeutung,
Affirmation und Negation, Unaussprechlichkeit und Sprachfindung, kunstbezogenen und -transzendierenden
Bezügen, Ein- und Vieldeutigkeit, Können und Unbeherrschbarkeit, Realität und Schein (vgl. Brandstetter
2012; Bubner 1989).

Die Grundsituation der ästhetischen Erfahrung ist die Erfahrung eines anderen, auf die das Subjekt eine
Antwort finden muss: Es fällt uns etwas auf, das wir bislang noch nicht wahrgenommen haben. Das andere
wird in der ästhetischen Erfahrung zum Ausdruck einer möglichen Welt (Robert Musil); die ästhetische
Erfahrung dekonstruiert die ontologische Statik, weil mit ihr andere aisthetische, aber auch theoretische
und praktische Möglichkeitsspielräume aufscheinen (Zirfas 2014). Die Ästhetische Bildung ist somit einer
Normativität des Möglichen verpflichtet und damit auch der Möglichkeit, andere Möglichkeiten des
Normativen auszuloten.

Verwendete Literatur
Assunto, Rosario (1982): Die Theorie des Schönen im Mittelalter. Köln: DuMont.

Baumgarten, Alexander Gottlieb (1983): Texte zur Grundlegung der Ästhetik. Hamburg: Felix Meiner.

Bilstein, Johannes/Zirfas, Jörg (2009): Einleitung: Bildung und Ästhetik. In: Zirfas, Jörg/Klepacki, Leopold/Liebau, Eckart/Bilstein,
Johannes: Geschichte der Ästhetischen Bildung, Bd. 1: Antike und Mittelalter. Paderborn: Schöningh, S. 7–26.

Brandstetter, Ursula (2012): Ästhetische Erfahrung. In: Bockhorst, Hildegard/Reinwand, Vanessa-Isabelle/Zacharias, Wolfgang
(Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung. München: kopaed, S. 174–180.

Bubner, Rüdiger (1989): Ästhetische Erfahrungen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Burghardt, Daniel/Zirfas, Jörg (2015): Ästhetische Anthropologie. Ein erziehungswissenschaftlicher Problemaufriss. In: Zeitschrift
für Erziehungswissenschaft 18 (1). Wiesbaden: Springer VS, S. 27–49.

Dewey, John (1980): Kunst als Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Eco, Umberto (1991): Kunst und Schönheit im Mittelalter. München: dtv.

Eco, Umberto (2004): Die Geschichte der Schönheit. München: Hanser.

Ehrenspeck, Yvonne (1998): Versprechungen des Ästhetischen. Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen: Leske
und Budrich.

Grassi, Ernesto (1962): Die Theorie des Schönen in der Antike. Köln: DuMont.

- 10 -



Hofmann, Hasso (1984): Art. „Norm“. In: Ritter, Joachim/Gründer, Karlfried (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6.
Darmstadt: WBG, Sp. 906–910.

Klepacki, Leopold/Zirfas, Jörg (2021): Schlussbetrachtungen. Zur Methodologie und zum Begriff der Ästhetischen Bildung. In:
Zirfas, Jörg/Krebs, Moritz/Klepacki, Leopold/Burghardt, Daniel/Lohwasser, Diana/Noack Napoles, Juliane/Klepacki, Tanja: Geschichte der
Ästhetischen Bildung, Bd. 4: 20. Jahrhundert. Paderborn: Ferdinand Schöningh, S. 343–375.

Küpper, Joachim/Menke, Christoph (Hrsg.) (2003): Dimensionen ästhetischer Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Mollenhauer, Klaus (1990): Ästhetische Bildung zwischen Kritik und Selbstgewissheit. In: Zeitschrift für Pädagogik, 36 (4),
S. 481–494.

Mollenhauer, Klaus (1996): Grundfragen ästhetischer Bildung. Weinheim/München: Juventa.

Noack Napoles, Juliane/Zirfas, Jörg (2018): Zur Anthropologie Ästhetischer Bildung. In: Vierteljahresschrift für wissenschaftliche
Pädagogik, 94 (4), S. 505–520.

Parmentier, Michael (2004): Ästhetische Bildung. In: Benner, Dietrich/Oelkers, Jürgen (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der
Pädagogik. Weinheim/Basel: Beltz, S. 11–32.

Perpeet, Wilhelm (1961): Antike Ästhetik. Freiburg/München: Alber.

Rorty, Richard (1992): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Schmidt, Friederike/Zirfas, Jörg (2019): Schönheit. In: Weiß, Gabriele/Zirfas, Jörg (Hrsg.): Handbuch Bildungs- und
Erziehungsphilosophie. Wiesbaden: Springer VS, S. 103–112.

Schneider, Norbert (1996): Geschichte der Ästhetik von der Aufklärung bis zur Postmoderne. Stuttgart: Reclam.

Seel, Martin (1993): Intensivierung und Distanzierung. Stichworte zur ästhetischen Bildung. In: Kunst und Unterricht, S. 48–49.

Seel, Martin (2004): Über die Reichweite ästhetischer Erfahrung – Fünf Thesen. In: Mattenklott, Gert (Hrsg.): Ästhetische Erfahrung
im Zeichen der Entgrenzung der Künste. Hamburg: Felix Meiner, S. 73–82.

Selle, Gert (Hrsg.) (1990): Experiment ästhetische Bildung. Aktuelle Beispiele für Handeln und Verstehen. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Selle, Gert (2000): Beiseitegesprochen. Über Kultur, Kunst, Design und Pädagogik. Frankfurt a. M.: Anabas.

Tatarkiewicz, Wladyslaw (1978ff.): Geschichte der Ästhetik. 3 Bde. Basel/Stuttgart: Schwabe und Co.

Weiß, Gabriele (2018): Bildung. In: Gödde, Günter/Zirfas, Jörg (Hrsg.): Kritische Lebenskunst. Analysen – Orientierungen –
Strategien. Stuttgart: J. B. Metzler, S. 124–133.

Winzen, Matthias (2007): Eine eigene Form der Wissenschaft: Kunst. In: Bilstein, Johannes/Dornberg, Bettina/Kneip, Winfried
(Hrsg.): Curriculum des Unwägbaren I. Ästhetische Bildung im Kontext von Schule und Kultur. Essen: Athena, S. 133–156.

Zirfas, Jörg (2004): Kontemplation – Spiel – Phantasie. Ästhetische Erfahrungen in bildungstheoretischer Perspektive. In: Mattenklott,
Gundel/Rora, Constanze (Hrsg.): Ästhetische Erfahrung in der Kindheit. Theoretische Grundlagen und empirische Forschung.
Weinheim/München: Juventa, S. 77–97.

Zirfas, Jörg (2014): Ästhetisches Borderlining. Die Grenze, die Bildung und die minima aesthetica. In: Lohfeld, Wiebke/Schittler,
Susanne (Hrsg.): Grenzverhältnisse: Perspektiven auf Bildung in Schule und Theater. Festschrift für Kristin Westphal. Weinheim/Basel:
Beltz Juventa, S. 32–47.

- 11 -



Zirfas, Jörg et al. (2009–2021): Geschichte der Ästhetischen Bildung. Vier Bände. Bd. 1: Antike und Mittelalter; Bd. 2: Frühe Neuzeit;
Bd. 3.1: Aufklärung; Bd. 3.2: Klassik und Romantik; Bd. 4: 20. Jahrhundert. Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Anmerkungen
Mit dem Untertitel Von der Orientierung an der Notwendigkeit zur Orientierung an der Möglichkeit erschien dieser Beitrag Normativität
der Ästhetischen Bildung zuerst in:
Keuchel, Susanne/Zierfas, Jörg (Hrsg.) (2022): Normativität der Kulturellen Bildung. Schriftenreihe Kulturelle Bildung, vol.
69. München: kopaed.

Die Wissensplattform Kulturelle Bildung Online dankt dem kopaed-Verlag und den Herausgeber*innen für die Möglichkeit der
Zweitveröffentlichung.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Jörg Zirfas (2023 / 2022): Normativität der Ästhetischen Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-aesthetischen-bildung
(letzter Zugriff am 30.05.2023)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 12 -

https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-aesthetischen-bildung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

