KULTURELLE
BILDUNG »

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Normativitat der Asthetischen Bildung

Von der Orientierung an der Notwendigkeit zur Orientierung an der Moglichkeit

von Jorg Zirfas
Erscheinungsjahr: 2023 / 2022

Stichworter:
Erfahrungsasthetik | Interesse | Gestalten | Kreativitat | Moglichkeit | Nachahmung |
Regelpoetik | Stilisieren | Urteilen | Wahrnehmen

Abstract

Die zentralen Dimensionen der Asthetischen Bildung sind Wahrnehmen und Urteilen, Gestalten und
Stilisieren und das Interesse an der Welt und anderen Menschen. Historisch lasst sich ein Wechsel von
einem objektiven zu einem subjektiven Modell der Asthetischen Bildung konstatieren. In der
voraufklarerischen Regelpoetik geht es um die Nachahmung von ewigen, schénen, wahren und guten
GesetzmaRBigkeiten: In der Bildung dirfen nur diese GesetzmaRigkeiten zur Nachahmung gebracht
werden, da alles, was Menschen frih und intensiv aufnehmen, zur zweiten Natur wird. In der modernen
Erfahrungsasthetik geht es dagegen um Kreativitat, um die Orientierung an Mdoglichkeit, Spiel,
Experiment, Kritik und Selbstzweckhaftigkeit: Es geht um die Entwicklung eines individuellen
Geschmacks, um subjektive Erfahrungen und originelle Weiterentwicklungen. Fur die Moderne lassen sich
vor diesem Hintergrund zwei normative Modelle Asthetischer Bildung skizzieren: ein verstehendes und
partizipierendes Modell, das sich den vorgegebenen und normativen Stilen und Gestaltungen affirmativ
anpasst; und ein distanzierendes, erschiutterndes und veranderndes Modell, das zum Bruch mit den
vorherrschenden Symbolisierungsweisen und asthetischen Praktiken fiihrt. Asthetische Bildung ist heute
einer Normativitat des Moglichen verpflichtet und damit auch der Mdglichkeit, andere Mdglichkeiten des
Normativen auszuloten.

Einleitung

Der vorliegende Artikel unternimmt den Versuch, der Normativitat der Asthetischen Bildung in ihrer
Geschichte nachzugehen. Der Begriff der Norm, der auf das lat. norma, WinkelmaR, Richtschnur, Regel



zuruckgeht, das wiederum vom gr. kalon, Mal3stab, Regel abgeleitet wird, stammt wohl urspruinglich aus
der Architektonik, wo er im Sinne von Winkelmall und Richtschnur gebraucht worden ist, bevor er dann auf
geistige und kulturelle Phanomene Ubertragen wurde. Dabei kann das architektonische Mal3 und die
geistige Regel sowohl aus der (goéttlich gedachten) Natur selbst, die als Baumeisterin verstanden worden
ist, wie auch aus ihrem ihm zugrunde liegenden Vernunftgesetz abgeleitet werden (vgl. Hofmann 1984).
Historisch betrachtet orientiert sich der (asthetische) Normbegriff bis in die Neuzeit hinein an Vorstellungen
der Vollkommenheit und Schénheit, am regelgeleiteten (kunstlerischen) Handeln und an einer Einfligung in
eine zunachst noch gottgewollte, spater dann vernunftkonstituierte Ordnung. Die (asthetische) Norm ist
einerseits deskriptiv zu verstehen, insofern sie einen Malistab, ein Vorbild oder ein Ideal beschreibt und
andererseits praskriptiv, insofern sie fordert, diesem Malstab gerecht zu werden und dafur Vorgaben,
Regeln und Mechanismen benennt.

Da es keine allgemeingiiltige Definition der Asthetischen Bildung gibt und da die Asthetik im wértlichen Sinn
erst seit den 1750er Jahren - begrindet durch Alexander Gottlieb Baumgartens (1714-1762) Schrift
»~Aesthetica” (2 Bde. 1750-1758) - zur Entfaltung kam (vgl. Baumgarten 1983), ein Nachdenken uUber
Asthetik jedoch seit der griechischen Antike belegbar ist, soll hier, ein weiter Begriff der Asthetischen
Bildung in Anschlag gebracht werden. Asthetische Bildung ist eine sinnlich-reflexive, emotional-imaginative
und performativ-handlungsbezogene menschliche Praxis, eine

~reflektierende und in Urteilen sich prasentierende Bildungsform, die in besonderer Weise die
prozessualen Méglichkeiten fur Ubergange, Verknipfungen und das In-Beziehung-Setzen von
Wahrnehmungen, Erfahrung und Imaginationen auf der einen und Kunst, Schénheit und die mit ihr
verbundenen Zeichen und Symbole auf der anderen Seite betrifft* (Bilstein/Zirfas 2009: 20).

Fur den Begriff Asthetischer Bildung zeichnen sich folgende Akzentuierungen ab: Asthetische Bildung lasst
sich strukturell durch die Merkmale 1. Aisthesis, Erfahrung und Geschmack, 2. Poiesis, Gestaltung und
Stilisierung und 3. Katharsis, Fantasie und Identifikation erfassen (vgl. Noack Napoles/Zirfas 2018). Aisthesis
verweist auf den Aspekt, vor allem durch die Auseinandersetzung mit den Kiinsten andere Seh- und
Hoérgewohnheiten eintiben zu kénnen bzw. umgekehrt darauf, durch eine asthetische Erfahrung von Welt,
die nicht unbedingt mit kiinstlerischen Artikulationen gleichzusetzen ist, Welt anders wahrnehmen und
verstehen zu kénnen. Poiesis verweist auf die Mdglichkeiten, die Welt, in der man lebt, mithilfe der Kunst zu
gestalten und zu einer besseren zu machen und 3. Katharsis fihrt den Menschen aus seiner
individualistischen Perspektive heraus und 6ffnet ihn fir kommunikative Haltungen und soziale
Identifikationen. Anders formuliert: Die zentralen Dimensionen der Asthetischen Bildung sind Wahrnehmen
und Urteilen, die Gestaltung und Stilisierung und das Interesse an der Welt und anderen Menschen (vgl.
Klepacki/Zirfas 2021). Diese Dimensionen sind historisch betrachtet in unterschiedlichen asthetischen
Bildungsfigurationen unterschiedlich akzentuiert und verdichtet worden. Fur das Abendland lassen sich
dabei folgende Konzeptionen schlagwortartig benennen: kalokagathia, vir bonus, imago dei, uomo
universale, gentleman, homo ludens et experimentalis, Méglichkeitssinn (vgl. Tatarkiewicz 1978ff.;
Parmentier 2004; Zirfas et al. 2009-2021).

Zu konstatieren ist, dass es einen groBen Umbruch in den Debatten der Asthetischen Bildung gab, der mit
dem in der Friihen Neuzeit beginnenden Ubergang von einem metaphysischen zu einem
nachmetaphysischen Denken verbunden ist, und der mit dem Wechsel von einer objektiven zu einem
subjektiven Modell der Asthetischen Bildung einhergeht. Es kann auch von einer voraufklarerischen
Regelpoetik gesprochen werden, die dann in eine moderne Erfahrungsésthetik transformiert wird. Uber



Jahrhunderte hinweg wurden Kunst und Asthetik metaphysisch gedacht, das meint, von kosmologischen,
religidsen und ontologischen Vorstellungen verstanden. Wer sich mit den Klinsten auseinandersetzte,
bildete in eins damit ein Verhaltnis zum Kosmos, zu Gott, zur Natur, zur Vernunft oder zum Sein aus. Bis in
die Neuzeit hinein wurde die Asthetische Bildung von einer Regelpoetik, einem normativen Modell von
Kinstler*innen (Vasari), einer spezifischen Zweckdienlichkeit der Kunste und dem praskriptiven normativen
Modell einer mimetischen Beziehung zwischen Kunst und Realitat beherrscht. Die Schénheit diente als
absolute Norm Asthetischer Bildung, denn ihre Merkmale der Ordnung, Harmonie, Einheit, Anmut,
Ausgewogenheit und Vollstandigkeit sicherten nicht nur den Weg zu einem neuen Blick auf sich und die
Welt, sondern immer auch zu einer objektiven Wahrheit - etwa im Sinne der platonischen Ideen und einer
allgemeingultigen Ethik - etwa in Form der religiésen Frommigkeit (vgl. Eco 2004; Schmidt/Zirfas 2019). In
diesem Sinn ist die Schénheit nicht nur mit der Wahrheit, sondern auch mit dem Guten identisch.

Die asthetisch-notwendige Normativitat der Metaphysik

Platon (427-347 v. Chr.) auBert - trotz seiner ansonsten kritischen Haltung der Kunst gegenuber - eine
explizite Wertschatzung der Musik fur die Erziehung. Denn die richtige, also wohlklingende Musik wirke
positiv auf die Seele des Menschen ein und damit werde die Liebe zur Schénheit und auch zur Moral und
Wahrheit angebahnt. Objektive Schénheit als letztglltige Einheit der Differenzen wird hier - wie in der
gesamten Antike - gerade auch in einer padagogischen Perspektive zu einer idealen Bezugsnorm (vgl.
Perpeet 1961; Grassi 1962). Dem Prinzip der Nachahmung (mimesis) kommt dabei eine zentrale Bedeutung
zu: In der Erziehung darf nur Schénes zur Nachahmung gebracht werden, da alles, was Menschen friih und
intensiv aufnehmen, zur zweiten Natur wird. Ziel ist das Erziehungs- und Bildungsideal der kalokagathia als
einer Verbindung von Schénheit und Tugend.

Bei Aristoteles (384-322 v. Chr.) entwickelt sich Asthetische Bildung zu einer grundlegenden Notwendigkeit
blrgerlicher Existenz in der antiken Polis, in der zum einen asthetisches Tun integraler Bestandteil des
Lebens war und in der zum anderen ein tugendhaftes Leben direkt mit den Tatigkeiten der Asthetik in
Verbindung gebracht wurde. Die Asthetische Bildung als Teil der persénlichen tugendhaften
Vervollkommnung eines jeden Menschen ist hier also zweckhaft, Gberindividuell und normativ. Es geht nicht
um freie asthetische Entfaltung als Selbstzweck, sondern um die Bildung eines ganz bestimmten Menschen,
namlich der Athener Staatsblrger.

War flr die Griechen die kalokagathia der Inbegriff blrgerlicher Vollkommenheit, so auRerte sich die
vollkommene Ubereinstimmung von Schénheit und Giite im Denken der Rdmer analog in der Gestalt des vir
bonus, des guten, tadellosen Mannes. In ihm gehen das Soziale, das Ethische und das Asthetische eine
enge Verbindung ein. Insofern bezeichnet das Decorum bei Marcus Tullius Cicero (106-43 v. Chr.) eine
ideale, auBerlich wahrnehmbare Analogie von kérperlicher und charakterlicher Schénheit. Objektive
Schoénheit als duBere Manifestation eines inneren Seinszustands ist damit ein Zeichen von menschlicher
Anmut und Wirde. Es gilt, ein harmonisches Leben ausbilden, um letztlich in erster Linie zu einem
gesitteten Mitglied des Staats zu werden.

Schonheit ist im christlichen Mittelalter nicht nur ein abstrakter Begriff, mit dem die asthetische Wertigkeit
eines Kunstobjekts beschrieben werden kann, sondern sie ist in dem von Gott geschaffenen groflsen
Weltengefuge ganz konkret erfahrbar (vgl. Assunto 1982; Eco 1991). Eine Bildung an der Schénheit der
Dinge wurde deshalb in Verbindung gebracht mit der Entwicklung eines Bewusstseins fur die
metaphysische Schdonheit des Goéttlichen. Grundsatzlich wurde die Welt im Mittelalter als ein in sich logisch



geschaffener, umfassender harmonischer Korrespondenzbau erachtet, in dem alles auf die goéttliche
Schénheit verweist. Asthetische Bildung zielt insofern darauf, mittels einer Scharfung des sinnlichen
Erkenntnisvermoégens die gottliche Wahrheit hinter den Dingen besser erkennen zu kénnen.
Bildungstheoretisch betrachtet muss der Mensch folglich in seinem Leben zur Schau der transzendenten
Schoénheit Gottes gefuhrt werden. Diese ist jedoch nicht ohne den Umweg des Erfassens irdischer Schonheit
zu denken, die sich in MaB, Zahl, Proportion und Harmonie ausdruicken lasst. Aus diesem Grund ist
mittelalterlichen Kunstwerken neben ihrer metaphysisch-kontemplativen Gesamtcharakteristik auch stets
ein eigentumlich gebrauchsbezogener Aspekt zu eigen: Sie kénnen den Weg zu gottlicher Schénheit
anbahnen.

Die metaphysische Aufladung der Kunst wurde gerade fur die christliche Religion, welche die Realitat als
gottliche definierte, hoch attraktiv, da sich mit dieser mimetischen Kopplung von Kunst und Welt
Asthetische Bildung zugleich als religiose verstehen lieR - wer Bilder sieht und Musik hort, sieht und hort
immer Gottes Welt; und wer Gottes Welt zum Ausdruck bringen will, kann diese gerade durch die Welt der
Bilder und Téne erreichen. Asthetische Bildung verschmilzt hier die Immanenz der Welt und der Kiinste mit
der Transzendenz der Religion.

Uberaus deutlich zeigt sich diese theologische Rick- bzw. Einbindung von Kunst und Schénheit bei Thomas
von Aquin (1225-1274): Als gebildet erweist sich der Mensch dann, wenn er sich als Konzentrat und
Reprasentant einer gottlichen Einheit versteht, welche die Welt und das Selbst nach MaRgabe dieser Einheit
organisch im Hinblick auf seine Vollendbarkeit formt. Bildung zielt auf den unendlichen Vollzug des Selbst
als imago dei, als Ebenbild Gottes. Von daher ist die Erfahrung der Schénheit nicht gleichzusetzen mit
einem psychologischen Uberwaltigungserlebnis oder mit einer imaginativen Transformationserfahrung oder
gar mit der kreativen Hervorbringung eines Gegenstands. Schénheit bedeutet im prinzipiellen Sinn des
Mittelalters das Wissen um die komplexe Ordnung des Seins.

Der asthetische Blick in die Natur fihrt ebenso zum Bewusstwerden der Schénheit Gottes (Petrarca) wie die
Auseinandersetzung mit der Sprache, der Schrift oder (spiritueller) Musik (Desiderius Erasmus, Martin
Luther, Philipp Melanchthon); aber auch die Bebilderung der Welt schafft, wie paradigmatisch im Orbis
sensualium pictus von Johann Amos Comenius vorgefihrt, eine asthetische Auffassung der religiésen
Kosmogonie. Asthetische Bildung entwickelt den Geschmack am Géttlichen (Ignatius von Loyola) und fiihrt
die Menschen auf die Bahn zur seligmachenden Gottesschau - wie etwa bei Plotin, Augustinus und Thomas
von Aquin.

Bildungstheoretisch wurde in der italienischen Renaissance mit der Idee des uomo universale, dem
universal gebildeten Menschen bzw. des gentil uomo, dem allseitig gebildeten adligen Mann, ein Ideal
entworfen, das mit seiner engen Verbindung von Bildung und Kultur auBBerst nachhaltig das europaische
Bildungsdenken beeinflusste und in vielfaltigen Formen, z. B. in der des englischen gentleman (etwa bei
John Locke), weiterexistierte. Das Ideal des gentil uomo wurde zuerst im Jahre 1528 von Baldassare
Castiglione (1478-1529) in seinem Buch Uber die Geschicke des Hofmanns (,Il libro del cortegiano”)
beschrieben. Dieses Bildungsmodell entwirft ein Ideal asthetisch-hoéfischer Bildung, bei dem die Menschen
weniger fur die Belange von Hof und Stadt ausgebildet werden; vielmehr werden diese Bildungsraume far
die zu Bildenden und Gebildeten funktionalisiert. Realisiert werden sollte eine umfassende literarisch-
kinstlerisch-philosophisch-asthetische Bildung, die dem Menschen zu einer eleganten, geistreichen,
anmutigen und geschliffenen Lebensweise verhelfen sollte. Dabei setzt auch dieses Modell voraus, dass -
wie in der Antike - eine Bildungsschicht vorhanden war, die das Bedurfnis nach Bildung empfand und die



die entsprechenden Mittel hatte, um in MufSe ihrer Bildung nachgehen zu kénnen.

Noch sehr viel umfassender zeigt sich das Konzept des Universalmenschen der Renaissance bei Leon
Battista Alberti (1404-1472), der sich selbst paradigmatisch zu einem asthetisch-tugendhaft vollendeten
Menschen stilisierte. Zeit seines Lebens war er bestrebt, sich selbst und die Dinge der Welt - er war u. a.
Baumeister - vollendet harmonisch kunstférmig zu gestalten. Bildung ist bei Alberti dabei sehr deutlich als
ein doppelt gerichteter Formschaffungsprozess aufzufassen, der sich sowohl auf die aulere Welt als auch
auf das innere Selbst bezieht. Gleichwohl in beiden Fallen die Asthetische Bildung stark auf das sich
bildende Subjekt bezogen ist, so ist das Streben nach umfassender Selbstvervollkommnung bei Castiglione
und Alberti nicht zweckfrei, sondern zielt im Kern immer auch auf gesellschaftliche Anerkennung ab. Mit
Leonardo da Vinci (1452-1482) und Giorgio Vasari (1511-1574) wird die Asthetische Bildung im Kontext
einer Kunst als Wissenschaft der Erfahrung und einer normativen Entwicklung hin zur artistischen
Vollkommenheit diskutiert.

Die asthetisch-kontingente Normativitat der Nach-Metaphysik

In der Aufklarung ereignet sich der Umbruch zu einer subjektiven Produktions- und Rezeptionsasthetik, die
sich schon frihneuzeitlich sehr zaghaft abzuzeichnen beginnt (vgl. Schneider 1996; Ehrenspeck 1998). Die
Aufklarung bringt, so kdnnte man zugespitzt sagen, das Subjekt als entscheidende Instanz in der Erfahrung
von Kunst und Asthetik erst hervor. Langsam wird der enge normative Zusammenhang von Schénheit,
Wahrheit und Gite auf der einen und der von (kosmologischen, gottlichem, naturlichen) Vorbild auf eine
mimetisch-artistischen Wiedergabe auf der anderen Seite aufgeldst. Asthetische Bildung wendet sich mehr
und mehr von einer mimetischen Bezugnahme zum (kosmologischen, géttlichen, natirlichen, verninftigen)
Vorbild ab und einer reflexiven Wende zu sich selbst zu. Asthetische Bildung stellt normativ um von der
mimetischen Orientierung am Notwendigen, d. h. an ewigen, unveranderlichen, wahren und guten
GesetzmaRBigkeiten auf die Orientierung an der Méglichkeit und der Kontingenz, auf Spiel, Experiment,
Kritik, Selbstzweckhaftigkeit oder kurz: auf die Etablierung einer eigenen Ordnung mit eigenen
Notwendigkeiten. Dadurch |6st sie den jahrhundertelang bestehenden zwingend objektiv-normativen
Konnex zwischen der Schénheit, der Wahrheit und dem Guten auf und etabliert einen Zusammenhang von
individuellem Geschmack, subjektiver Erfahrung und kreativer Weiterentwicklung.

Bei Johann Joachim Winckelmann (1717-1768) wird Asthetische Bildung noch als eine nostalgische
Nachahmung der antiken kiinstlerischen Uberlieferungen in ,edler Einfalt und stiller GréRe* begriffen. Dabei
werden die antiken Kunstwerke nicht als Katalysatoren der produktiven, asthetischen Krafte, sondern als
unmittelbare Vorbilder flr Rezeption und Produktion verstanden. Doch schon Immanuel Kants (1724-1804)
Reflexionen zum Geschmack legen eine subjektivere Einstellung nahe, die Asthetische Bildung nicht auf die
Ubereinstimmung mit ausgewahlten, als objektiv oder natiirlich geltenden Kunstregeln, sondern auf die
Ubereinstimmung von Einbildungskraft und Verstand zu beziehen. Dazu sollte man eine kontemplative
Haltung einnehmen kénnen, die mit einem ,interesselosen Wohlgefallen“ einhergeht. Im engeren Sinne am
bedeutsamsten aber erscheint die Fahigkeit der Asthetischen Bildung liberhaupt, in ein dsthetisches Spiel
von Verstand und Einbildungskraft eintreten zu kénnen.

Zwischen einer objektivistischen und einer subjektivistischen normativen Position Asthetischer Bildung
bewegt sich auch Friedrich Schiller (1759-1805). Ausgehend von einer Diagnose der Entfremdung oder
Zerrissenheit von Vernunft und Sinnlichkeit, von Ratio und Einbildungskraft, bietet die Asthetische Bildung
eine Uberwindung dieser Situation an. Denn in dem von ihm propagierten , dsthetischen Zustand“ sind



Sinnlichkeit und Vernunft gleichermalien tatig. Die Aufhebung der Entzweiung ist nur in der Welt des
Scheins und des Spiels maglich, im ,,wesenlosen Reich der Einbildungskraft”. Denn das asthetische Spiel
macht den Menschen erst zum eigentlichen Menschen. Asthetische Bildung wird als Spiel mit der Schénheit
- mit der lebendigen Form - bestimmt, in dem der sinnliche und der formale Trieb des Menschen
gleichermaflen zum Ausdruck kommen kénnen.

Mit Friedrich Nietzsche (1844-1900) bekommt die Asthetische Bildung eine radikal individuelle Fundierung.
Ihre Aufgabe besteht darin, einen individuellen und originaren Geschmack zu entwickeln, der bis zur
,Bildung der Eingeweide” fuhrt. (Der Umgang mit) Kunst wird damit zur eigentlichen Aufgabe des Lebens;
die daraus resultierende Lebenskunst hat einen quasi religiosen Charakter, insofern sie das Leben selbst
méglich und sinnvoll machen soll. Asthetische Bildung wird so zur grundlegenden anthropologischen
Bildung und das Leben selbst zu einer klnstlerischen Grundibung. In seiner Gegenuberstellung von
apollinischer (bildnerischer) und dionysischer (musikalischer) Kunst erinnert Nietzsche zudem daran, dass
im asthetischen Bildungsgeschehen nicht nur (apollinische) Form- und Harmoniemomente, Sublimation und
malfvolle Rationalitat ihren Ort haben sollen, sondern auch (dionysische) Schreckens- und Leidensmomente
sowie Verschmelzungs- und Rauscherfahrungen.

Asthetische Bildung verwirklicht sich nach Ansicht von Gert Selle (geb. 1933) in der produktiven und
rezeptiven Selbst-Konfrontation des Subjekts mit der es umgebenden Kultur an der Schnittstelle von
Sinnlichkeit und symbolischer Sinnstrukturiertheit. Entscheidend dabei ist die Auseinandersetzung mit den
Spezifika, der Struktur, der Funktion und den Potenzialen von Sinnlichkeit und Erfahrung in der Asthetischen
Bildung. Diese Auseinandersetzung geschieht vor allem dort, wo das Individuum mit einer Situation
konfrontiert ist, die es verunsichert, in der es sich ausgesetzt fihlt oder in der es mit widerstandigen
Sachverhalten zu tun hat. Diese Situierung bedingt die Notwendigkeit einer Reflexion von Wahrnehmung
und Erfahrung und damit auch Mdglichkeiten der Weiterentwicklung des Subjekts, denn ein Nichtverhalten
ist unmdglich. Damit sich dieses Wirkungspotenzial der Situierung entfalten kann, missen nach Selle jedoch
die ,Ernsthaftigkeit der Selbstaussetzung”, die ,Selbstbeobachtung im Wahrnehmen und Handeln” und die
»Dichte der Darlegungs- und BewuBtmachungsformen im asthetischen Versuch” (Selle 2000: 165) zum
Tragen kommen. Genau aus diesem Grund pladiert Selle dann auch fir eine ,padagogische
Bescheidenheit” (ebd. 1990: 23), aus der heraus nicht nur die ,,unberechenbaren
Selbstbewegungsfahigkeiten des Subjekts” (ebd.) und die ,selbstbestimmten Suchbewegungen”, sondern
insbesondere auch das , Anarchisch-Unkontrollierte asthetischer Erfahrungsprozesse” (ebd.) und damit
eben offene Prozesse der Selbst-Bildung (und nicht durchkonstruierte Prozesse der Fremd-Erziehung)
padagogisch anerkennbar werden kénnen.

Dennoch hat auch die moderne Form der Asthetischen Bildung mit ihrer Fokussierung auf individuelle
Erfahrungen weder den Bezug zur Wahrheit noch den zur Moral komplett aufgegeben. Vielmehr das
Gegenteil ist der Fall (vgl. Winzen 2007). Indem Asthetische Bildung aus dem metaphysischen Korsett
eindeutiger und fester Beziehungen zwischen Epistemologie, Moral und Asthetik entlassen wird, kann sie
selbst unterschiedliche epistemologische und moralische Allianzen eingehen. Sie kann konform gehen mit
nationalistischen Ideen und Praktiken, wie wir sie bei Richard Wagner, Alfred Lichtwark oder in brutaler
Form im NS-Staat wiederfinden; sie kann aber auch - etwa mit Gotthold Ephraim Lessing, Arthur
Schopenhauer oder Richard Rorty - eine Mitleidsethik implizieren oder mit Theodor W. Adorno, Klaus
Mollenhauer und Gerd Selle davon uUberzeugt sein, dass sie ein ,,Ort” der A-Funktionalitat ist, der vor allem
der Nicht-Instrumentalisierung und der Freiheit dient. Indem Asthetische Bildung in den vergangenen 250



Jahren immer intensiver Formen des Spiels, des Experiments, der Kritik, der Transformation und der
Mdglichkeiten integriert hat, erscheint nun als Metanorm die Beweglichkeit der Kontingenz selbst: Dass man
die Dinge auch anders sehen (héren, schmecken, riechen, fihlen etc.) kann.

Eine zugleich individualistische, dann aber auch stark nationalistische Tendenz |asst sich bei Alfred
Lichtwark (1852-1914), einem der zentralen Protagonisten der Kunsterziehungsbewegung, nachzeichnen.
Lichtwark ging es nicht nur um eine Ausbildung der Sinnlichkeiten, sondern auch um eine kollektive
(nationale) Geschmacksbildung. Angesichts der Diagnose eines gegenuber Frankreich und England als
inferior eingeschatzten deutschen Geschmacks verfolgt Lichtwark nicht nur das Ziel einer sinnlichen
Erziehung, sondern auch das einer nationalen moralisch-asthetischen Geschmacksbildung, die alle
Lebensbereiche - von der auBeren Erscheinung bis hin zur individuellen Lebensfihrung - umfassen sollte,
womit er einer Asthetisierung des Alltags Vorschub leistete, die dann von der Bauhaus-Padagogik
aufgegriffen werden konnte. In der Asthetischen Bildung geht es zentral um eine durchgéangige &sthetische
Gestaltung des Lebens, d. h. auch um eine durchgehende moralische, wertaufgeladene Asthetisierung des
Menschen und seiner Umwelt. Die Asthetische Bildung wird dabei zum Experimentierfeld fur eine Nation,
die ihre moralischen Qualitaten angemessen darstellen kann.

Asthetische Bildung ist eine Form der Moralischen und Politischen Bildung, da sie neue Wahrnehmungs-,
Denk- und Bewertungsprozesse in Gang bringen kann; sie kann Vorurteile Uberwinden und einer neuen
besseren demokratischen und pluralistischen, nicht ideologischen Gesellschaft Vorschub leisten. Dieser
Gedanke ist von Richard Rorty (1931-2007) unter dem Begriff der Solidaritat wieder aufgegriffen worden.
Solidaritat meint den Blick auf den anderen und zugleich die ,,Fahigkeit, immer mehr zu sehen, daR
traditionelle Unterschiede [...] vernachlassigbar sind im Vergleich zu den Ahnlichkeiten im Hinblick auf
Schmerz und Demitigung” (Rorty 1992: 310). Dabei unterstellt Rorty, dass sich diese Solidaritat vor allem
durch traurige und aufwuhlende Grausamkeiten schildernde Geschichten hervorbringen Iasst. Eine
moralische Kultur in Form von Geschichten gilt Rorty als die Grammatik, welche die Solidaritat moderner
Gesellschaften, ja, die der Welt-Polis zu etablieren in der Lage ist. Die Asthetik wird in dem Moment zur
Ethik, in dem es den Dichter*innen gelingt, sich via Literatur so in den anderen hineinzuversetzen, dass sie
das Bild der anderen nachempfinden kénnen. ,Der neugierige, sensible Kinstler wird zum Paradigma des
moralischen Verhaltens, weil er der einzige ist, der immer alles merkt.” (Ebd.: 258)

Klaus Mollenhauer (1928-1998) bestimmt Asthetische Bildung einerseits als hermeneutische bzw.
asthetische Alphabetisierung, bei er es darum geht, nicht sprachliche asthetische Figurationen historisch-
kulturell lokalisieren und sie in einem umfangeichen Sinne verstehbar werden zu lassen; andererseits auch
als kreative Leistung, insofern Menschen in Asthetischer Bildung ihre eigene, individuelle
Symbolisierungsfahigkeit erfahren kénnen (vgl. Mollenhauer 1996). Anders formuliert: Nur jene verstehen
etwas von der Kunst und Kultur, die sie auch zu ,lesen” verstehen; und nur jene kénnen sich selbst zum
Ausdruck bringen, die eine Form fur ihre sinnlichen Impressionen und Imaginationen (er-)finden.
Asthetische Bildung wird als ein oszillierendes Phanomen zwischen materiell-sinnlichen und
hermeneutischen Aspekten verstanden, das einerseits dezidiert subjektbezogen als auch historisch-kulturell
situiert ist und andererseits in diesem Zwischen zur reflexiven Bewusstwerdung ebendieser Aspekte aufruft.
Klassisch normativ erscheint der Hinweis von ihm, dass sich Asthetische Bildung vor allem an der
sogenannten legitimen Hochkultur und Avantgarde-Kultur orientieren soll, weil diese mit ihren gelungenen
Kunstwerken die asthetischen Paradigmen asthetischer Erfahrungen mit Bezug zu den Aufmerksamkeiten
auf den sinnenhaften Zugang zur Welt fur Rezipient*innen wie Produzent*innen in ausgezeichneter Weise



zum Ausdruck bringen sollen. Ein Pladoyer fur die Selbstzweckhaftigkeit dsthetischer Bildungsprozesse lasst
sich seiner Skepsis gegeniiber einer Didaktisierung des Kiinstlerisch-Asthetischen entnehmen: Dadurch,
dass asthetische Wirkungen nur ,egologisch” (Mollenhauer 1990: 484) artikulierbar sind, stellen sie ein
~Sperrgut” (ebd.) dar, dass ,in einem Projekt von Padagogik, das seine Fluchtpunkte in klaren
Verstandesbegriffen und zuverlassigen ethischen Handlungsorientierungen sucht” (ebd.), nur in einer
zerstuckelten Art und Weise ,,in die padagogische Kiste palst” (ebd.).

Normativitat der Ausbildung und der Herausbildung

Formal betrachtet kénnen asthetische Bildungsprozesse Aufmerksamkeiten und
Wahrnehmungsperspektiven fur die Méglichkeiten des Spiels zwischen eintauchendem Gewahrsein,
symbolischer Interpretation und reflexiver Distanznahme erzeugen (Johann Wolfgang von Goethe). Im
Experimentieren mit bestimmten Wahrnehmungsformen und unterschiedlichen Erkenntniszugangen und
ihren Verhaltnissen untereinander wird das sinnlich-wahrnehmende Selbst- und Welterlebnis gebildet (vgl.
Burghardt/Zirfas 2015). Asthetische Bildung I&sst sich in diesem Sinne als eine Transformation von
grundlegenden asthetischen Selbst- und Weltverhaltnissen, die durch die Konfrontationen mit dem fir das
Subjekt Neuen, dem Nichtgewussten und Fremden bedingt wird, definieren. Die Normativitat der
Asthetischen Bildung besteht dementsprechend darin, einen leiblich-kognitiven Wechselprozess zwischen
dem Selbst und dem Kunstgegenstand auf den Weg zu bringen, indem das Ich ein anderes, aber auch der
Gegenstand ein anderer und schlieRlich auch das Verhaltnis von Ich und Kunstgegenstand ein anderes wird
- ohne dass es zu einer vollstandigen Erkenntnis der genannten Trias kommen kdnnte. Das asthetische
Spiel des Erkennens hat notwendige blinde Flecken. Es fuhrt dabei zu einem dialektischen Prozess der
Selbstentfremdung und Selbstverstandigung, zur Dialektik von Sinnlichkeit und Bedeutung sowie von
EntauBerung und Verinnerlichung (Georg Wilhelm Friedrich Hegel).

Schematisch lassen sich an dieser Stelle zwei normative Modelle Asthetischer Bildung skizzieren, eine
selbst- und welterschlieBende (verstehende und partizipierende) und eine selbst- und weltverandernde
(verunsichernde und erschitternde) asthetische Praxis. Seel (1993: 49) spricht hier von einer ,Ausbildung
gegebener Lebensweisen” einerseits und einer ,,Herausbildung aus ihnen” andererseits:

~Wahrend die Ausbildung und WelterschlieBung sich den gegebenen, auch vorgegebenen und somit
normativen Stilen und Gestaltungen affirmativ anpasst, kommt es in der Herausbildung und
Weltverunsicherung zum Bruch mit den vorherrschenden Symbolisierungsweisen und zu einer
Distanzierung von Lebenswirklichkeit. [...] Intendieren die einen Erkenntnis und Teilhabe, geht es den
anderen um Distanz und Freiheit.” (Weil8 2018: 130)

Das asthetische Modell von John Dewey (1859-1952) kann als Modell der Intensivierung bzw. der
Ganzheitlichkeit der Asthetischen Bildung gelten. Dewey geht davon aus, dass der Ursprung der Kunst in
der menschlichen Erfahrung liegt; Kunst als Erfahrung meint, Gegenstande der Kunst so wahrzunehmen,
wie alle anderen Lebensbereiche (Dewey 1980: 11). Das bedeutet aber auch, dass fur Dewey jede
Erfahrung asthetisch im Sinne einer sinnvollen und ganzheitlichen Dimension ist. Wahrend im
lebensweltlichen Alltag haufig weder Zeit noch Raum bleibt fur geordnete Erfahrungen, bilden anhand der
Kunst gewonnene Erfahrungen Moéglichkeiten des Bewusstwerdens von Harmonie, Einheit, Klarheit und
Vollstandigkeit. Damit verbunden sind Individualitat, Intensitdt und Emotionalitat (vgl. ebd.: 228, 267). Kurz:
Der Mensch geht in der rhythmischen Harmonie asthetischer Erfahrung ganz auf.



»In dem Male, in dem Erfahrung eine Erfahrung ist, bedeutet sie erhohte Vitalitat. [... Sie bedeutet]
den aktiven und aufgeweckten Umgang mit der Welt. Auf ihrem Hdohepunkt bedeutet sie die
vollstandige gegenseitige Durchdringung des Ich und der Welt der Dinge und Ereignisse.” (Ebd.: 28;
H.i. 0.)

Die Kunst wiederum ist als Formgebung des Stoffs in der Lage, das Unbedeutende bedeutend werden zu
lassen, dem Unscheinbaren einen Wert zu verleihen und dem Alltaglichen etwas Transzendentes
abzugewinnen. Gerade weil das Kunstwerk eine ,abgerundete, intensive Erfahrung darstellt, halt es die
Kraft lebendig, die gewdhnliche Welt in ihrer ganzen Fllle zu erfahren. Dies tut es, indem es die
Rohmaterialien jener Erfahrung auf einen durch Form geordneten Stoff reduziert” (ebd.: 155). Ein
Kunstwerk ist ein wahrnehmbares, in Form gebrachtes Ganzes, das aus der Integration von
Einzelelementen besteht: ,Danach mag man Kunst definieren als das Wirken jener Kréfte, die die Erfahrung
eines Ereignisses, eines Objektes, einer Szene oder Situation zu ihrer eigenen, integralen Erftillung bringen.
“(Ebd.: 159, H. i. O.).

Michel Foucault (1926-1984) hat in seiner , Asthetik der Existenz“ den Schwerpunkt der Asthetischen
Bildung auf die Erarbeitung neuer Formen des Lebens, auf die Formung seiner selbst, auf eine Praxis der
Freiheit und auf eine Transformation des Lebens gelegt. Asthetische Bildung bedeutet nach Foucault,
eigene Stilistiken auszubilden, die kulturellen Richtlinien seines Lebens selbst zu erfinden, asthetische
Selbsterfindung mit spielerisch-ethischer Selbstbeherrschung konvergieren zu lassen. Sie hat auch eine
kritische Seite, die darauf zielt, dass sich Individuen in ihrer Asthetischen Bildung einerseits in
archaologischer Form mit Wissenssystemen auseinandersetzen muissen, um in Erfahrung zu bringen, in
welchen Formen sie sich selbst denken, und in welchen spezifischen Formen sie sich selbst , bewahrheiten”
bzw. die Wahrheit ihrer selbst artikulieren; insofern geht es einer Asthetischen Bildung um eine
L~Archaologie des Wissens” (Michel Foucault). Sie mlssen sich andererseits auch genealogisch mit
Machtbeziehungen auseinandersetzen, um ihn Erfahrung zu bringen, in welche Disziplinar- und
Kontrollmechanismen sie involviert sind und welche sie habitualisiert haben. Insofern geht es einer
Asthetischen Bildung auch um eine Genealogie der Macht. Und schlieRlich geht es einer Asthetischen
Bildung auch um die Fragen der konkreten Gestaltung von Selbst- und Weltbeziehungen. Anders formuliert:
Nur dann, wenn ich weil3, wie ich mich bisher gedacht und identifiziert habe und nur dann, wenn ich mir
bewusst gemacht habe, wie ich regiert worden bin - durch andere wie durch mich selbst - kann ich auch
neue Formen des Lebens entwickeln, die meinen eigenen (asthetischen) Schwerpunktsetzungen und
meinen eigenen stilistischen Gestaltungen ndherkommen. Die Transformation Asthetischer Bildung lasst
sich mit Foucault nicht positiv bestimmen, sondern nur negativ auszeichnen: Sie ist unabschliebar, keinen
spezifischen kulturellen Normen verpflichtet, in ihr ist nicht alles verstehbar und praktisch verflgbar, es
geschieht Unerwartetes und insofern bleibt sie in hohem Male unsicher.

In den asthetischen Erfahrungen ist der Mensch in einem intensiveren Austausch mit sich und den Dingen.
Damit ist ein bestimmter Ereignischarakter verknupft, da sich in ihnen neue Bedeutsamkeiten bilden.
Hierbei geht es nicht um Gewohnheitserfahrungen, sondern um Erfahrungen einer Andersartigkeit bzw. um
ein Anderswerden der Erfahrung: Man sieht plétzlich mit anderen Augen, hort mit anderen Ohren (vgl.
Klpper/Menke 2003). Seel fasst die Leistungen der asthetischen Erfahrungen wie folgt zusammen:

»Sie lassen bis dahin Unmadgliches méglich und bis dahin Mégliches unmaglich werden. Zugleich aber
machen sie spurbar, dass in den bekannten Mdglichkeiten Unmadglichkeiten und in den bekannten
Unmaoaglichkeiten Mdglichkeiten lauern - und dass dieser Latenzzustand die Gegenwart ist.” (Seel



2004: 75)

In der asthetischen Wahrnehmung wird die Selbstwahrnehmung zur Fremdwahrnehmung. Die asthetische
Erfahrung ist eine liminale Erfahrung, eine Grenz-, Ubergangs- oder auch Unterbrechungserfahrung. Man
I6st sich von gangigen Wahrnehmungsformen und Geschmacksurteilen, von bedeutsamen Fantasien und
etablierten Ausdrucksweisen. Daher kdnnen asthetische Erfahrungen Transformationen und
Bildungsprozesse des asthetischen Subjekts bedingen (vgl. Zirfas 2004). So finden wir in der asthetischen
Erfahrung Grenzziehungen zwischen Bewusstheit und Unbewusstheit, Manifestem und Latentem, Alltags-
und Kunsterfahrungen, selbstzweckhaften und selbstbezogenen Erfahrungen, die zwischen Selbst-, Welt-
und Sozialbezug, Eigen- und Fremdzeiten, Eigen- und Fremdraumlichkeit, Materialitat und Bedeutung,
Affirmation und Negation, Unaussprechlichkeit und Sprachfindung, kunstbezogenen und -transzendierenden
Bezugen, Ein- und Vieldeutigkeit, Kbnnen und Unbeherrschbarkeit, Realitat und Schein (vgl. Brandstetter
2012; Bubner 1989).

Die Grundsituation der asthetischen Erfahrung ist die Erfahrung eines anderen, auf die das Subjekt eine
Antwort finden muss: Es fallt uns etwas auf, das wir bislang noch nicht wahrgenommen haben. Das andere
wird in der asthetischen Erfahrung zum Ausdruck einer moéglichen Welt (Robert Musil); die asthetische
Erfahrung dekonstruiert die ontologische Statik, weil mit ihr andere aisthetische, aber auch theoretische
und praktische Méglichkeitsspielrdume aufscheinen (Zirfas 2014). Die Asthetische Bildung ist somit einer
Normativitat des Méglichen verpflichtet und damit auch der Mdglichkeit, andere Mdglichkeiten des
Normativen auszuloten.

Verwendete Literatur
Assunto, Rosario (1982): Die Theorie des Schénen im Mittelalter. Kéln: DuMont.
Baumgarten, Alexander Gottlieb (1983): Texte zur Grundlegung der Asthetik. Hamburg: Felix Meiner.

Bilstein, Johannes/Zirfas, Jérg (2009): Einleitung: Bildung und Asthetik. In: Zirfas, Jérg/Klepacki, Leopold/Liebau, Eckart/Bilstein,
Johannes: Geschichte der Asthetischen Bildung, Bd. 1: Antike und Mittelalter. Paderborn: Schéningh, S. 7-26.

Brandstetter, Ursula (2012): Asthetische Erfahrung. In: Bockhorst, Hildegard/Reinwand, Vanessa-Isabelle/Zacharias, Wolfgang
(Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung. Minchen: kopaed, S. 174-180.

Bubner, Ridiger (1989): Asthetische Erfahrungen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Burghardt, Daniel/Zirfas, Jorg (2015): Asthetische Anthropologie. Ein erziehungswissenschaftlicher Problemaufriss. In: Zeitschrift
fUr Erziehungswissenschaft 18 (1). Wiesbaden: Springer VS, S. 27-49.

Dewey, John (1980): Kunst als Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Eco, Umberto (1991): Kunst und Schénheit im Mittelalter. Minchen: dtv.
Eco, Umberto (2004): Die Geschichte der Schonheit. Minchen: Hanser.

Ehrenspeck, Yvonne (1998): Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen: Leske
und Budrich.

Grassi, Ernesto (1962): Die Theorie des Schonen in der Antike. KéIn: DuMont.

-10 -



Hofmann, Hasso (1984): Art. ,Norm“. In: Ritter, Joachim/Grinder, Karlfried (Hrsg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6.
Darmstadt: WBG, Sp. 906-910.

Klepacki, Leopold/Zirfas, Jérg (2021): Schlussbetrachtungen. Zur Methodologie und zum Begriff der Asthetischen Bildung. In:
Zirfas, Jérg/Krebs, Moritz/Klepacki, Leopold/Burghardt, Daniel/Lohwasser, Diana/Noack Napoles, Juliane/Klepacki, Tanja: Geschichte der
Asthetischen Bildung, Bd. 4: 20. Jahrhundert. Paderborn: Ferdinand Schéningh, S. 343-375.

Klipper, Joachim/Menke, Christoph (Hrsg.) (2003): Dimensionen asthetischer Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Mollenhauer, Klaus (1990): Asthetische Bildung zwischen Kritik und Selbstgewissheit. In: Zeitschrift fiir Padagogik, 36 (4),
S. 481-494.

Mollenhauer, Klaus (1996): Grundfragen asthetischer Bildung. Weinheim/Minchen: Juventa.

Noack Napoles, Juliane/Zirfas, Jorg (2018): Zur Anthropologie Asthetischer Bildung. In: Vierteljahresschrift fir wissenschaftliche
Padagogik, 94 (4), S. 505-520.

Parmentier, Michael (2004): Asthetische Bildung. In: Benner, Dietrich/Oelkers, Jiirgen (Hrsg.): Historisches Wérterbuch der
Padagogik. Weinheim/Basel: Beltz, S. 11-32.

Perpeet, Wilhelm (1961): Antike Asthetik. Freiburg/Minchen: Alber.
Rorty, Richard (1992): Kontingenz, Ironie und Solidaritat. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Schmidt, Friederike/Zirfas, Jorg (2019): Schonheit. In: Weil3, Gabriele/Zirfas, Jorg (Hrsg.): Handbuch Bildungs- und
Erziehungsphilosophie. Wiesbaden: Springer VS, S. 103-112.

Schneider, Norbert (1996): Geschichte der Asthetik von der Aufklédrung bis zur Postmoderne. Stuttgart: Reclam.
Seel, Martin (1993): Intensivierung und Distanzierung. Stichworte zur asthetischen Bildung. In: Kunst und Unterricht, S. 48-49.

Seel, Martin (2004): Uber die Reichweite &sthetischer Erfahrung - Fiinf Thesen. In: Mattenklott, Gert (Hrsg.): Asthetische Erfahrung
im Zeichen der Entgrenzung der Klinste. Hamburg: Felix Meiner, S. 73-82.

Selle, Gert (Hrsg.) (1990): Experiment asthetische Bildung. Aktuelle Beispiele fir Handeln und Verstehen. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Selle, Gert (2000): Beiseitegesprochen. Uber Kultur, Kunst, Design und Padagogik. Frankfurt a. M.: Anabas.
Tatarkiewicz, Wladyslaw (1978ff.): Geschichte der Asthetik. 3 Bde. Basel/Stuttgart: Schwabe und Co.

WeiB, Gabriele (2018): Bildung. In: Godde, Gunter/Zirfas, Jorg (Hrsg.): Kritische Lebenskunst. Analysen - Orientierungen -
Strategien. Stuttgart: ). B. Metzler, S. 124-133.

Winzen, Matthias (2007): Eine eigene Form der Wissenschaft: Kunst. In: Bilstein, Johannes/Dornberg, Bettina/Kneip, Winfried
(Hrsg.): Curriculum des Unwégbaren I. Asthetische Bildung im Kontext von Schule und Kultur. Essen: Athena, S. 133-156.

Zirfas, Jérg (2004): Kontemplation - Spiel - Phantasie. Asthetische Erfahrungen in bildungstheoretischer Perspektive. In: Mattenklott,
Gundel/Rora, Constanze (Hrsg.): Asthetische Erfahrung in der Kindheit. Theoretische Grundlagen und empirische Forschung.
Weinheim/Minchen: Juventa, S. 77-97.

Zirfas, J6érg (2014): Asthetisches Borderlining. Die Grenze, die Bildung und die minima aesthetica. In: Lohfeld, Wiebke/Schittler,

Susanne (Hrsg.): Grenzverhaltnisse: Perspektiven auf Bildung in Schule und Theater. Festschrift fir Kristin Westphal. Weinheim/Basel:
Beltz Juventa, S. 32-47.

-11 -



Zirfas, Jorg et al. (2009-2021): Geschichte der Asthetischen Bildung. Vier Béande. Bd. 1: Antike und Mittelalter; Bd. 2: Frithe Neuzeit;
Bd. 3.1: Aufklarung; Bd. 3.2: Klassik und Romantik; Bd. 4: 20. Jahrhundert. Paderborn: Ferdinand Schoéningh.

Anmerkungen

Mit dem Untertitel Von der Orientierung an der Notwendigkeit zur Orientierung an der Mdglichkeit erschien dieser Beitrag Normativitat
der Asthetischen Bildung zuerst in:

Keuchel, Susanne/Zierfas, Jorg (Hrsg.) (2022): Normativitat der Kulturellen Bildung. Schriftenreihe Kulturelle Bildung, vol.
69. Minchen: kopaed.

Die Wissensplattform Kulturelle Bildung Online dankt dem kopaed-Verlag und den Herausgeber*innen fur die Méglichkeit der
Zweitveroffentlichung.

Zitieren

Gerne dirfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Jérg Zirfas (2023 / 2022): Normativitat der Asthetischen Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-aesthetischen-bildung
(letzter Zugriff am 30.05.2023)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-12 -


https://www.kubi-online.de/artikel/normativitaet-aesthetischen-bildung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

