
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

„What use is art?” – Plädoyer für Redebedarf
von Christopher Kreutchen

Erscheinungsjahr: 2022

Peer Reviewed

Stichwörter:
Kulturelle Teilhabe | Sharing Heritage | Kulturelles Erbe | Empowerment | Shared Narratives  |
Erzählkultur | narratives Denken | Konvention von Faro | Ressourcen | Aktionspotential |
Intervention | Generationendiskurs | Next Generation

Abstract
„Art is important. It should held for future generation to see, but when there is no food what use is art?!”
(Hunt/Lazarus/@indyrikki 2022) Mit dieser existenziellen Frage nach dem Wert von Kunst und Kultur
dringen im Juli 2022 Aktivist*innen von Just Stop Oil in die National Gallery in London vor, um dort ihre
klimapolitischen Befürchtungen als bildgewordene Adaption von John Constables Gemälde „Hay Wain“
über das Original zu legen und reversibel – und das ist auch zwingend notwendig – am Rahmen
anzukleben. Über eine medienwirksame und aufmerksamkeitsheischende Platzierung politischer
Forderungen hinausgehend adressiert die Aktion die anwesenden Schüler*innen. Sie setzt einer
‚klassischen‘ rezeptiven und durch Vertreter*innen weitaus älterer Generationen angeleiteten
Auseinandersetzung eine proaktive Aneignung von Kulturellem Erbe als Diskursgegenstand für eigene
Fragen und Perspektiven entgegen.
Diese Aktion ist in ihrer Heftigkeit und Komplexität als Signal für einen notwendigen Gesellschaftsdiskurs
zu betrachten; ein Diskurs über zu gestaltende Zukunft entlang von Kulturellem Erbe. Der Beitrag – kein
klimapolitisches Commitment – beleuchtet die Intervention unter Vorzeichen Kultureller Bildung. Ziel ist
es, aus der radikalen Form der Inanspruchnahme Bedarfe einer Generation aufzuzeigen und erste
produktive Bruchstellen für choreografierte Bildungsprozesse auch zwischen den Generationen und
klassischen Zielgruppenbestimmungen abzuleiten.

„[T]he value and potential of cultural heritage“ wird 2005 vom Europarat als „wisely used as a resource for
sustainable development and quality of life in a constantly evolving society” (Europarat 2005) anerkannt
und der Rahmenkonvention von Faro vorangestellt. Der Begriff „Ressource” suggeriert dabei ein dem

- 1 -



Kulturellen Erbe innewohnendes Potential, das eingesetzt werden kann, um Ziele – gemeint sind individuelle
wie auch gesamtgesellschaftliche – zu verfolgen. Teilhabe an kulturellen Ressourcen ist seit 1948 in Artikel
22 und 27 durch die Vereinten Nationen als Menschenrecht formuliert und in der Folge in allen
Mitgliedsstaaten ratifiziert. Als solches verspricht das Recht auf Kulturelle Teilhabe – sprich ein
Teilhaberecht an dieser spezifischen Ressource – einen wie auch immer gearteten Benefit, sowohl im
Hinblick auf die eigene Persönlichkeitsentwicklung als auf das von den Vereinten Nationen postulierte Ideal
eines Miteinanders in Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden. Aber was heißt es, Kultur als Ressource in
Sinnzusammenhängen des 21. Jahrhunderts zu reaktivieren? Worin liegt die potentielle Energie von Kultur –
der Fokus des Beitrags liegt auf materiellem Kulturellem Erbe – und wie kann diese spezifische ‚Energie‘ für
eine Gestaltung demokratischen Miteinanders entfaltet werden? Vor dieser Folie untersucht mein Beitrag
die jüngsten Interventionen der englischen Gruppe Just Stop Oil, bei denen sich Aktivist*innen an Rahmen
von Kunstwerken festkleben, als Form radikaler Inanspruchnahme eines Rechts auf Kulturelle Teilhabe, um
daraus Bedürfnisse einer Generation abzuleiten und Überlegungen zu zukunftsgewandten Ansprüchen an
Kulturelle Bildung zu skizzieren.

„Art is important. It should held for future generation to see […]” – diese Haltung stellen die Aktivist*innen
von Just Stop Oil ihrem Video-Tweet vom 4. Juli 2022 (siehe YouTube) voran, um vor diesem vermeintlichen
gesamtgesellschaftlichen Status quo radikal nach dem existenziellen Wert oder besser der Relevanz von
Kunst unter Vorzeichen sich verändernder Realitäten zu fragen: „[…] but when there is no food what use is
art?! When there is no water what use is art?! And when billions of people are in pain and suffer, what use
then is art?!” (Hunt/Lazarus/@indyrikki 2022). Die videografisch aufbereitete Intervention von Hanna Louise
Hunt (23) und Eben Lazarus (22) an John Constables „Hay Wain“ (Öl auf Leinwand, 130 x 185 cm, 1821)
(siehe Abb. 1) in der National Gallery in London reiht sich ein in eine Serie von Aktionen der Bewegung Just
Stop Oil, innerhalb derer sich Mitglieder im Juli 2022 mittels Sekundenkleber an die Rahmen ausgewählter
Gemälde in englischen Museen und Galerien heften. Damit erweitern sie ihren Aktionsradius um den Sektor
des Kulturellen Erbes. Hefteten sie sich und ihre Forderungen vormals an Raffinerien, öffentliche Gebäude
und Infrastrukturen, beziehen sie nun auch überwiegend unter den Bedingungen der Industrialisierung
entstandene Naturdarstellungen, aber auch eine Kopie nach Leonardo da Vincis (1452–1519) „Letztem
Abendmahl“ in der Royal Academy in London und zuletzt Raffaels (1483–1520) „Sixtinische Madonna“ in
den Staatlichen Kunstsammlungen Dresden als Teil ihrer ‚Botschaft‘ mit ein. Diese Aktionen sind von den
gezielt destruktiven und bilderstürmerischen Säure-, Messer- oder auch Tortenwurf-Angriffen auf
künstlerische Artefakte, die es in jüngerer Vergangenheit gegeben hat, zu unterscheiden. Beschränken sich
die unmittelbaren ‚Kontaktflächen‘ doch auf die später ergänzten Rahmen und gelten eben nicht den
Leinwänden der Artefakte selbst. Zwar ist aus kunsthistorischer Sicht zu betonen, dass auch den Rahmen
der betroffenen Werke der kulturgeschichtliche Wert eines ‚Originals‘ beizumessen ist, selbst wenn diese
später ergänzt wurden (Körner/Möseneder 2008). Doch handelt es sich aus der Sicht der Aktivist*innen
dabei offenbar um minimalinvasive Eingriffe, mit denen die Unversehrtheit des Werks nicht tangiert wird.
Durchaus sensibel unterscheiden sie die Elemente des ‚Ensembles‘: Kunstwerk und ergänzte Rahmung
früherer Besitzer*innen. Gegenüber der Deutschen Welle gibt der britische Aktivist Simon Bramwell an,
dass die Intervention die Einschätzung eines/einer Restaurator*in zu Risiken, Möglichkeiten bis hin
Empfehlungen zur Klebstoff-Zusammensetzungen berücksichtigt (vgl. Braun 2022) werden. Gleichzeitig
setzt sich Hunts und Lazarus' Intervention in ihrer Choreografie und einem daraus abzuleitenden Anspruch
von den übrigen Aktionen der Bewegung ab: Sie „re-imaginiert“ (Hunt/Lazarus/@indyrikki 2022) die von

- 2 -



Constable im Medium der Malerei transformierte Utopie englischer Landschaft als eine auf Tagespolitik und
Weltgeschehen begründete Dystopie des Werks. Mit dieser auf Papier gedruckten Dystopie überkleben sie
das Ölgemälde reversibel – ein Aspekt und eine Haltung, die diese Aktionen im Kontext Kultureller Teilhabe
und im Sinn der Konvention von Faro erst verhandelbar machen –, sodass sie den „Hay Wain“ innerhalb der
Grenzen des Holzrahmens scheinbar tatsächlich transformieren.

Die Museumsaktion fügt sich in den Kontext heutiger Protestkultur, die im Zeichen von Guerilla Taktiken
und ‚Cultural Hacking‘ steht und Formen der Manipulation, der Störung und spielerischen
Zweckentfremdung nutzt, um hegemoniale kulturelle Codes zu brechen. Dabei geht es allerdings, anders
als dies etwa bei der Gruppe Occupy Museums der Fall ist, nicht um eine kritische Sicht auf die
Bedingungen von Kultur in dem von Macht und Geld diktierten neoliberal-globalisierten Kunstsystems
(Fischer/Warsza/Malzacher 2012). Vielmehr nutzen die Aktivist*innen das populäre ‚Meisterwerk‘
vordergründig als Ressource einer medial vervielfachten Produktion von Aufmerksamkeit. Die weltweiten
Reaktionen und die Berichterstattung von dieser Aktion sind ambivalent und entweder durch Empörung
über institutionelle Sicherheitsstandards oder aber von Sympathie für die Courage der Aktivist*innen
geprägt. So oder so polarisiert die Aktion und forciert globale Stellungnahmen von Professionals und
Medienvertreter*innen. Überspitzt formuliert, geben diese Reaktionen eine erste Idee, nach welchen
Parametern Kulturgüter als gesellschaftliche Ressource im gegenwärtigen Zeitgeschehen besprochen
werden: Zeugt das Empören von einer Vorstellung von Kulturgütern als zu verwahrendem und zu
mehrendem Kapital, begreifen die Sympathisant*innen zumeist institutionell gesicherte Artefakte als
Triggerpunkte überholter und zu überwindender Gesellschaftshierarchien. Im medialen Getöse verkennen
beide Lager in ihren jeweiligen Besprechungen zumeist den potentiellen Impuls, der von der tiefergehenden
Auseinandersetzung Hunts und Lazarus' mit John Constables „Hay Wain“ ausgeht. Mehr noch als ein
massiver Verstoß gegen die Hausordnung der National Gallery und eine Straftat, ist – so will dieser Beitrag
die Aktion diskursiv durchspielen und zur Diskussion stellen – Hunts und Lazarus` Intervention als
zugegebener Maßen radikale Inanspruchnahme ihres Rechts auf Kulturelle Teilhabe zu diskutieren; dazu
Lazarus: „I want to work in the arts, not disrupt them, but the situation we`re in means we have to do
everything non-violently possible to prevent the civilization of collaps now we heading towards.“
(Hunt/Lazarus/@indyrikki 2022). Welche Funktion sprechen Hunt und Lazarus Constables „Hay Wain“ in
ihrem Anliegen zu? Welche Inanspruchnahme von Recht auf Kulturelle Teilhabe verkörpern die beiden
Aktivist*innen zusammen mit dem Videojournalisten @indyrikki? In seiner Radikalität ist der Videotweet ein
Impuls, Stellung zu beziehen und mit der Gewissheit eines kulturpolitischen Schutzes dennoch ein Für und
Wider des „use of art“ unter Zusammenhängen der Gegenwart abzuwägen, um Antworten für gegenwärtige
Gesellschaftsdiskurse wie als Aspekt Kultureller Teilhabe vertreten zu können.

verorten

„Art is important. It should held for future generation to see […]” – diesen Anspruch flankiert visuell eine
Aufnahme vom Eingang der National Gallery inmitten des Treibens von Passanten, gefolgt von einer
seitlichen Aufnahme des „Hay Wain“ in der Ausstellungssituation. Vor dem existenziellen ‚Aber‘ der
Aktivist*innen beginnt der Tweet bildrhetorisch also mit einem starren/beständigen Gebäude inmitten
gesellschaftlichen Treibens; Museum als zeitüberdauernde Raumfolgen. Am Beginn steht die
‚unumstößliche‘ Institution der nationalen Gemäldegalerie. Seit ihrer auf den Sammlungsankauf des aus St.
Petersburg stammenden Londoner Bankiers John Julius Angerstein (1735–1823) und weiteren Schenkungen

- 3 -



adliger Sammlungen zurückgehende Gründung 1824 prägt sie seither kulturelle wie nationale Erzählungen.
Vor dieser Folie zielt die Aktion neben dem Erregen öffentlicher Aufmerksamkeit für ein medienwirksames
Platzieren politischer Forderungen gleichermaßen auf eine fehlende Agilität der Institution in
Alltagszusammenhängen jenseits der Außenmauern. Für ihren Impuls wählen die Aktivist*innen mit der
National Gallery einen Ort nationaler Repräsentation wie vermeintlicher kollektiver und kultureller Identität;
einen Ort, der sich – bezeichnet einer der Kuratoren Constables „Hay Wain“ als „one of the gems [that] is
rarely off show“ (Ackroyd 2022:0:43 min) – eher als Schatzkammer denn als Display versteht (vgl. Hübscher
2022:94). Hunt und Lazarus stoßen in diese Räume des Sammelns, Bewahrens und Beforschens vor – John
Constables Gemälde wird erst lange nach seiner Fertigstellung in die Ausstellung nationaler Leistungen
aufgenommen –, um den „Hay Wain“ als Teil ihres Kulturellen Erbes mit Themen der Gegenwart und
Befürchtungen des Klimawandels in Kontakt zu bringen. Proaktiv überbrücken sie den Faradayschen Käfig
Museum, der andernfalls die ‚Kunstschätze‘ vor derartigen Außeneinflüssen abschirmt und gemäß
generationenüberdauerndem Bewahren jegliche Energien von Zeitgeschehen abzuleiten versucht.

Abb. 1: John Constable: Hay Wain

Hunt, Lazarus und @indyrikki suchen die National Gallery auf, begeben sich in den englischen Malern
gewidmeten Raum 34 und wählen Constables Landschaftsgemälde aus. Bis zu diesem Punkt bewegen sie
sich am Ort in kuratierten Pfaden. Überkleben sie jedoch das Exponat mit einer von außen mitgebrachten
Adaption, legen Hand an den Rahmen und knien vor dem Objekt nieder, verlassen sie diese Pfade und
bedienen sich performativer Verhaltensformen aus anderen Settings, die den ‚klassischen‘ Rezipient*innen
nicht zur Verfügung stehen. Sie dringen in die institutionelle und konservierende Bubble vor und erklären
das gut 200 Jahre alte Objekt so zum Gegenstand in ihrem Hier und Jetzt. Über Intervention und Videotweet
reframen die beiden die gemalte und von Generationen konservierte Utopie Englischer Landschaft; eine
Landschaft, die als realer Ort und Element des National Trust in Suffolk in East Bergholt am Fluss Stour
existiert und als reales Gegenstück zum Gemälde bewahrt wird. Sie verorten sich selbst zum Objekt und
speisen es so in dynamische Diskursformen sozialer Medien, in einen vieldimensionalen Möglichkeitsraum
narrativen Denkens ein (vgl. Breithaupt 2022:261). Sie heben es aus dem kuratiert-gleichmäßigen und
stillgestellten Setting, indem sie das Objekt Kulturellen Erbes als Argument für die von ihrer Generation
verfolgte Aufgabe eines Stopps des Klimawandels in Besitz nehmen, es als Sprechakt in der Gegenwart
verorten.

- 4 -



erzählen

„Denn Vergangenheit ist unwiderruflich vorbei. […] Sie ist zwar vom Standpunkt des Sprechers
unterschiedlich weit weg, aber gleich unerreichbar, ein für immer unzugänglicher Zeitbezirk.
Geschichte dagegen ist die Darstellung dieses Abwesenden. Sie muss erzählt und präsentiert
werden, und deswegen hat sie […] ziemlich lebendige Protagonisten. Geschichte spielt sich
immer in der Gegenwart ihrer Erzähler und ihres Publikums ab.“ (Groebner 2018:20)

In diesem Sinne beanspruchen Hunt und Lazarus die Rolle von Protagonist*innen einer Geschichte.
Entgegen einem Neuerzählen verfolgen sie ein narratives Anknüpfen und Weiterdenken am Kulturellen
Erbe. Dazu vollziehen sie einen Perspektivwechsel entlang des „Hay Wain“: Anders als eine Rückschau in
die Vergangenheit, besprechen sie es als Kulturelles Kapital wie als Objekt ihrer Gegenwart im Hinblick auf
eine Zukunft. Dazu knüpft ihr Narrativ nicht am Entstehungskontext und den damals freigesetzten
Einflüssen auf die Maler der Moderne an, sondern generiert aus der Präsenz des Artefakts im kulturellen
Gedächtnis wie in Visionen Englischer Identität Gesprächspotentiale. In einem Videobeitrag der National
Gallery bringt Colin Wiggings, Head of Education Department, dies zum Ausdruck, wenn er scherzt, dass
Engländer*innen bereits im „mother's womb imprinted upon your DNA is knowledge of Constable's ‚The Hay
Wain’” (Wiggings 2022:0:50 min). In gewissem Sinne nehmen die Aktivist*innen ihr Recht auf „public
reflection and debate on the opportunities and challenges which the cultural heritage represents“
(Europarat 2005:Article 12) wahr, wenn Lazarus begleitet von einer Kamerafahrt über Müllwagen,
asphaltierte Straße und Müllberge in der nunmehr dystopischen Landschaft erklärt: „We start to re-imagine
version of ‚The Hay Wain’, that shows the distructive nature of our addiction to oil. […] It is an important
part of our cultural history, our heritage […]” (Hunt/Lazarus/@indyrikki 2022).

Diese dystopische Version ist weniger als polemisierende Überblendung denn als angemessene Variation
des Themas unter veränderten Vorzeichen zu beschreiben, entwickelte John Constable doch seine
Maltechniken im Austausch mit seinen Naturstudien. „My art flatters nobody by imitation; […] there is no
finish in nature.“ (Constable 2015:85). Folglich erzählte er Natur nicht in Manier und im bräunlichen Font
„vergilbter“ alter Meister, sondern transformierte seine visuellen Befunde in „these really coarse clumpy
brush marks scraping across the surface“ (Wiggings 2022:7:50 min). Sein zentrales Thema – so lässt sich
zuspitzen – war der Standpunkt in der Natur; ein Standpunkt, den der Maler einnimmt bzw. anhand von
Erinnerungsbildern seiner Kindheit und Skizzen memoriert. Damit konserviert der Sammlungsgegenstand
seinerseits bereits eine nostalgisch idealisierte Version eines ‚Goldenen Zeitalters‘ kindlicher Unbedarftheit.
Anders als einige Zeitgenossen blendet Constable in seinen Landschaften Indizien der Industriellen
Revolution aus (vgl. Wiggings 2022:28:40 min). Besonders gravierend für die Aktion von Just Stop Oil ist,
dass bereits mehrere Generationen Arbeit investieren, um eben diesen konkreten Standpunkt am Fluss
Stour in East Sussex vor den Auswirkungen des Klimawandels und einer natürlichen Vergänglichkeit zu
bewahren; Aspekte, die Hunt und Lazarus noch einmal als gegenwärtige und zukünftige Themen
akzentuieren.

Hunt und Lazarus begreifen den „Hay Wain“ als ererbten kulturellen „Spielraum der Gegenwart“ (vgl. Wind
1934:103). Ein solches Verständnis von Kulturellem Erbe als „Spielraum“ (vgl. Huizinga 1987; Koschorke
2017:37; Kreutchen 2021) implementiert ein Aktionspotential im Umgang mit den Objekten und eine Fülle
an Zugriffen. Wo der „Hay Wain“ ausschließlich als „most fantastic wonderful, breath-taking picture that

- 5 -



transcends all of the accusations of cliché and chocolate box that are forever flung at it” (Wiggings
2022:3:16 min) oder „one of the most iconic paintings in the history of British art” (Burns 2019: 0:25 min)
erzählt und somit als Initialzündung für die Moderne Malerei aufgeladen wird (Wiggings 2022:23:15 min),
führt es als Zeugnis ‚ruhmreicher‘ Vergangenheit in eine Sackgasse: Diese Vergangenheit ist linear und
man kann sie bewundern und sich ihrer kulturellen Genealogie wie dem Konzept von Geschichtsschreibung
als ‚zugehörig‘ oder eben nicht begreifen. Derart bleibt das Landschaftsgemälde Erzählgegenstand einer
exklusiven, national geprägten wie eurozentristischen Fortschrittsgeschichte (vgl. Machart 2005), die sich
immer noch daran abarbeitet, eine Vorherrschaft im kulturellen Wettstreit erstarkender Nationen des 19.
Jahrhunderts für sich zu proklamieren: Ein Engländer „influenced Barbizon painters, and through them the
Impressionists, and really changed the attitudes about painting natural landscapes, not painted such
contrived ones” (Burns 2019:6:32 min). Allemal bleibt der „Hay Wain“ Gegenstand einer abgeschlossenen
Vergangenheit in einer exklusiven Erzählung. Hunt und Lazarus legen ihren narrativen Fokus hingegen auf
die Natur; nicht gemalte Natur, sondern die Landschaft als historischen Kulturraum, mit der sich schon
Constable vor 200 Jahren auseinandergesetzt hat. Sie verstehen den „Hay Wain“ als „Spielraum“, dessen
historische Ablagerungen als ‚Spielelemente‘ thematisiert werden können, aber nicht müssen.

„Die Welt ist ein Stoff, an dem wir tagtäglich weben – auf großen Webstühlen verarbeiten […].
Heutzutage ist die Reichweite dieser Gewebe enorm – dank dem Internet kann nahezu jeder
seine Fäden mit einweben, verantwortungsvoll oder verantwortungslos […]. In diesem Sinne ist
die Welt aus Wörtern geschaffen. Was geschieht, aber nicht erzählt wird, hört auf zu sein und
vergeht. […] Wer an der Geschichte webt, der hat die Macht.“ (Tokarczuk 2019:15)

Die Intervention ist der Versuch einer solchen sprachlichen Ermächtigung; ein Versuch, der den Fokus weg
vom institutionell verkörperten hermetischen Erzählmuster (vgl. Machart 2005:34 f.) hin zu Fragen und
Anliegen einer neuen Generation lenkt; einer kunst-, kultur- und gesellschaftsinteressierten Generation, die
sich nicht erst das ganze kodifizierte Wissen der Vorgängergenerationen aneignen kann/will, bevor sie
mitreden darf. In diesem Sinne ist die Intervention eine radikale Form sprachlichen Empowerments. Wir
müssen diese Intervention nicht real wiederholen, um ihre Erfahrungen zu teilen, weil wir uns im narrativen
Denken an ihre Stelle versetzen können und dann tatsächlich Hunts und Lazarus' Erfahrungen in der
Auseinandersetzung mit dem Artefakt selbst machen (vgl. Breithaupt 2022:9). Fragen des Klimawandels an
den „Hay Wain“ heranzutragen und sie in ‚neuen‘ Sprachformen zu stellen, erlaubt, das Kulturgut als „Point
of Presence“ (vgl. Welzel 2022) zu aktivieren; es als systemische Schaltstelle weiterer diskursiver
Netzwerke zu installieren und so neue Diskursräume zu erschließen. Das Gemälde ist eine seit
Jahrhunderten bewahrte visuelle Erzählform (vgl. Kreutchen 2022a) Englischer Landschaft mit einem Alter
Ego in Suffolk; eine Erzählung, die unter aktuellen Vorzeichen so nicht mehr erzählt werden könnte und
dennoch seit 200 Jahren als Element eines Nationalepos bewahrt und exponiert wird.

Das im Gemälde konservierte Narrativ aufzunehmen, meint dann ein „Erleben im Plural. Die Vorstellung der
Vielversionalität als wesentlicher Aspekt des narrativen Denkens“ (Breithaupt 2022:258). Kulturelles Erbe
wie Constables „Hay Wain“ erlauben „die reale Welt in unserem Denken [zu simulieren], […] eine mentale
Welt, in der wir Extreme erproben und erleben können, die wir uns zugleich nicht wünschen oder aber
gerade sehr wünschen würden“ (Breithaupt 2022:258). In ihrer objekthaften Beständigkeit kann materielles
Erbe Schnittstellen zwischen den diversen Vorstellungen und dem „vielversionalen narrativen Denken“
(Breithaupt 2022:258) diverser Generationen bilden. „Simulieren ist Denken im Plural“ (ebd.).

- 6 -



Dies mag ein erster Baustein beim Finden zeitgemäßer Narrative sein, um sich die Welt zu erschließen und
sprachlich verhandelbar zu machen. Das Spannungsverhältnis zwischen der Anerkennung von „cultural
history, our heritage” und der existenziellen Frage nach „what use is art“ verlangt nach neuen
Standortbestimmungen (vgl. Kreutchen 2022b). „Erst in der Rezeption der Leserin oder des Zuhörers
werden diese Erzählungen dann in einen pluralen Raum voller Versionen übersetzt.“ (Breithaupt 2022:259).
Die etablierten Narrative schaffen es in ihrem festgefahrenen Erzählfluss bei steigender Dichte nicht mehr,
einer immer komplexer werdenden Welt gerecht zu werden, sodass die Forderung nach „shared narratives“
immer lauter wird (vgl. Passerini 2018; siehe: Livia Patrizia „1.000 Stunden Kunst pro-Kopf – Impulse für
mehr Gerechtigkeit in Kunst und Kultureller Bildung“); „shared narratives“ als „eine neue Universal-
Erzählung […], die die unterschiedlichsten Kontexte mit einbezieht und dennoch veränderlich bleibt“
(Tokarczuk 2019:51).

adressieren

„I first saw this painting when I was at school. It is an important part of our cultural history, our
heritage but it`s not more important than the 3.5 Billion people already in danger because of
the climate crisis and it is not more important, than the lifes of my siblings and of every
generation that we are condemning to an unlivable future.” (Hunt/Lazarus/@indyrikki 2022)

In der Vorbereitung der Intervention und bei der Auswahl des geeigneten Konterparts erinnert Lazarus sich
an das Werk, das er in der Schule gesehen hat. Mehr oder weniger bewusst bildet der „Hay Wain“ für ihn
einen Resonanzraum, in dem sein älteres Ich Anliegen diskutieren kann. Mehr als eine biographische
Anekdote markiert die Aussage den Stellenwert von „cultural heritage“ als Elemente von Biografien. Teil
dieser Aussage ist auch die klare Adressierung der Intervention. Sie zielt nicht primär auf Politiker*innen
oder Wirtschaftsunternehmen in einer utopischen-naiven Hoffnung auf einen sofortigen Schwenk in der
Wirtschafts- und Klimapolitik und auch nur sekundär auf asynchrone Rezipient*innen des Tweets, vielmehr
adressiert die Aktion unverhohlen eine Schulklasse, die eingangs aus Distanz in einer institutionell
choreografierten ‚klassischen‘ Vermittlung – die Kinder sitzen auf dem Boden und lauschen dem Referat
einer älteren Dame – zu Joseph Wright of Derbys „An Experiment on a Bird in the Air Pump“ mit Constables
„Hay Wain“ im Hintergrund gezeigt wird. So erklärt die Intervention auch die Bildungsaktionen des
Museums zum Gegenstand ihres Video-Tweets. Diese Situation vor Augen, fragt Lazarus' Stimme erneut
nach dem „use of art“. Mehrmals betont Lazarus die zeitliche Dimension Kulturellen Erbes. Der Impuls für
einen Perspektivwechsel gilt damit nicht nur dem „Hay Wain“, sondern auch einer Reaktivierung von
Artefakten als Diskursgegenständen der Gegenwart. Es wirkt fast so, als ob die Intervention die klassische
Vermittlungssituation crashen und so die Erinnerungen der Kinder an den Besuch der National Gallery und
ihrer Begegnung mit der dortigen Sammlung durch diese selbstbestimmte Aneignung und Besprechung
besetzten soll (vgl. Damasio 2021). Hunt und Lazarus fixieren ihren aktualisierten „Hay Wain“ so im
Rahmen, dass er die historische Erzählversion nicht einfach überlagert, sondern er – einmal gesehen –
einem Kippbild gleich die Visionen einer Generation im Ölgemälde ablagert und das Werk um diese Bild-
und Bedeutungsschicht anreichert. Die Aktion nötigt zur doppelten Wahrnehmung. In allen späteren
Betrachtungen können beide Visionen mental präsent gehalten und nach Bedarf ineinander geblendet
werden. Der kollektiven Sprache, wie sie die Museumsvermittlerin als „personalisierte Instanz“ (vgl.
Machart 2005:35) verkörpert, setzen die Aktivist*innen eine sprachliche wie bildliche Selbstbestimmtheit
entgegen. Dem spezifischen „Wissen-Macht-Dispositiv“ (Machart 2005:35) aus institutionalisierten

- 7 -

https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/1-000-stunden-kunst-pro-kopf-impulse-mehr-gerechtigkeit-kunst-kultureller-bildung
https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/1-000-stunden-kunst-pro-kopf-impulse-mehr-gerechtigkeit-kunst-kultureller-bildung


Diskursen, „bei [denen] vor allem ein solcher Inhalt übermittelt werden soll, der ein für alle
übereinstimmendes Bild der Realität entstehen lässt“ (Tokarczuk 2019:92), setzt die Gruppe ein eigenes
Narrativ entgegen. Im Gestus sprachlichen Empowerments werden über Provokation, Irritation und
Bruchstellen bewusst narrative wie kognitive Anschlüsse eröffnet. Sie implementieren eine „Störung“ (vgl.
Machart 2005) in der Wahrnehmung des populären Bildes. Die Aktion erscheint wie ein Appell an
‚Folgegenerationen‘, in den Gesellschaftsdiskurs einzusteigen.

Anders als die meisten Vermittlungsangebote ist die angestoßene Erzählung der Intervention nicht für ein
Senden von zwingenden Grundinformationen oder aber auf ein bereits kulturaffines Publikum älterer
Generationen zugerichtet, sondern eröffnet im Spannungsverhältnis von Museum, Objekt, Alltagsthemen
und den großen Parametern „use of art“ und dem Recht auf Teilhabe für alle einen Möglichkeitsraum,
proaktiv Stellung zu beziehen und den eigenen Standpunkt im Resonanzraum historischer Perspektiven zu
verorten und auszuschärfen; Museen nicht als kontemplative Schutzräume, sondern als Kontaktzonen (vgl.
Konz 2022; Hübscher 2020; Geerts 1997) wahrzunehmen.

„Unser heutiges Problem scheint darin zu bestehen, dass wir nicht nur für die Zukunft, sondern
auch für das ganz konkrete ‚Jetzt‘, für die rasend schnellen Veränderungen der Welt, noch keine
passenden Erzählformen haben. […] Und so müssen wir immer wieder erleben, wie überholte,
angerostete Erzählformen vor Zukunftsvisionen gespannt werden, vielleicht […], weil man
versucht, auf diese Weise mit den eigenen beschränkten Horizonten zurechtzukommen. Kurz
gesagt: Es mangelt uns an neuen Methoden, von der Welt zu erzählen.“ (Tokarczuk 2019:16)

Entlang des Kulturellen Erbes lassen sich „polylogische […] Verfahren zwischen Gleichen bei inhaltlicher
Differenz“ herstellen, wie sie Wimmer als mögliche „Aufgabe im Orientierungsprozess unter den
Bedingungen der Globalisierung“ (Wimmer 2004:17) formuliert. Beispielsweise über Fragen des
Klimawandels bringen Hunt und Lazarus Themen des Alltags ins Museum, die auch die Schüler*innen
beschäftigen, zu denen sie sich verhalten können. Sie machen erfahrbar, Kulturelles Erbe gegen den Strich
zu bürsten, Fragen im Wechselspiel mit dem „Vetorecht der Dinge“ (vgl. König 2012) zu entwickeln und als
historisch konservierte Visionen von Welt in Frage zu stellen. Stellt Fritz Breithaupt fest, dass wir „[i]m
narrativen Denken […] unsere Welt selbst [kreieren]“ (Breithaupt 2022:257), gilt es neue Narrative zu
finden (vgl. Bartz/Delucchi/Mertins et al. 2018); Narrative, die Folgegenerationen an jeder Stelle aufnehmen
und eigenmächtig in unterschiedliche Richtungen und in eigener Sprache lenken können. Es gilt Kulturelles
Erbe als ‚„Points of Presence“‘ in Gesellschaftsdiskurse rückzubinden und Choreografien zu etablieren, nach
denen man ein Bewegen und Agieren in diesen polyvalenten Systemen einüben kann. Denkt man den
Ansatz weiter, so fungiert die Intervention ebenso als ein Impuls an Bildung und ihre Ansprüche daran
(siehe: Michael Wimmer: „Was vermag Kulturelle Bildung für die Gesellschaft zu leisten? – Eine Ermutigung
zur politischen Selbstermächtigung“).

„Bildung ist dabei eine ‚aktive‘ Handlung. Wenn Menschen ihre Partizipation nicht als
ausbaufähig betrachten und somit das Wissen nicht vermissen, werden sie auch nicht am
Wissen teilhaben wollen. Die Verantwortung muss also geteilt werden, damit das Teilhaben eine
binäre interaktive Relation behalten kann, in der Eigenverantwortung an erster Stelle steht.“
(Mertins 2022:79)

- 8 -

https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/was-vermag-kulturelle-bildung-gesellschaft-leisten-ermutigung-zur-politischen
https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/was-vermag-kulturelle-bildung-gesellschaft-leisten-ermutigung-zur-politischen


Gleichzeitig kann vor dem Hintergrund Kultureller Bildung Adressat*innenorientierung nicht mit einem
historisch gewachsenen und institutionell etablierten Generationsgefälle gleichzusetzen sein. Es bedarf
Störungen auf diesen gesicherten Pfaden, um neben etablierten eben auch neuen Akteur*innen Raum für
Impulse im ‚Kunst- und Kulturbetrieb‘ zu ermöglichen. Exemplarisch für weitere Aktionen und Bewegungen
signalisiert die Intervention am „Hay Wain“ in aller Heftigkeit den Redebedarf einer kunst-, kultur- und
gesellschaftsinteressierten Generation; einen Redebedarf über die Rechte, die 1948 von den Vereinten
Nationen aufgeschrieben und zu deren Einhaltung sie sich verpflichtet haben. Formen und Choreografien
zeitgemäßer Kultureller Bildung müssen dann einerseits ein Bewusstsein für das Recht auf Kulturelle
Teilhabe schaffen und andererseits dessen Inanspruchnahme ernst nehmen. Recht wirkt nicht durch sich
selbst. Es muss von Dritten eingeräumt werden und will in Anspruch genommen werden. In gewissem Sinne
ist Recht und damit auch ein Recht auf Teilhabe eine Vereinbarung, ein gesellschaftlicher Konsens; ein
historisch errungener Konsens, den folgende Generationen bereit sind, in Anspruch zu nehmen und
ihrerseits unter Vorzeichen der Zukunft mit auszuhandeln.

Mag man der Intervention am „Hay Wain“ auch ablehnend gegenüberstehen, so markiert sie doch
zweifellos den wachsenden Anspruch einer kritisch eingestellten Generation, gesellschaftspolitische
Zukunftsfragen auch an eine Auseinandersetzung mit Kultureller Bildung heranzutragen. Entsprechend
versteht sich dieser Beitrag als ein Plädoyer für einen Redebedarf. Die aus der Aktion abgeleiteten
Ansprüche für Kulturelle Bildung ernst nehmend, können die Überlegungen nicht in der analytischen
Engführung eines Fazits münden, sondern müssen in methodisch narrativer Offenheit einen wieder neu
auszugestaltenden Diskurs zwischen den Generationen markieren; einen Diskurs zum Potential Kultureller
Teilhabe wie es Peter Weiss in seiner „Ästhetik des Widerstands“ (1975, 1978, 1981) als Zeit und
Generationen übergreifendes Anliegen durchspielt:

„Was für die Unkundigen im magischen Dunkel lag, war für die Wissenden ein nüchtern
einzuschätzendes Handwerk. Die Eingeweihten, die Spezialisten sprachen von Kunst, sie
priesen die Harmonie der Bewegung, das Ineinandergreifen der Gesten, die andern aber, die
nicht einmal den Begriff der Bildung kannten, starrten verstohlen in die aufgerissenen Rachen,
spürten den Schlag der Pranke im eigenen Fleisch. Genuß vermittelte das Werk den
Privilegierten, ein Abgetrenntsein unter strengem hierarchischem Gesetz ahnten die andern.“
(Weiss 1975:12)

Verwendete Literatur
Ackroyd, Paul für die National Gallery London (2022): Cleaning Constable's Hay Wain. Behind the scenes in Conservation:
https://youtu.be/5QcA2ddfzfM (letzter Zugriff am 19.08.2022).

Bartz, Janieta/Delucchi Danhier, Renate/Mertins, Barbara/Schüppel, Christa Katharina/Welzel, Barbara/Zimenkova,
Tatiana (2018): Auf dem Weg zur Neuverortung: Sprache, Objektkultur und Religion in transkulturellen Raum. In: Hußmann,
Stephan/Welzel, Barbara (Hrsg.): DoProfiL – Das Dortmunder Profil für inklusionsorientierte Lehrerinnen- und Lehrerbildung.
Münster/New York: Waxmann, 179–193.

Braun, Stuart (29.08.2022): Climate activists damage frame of a Rubens painting in Munich. In: Deutsche Welle:
https://p.dw.com/p/4G2RE (letzter Zugriff am 19.08.2022).

Breithaupt, Fritz (2022): Das Narrative Gehirn. Was unsere Neuronen erzählen. Berlin: Suhrkamp.

- 9 -

https://youtu.be/5QcA2ddfzfM
https://p.dw.com/p/4G2RE


Burns, Emily für die National Gallery London (2019): Constable's iconic Hay Wain in 10 minutes or less:
https://youtu.be/Bs6h7w91BU0 (letzter Zugriff am 19.08.2022).

Clifford, James (1997): Museums as Contact Zones. In: ders. (Hg.): Routes. Travel and Translation in the Late Twentieth Century
(188–219). Cambridge: Harvard University Press.

Constable, John (2015): Delphi Collected Works of John Constable (Masters of Art Book 17). Hastings/East Sussex: Delphi Classics.

Damasio, Antonio (2021): Wie wir denken, wie wir fühlen. Die Ursprünge unseres Bewusstseins. München: Hanser.

Europarat (2005): Council of Europe Framework Convention on the Value of Cultural Heritage for Society:
https://rm.coe.int/1680083746 (letzter Zugriff am 08.08.2022).

Fischer, Noah/Warsza, Joanna/Malzacher Florian (2012): Besetzt ein Museum in Eurer Nähe! In: Meyer, Torsten /Kolb, Gila (Hg.):
What’s next? Art Education. Ein Reader. München: kopaed.

Groebner, Valentin (2018): Retroland. Geschichtstourismus und die Sehnsucht nach dem Authentischen. Frankfurt am Main:
Fischer.

Hübscher, Sarah (2022): Perspektiven musealer Kontaktzonen – Ausstellungen als verräumlichte kulturelle Praxis. In: Gärtner,
Claudia/Konz, Britta/Zeising, Andreas (Hrsg.): verorten. Räume kultureller Teilhabe. Kontaktzonen//Begegnungsräume Oberhausen:
Athena/wbv, 93–96.

Hübscher, Sarah (2020): Interaktion im Kunstmuseum. Bielefeld: transcript.

Huizinga, Johan (2017): Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel (1987). Hamburg: rowolths enzyklopädie.

Hunt, Hanna Louise/Lazarus, Eben für Just Stop Oil (2022): Just Stop Oil protestors glue themselves to John Constable
masterpiece in National Gallery: https://www.youtube.com/watch?v=jl13A1fJrUg (letzter Zugriff am 24.08.2022).

Hunt, Hanna Louise/Lazarus, Eben/@indyrikki für Just Stop Oil (2022): Just Stop Oil protestors glue themselves to John
Constable masterpiece in National Gallery: https://twitter.com/RealMediaGB/status/1544066488520347650?s=20&t=m-
dnp33UA0ckova8WdYCdw (letzter Zugriff am 19.08.2022).

König, Gudrun M. (2012): Das Veto der Dinge. Zur Analyse materieller Kultur. Die Materialität der Erziehung. Kulturelle und soziale
Aspekte pädagogischer Objekte. In: Priem, Karin/König, Gudrun M/Casale, Rita (Hrsg.): 58. Beiheft der Zeitschrift für Pädagogik, 14–31.

Körner, Hans/Möseneder, Karl (2008): Format und Rahmen: Vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Berlin: Reimer.

Konz, Britta (2022): Schulräume und außerschulische Lernorte als Resonanzräume heterogenitätssensibler interreligiöser
Lernprozesse. In: Gärtner, Claudia/Konz, Britta/Zeising, Andreas (Hrsg.): verorten. Räume kultureller Teilhabe.
Kontaktzonen//Begegnungsräume (17–28). Oberhausen: Athena/wbv.

Koschorke, Albrecht (2017): Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt am Main: S. Fischer.

Kreutchen, Christopher (2022a): Herkules: a never ending story_Studie einer kulturellen Standortbestimmung. In: Gurdon,
Alexander/Hübscher, Sarah/Kreutchen, Christopher (Hrsg.): verorten. Räume kultureller Teilhabe. Resonanzen//Interventionen (50–61).
Oberhausen: Athena/wbv.

Kreutchen, Christopher (2022b): verorten_mentale Kartographie als Teilhabeaspekt. In: Gärtner, Claudia/Konz, Britta/Zeising,
Andreas (Hrsg.): verorten. Räume kultureller Teilhabe. Kontaktzonen//Begegnungsräume (63–66). Oberhausen: Athena/wbv.

Kreutchen, Christopher (2021): Storytelling in der Relektüre_eine Studie. In: ContactZone. Ein Prinzip der „guten Nachbarschaft“
(90–99). Dortmund: Kettler.

Machart, Oliver (2005): Die Institution spricht. Kunstvermittlung als Herrschafts- und als Emanzipationstechnologie. In:
schnittpunkt/Jaschke, Beatrice/Martines-Turek, Charlotte/Sternfeld, Nora (Hrsg.): Wer spricht? Autorität und Autorschaft in
Ausstellungen (34–58). Wien: Turia + Kant.

Mertins, Barbara (2022): Kommentar zu Alexander Gurdon: Musik als Katalysator von Diskriminierung und Vielfalt. In: dies./Patricia
Ronan (Hrsg.): verorten. Räume kultureller Teilhabe. ankommen//angekommen (77–79). Oberhausen: Athena/wbv.

- 10 -

https://youtu.be/Bs6h7w91BU0
https://rm.coe.int/1680083746
https://www.youtube.com/watch?v=jl13A1fJrUg
https://twitter.com/RealMediaGB/status/1544066488520347650?s=20&t=m-dnp33UA0ckova8WdYCdw
https://twitter.com/RealMediaGB/status/1544066488520347650?s=20&t=m-dnp33UA0ckova8WdYCdw


Passerini, Luisa (2018): Conversations on Visual Memory. Florence: Cadmus.

Patrizi, Livia (2021): 1.000 Stunden Kunst pro-Kopf - Impulse für mehr Gerechtigkeit in Kunst und Kultureller Bildung. Aus Anlass der
Corona-Krise: Versuch der Übertragung einiger Thesen und Ideen des französischen Ökonomen Thomas Piketty auf den Kulturbetrieb.
In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online: https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/1-000-stunden-kunst-pro-kopf-impulse-
mehr-gerechtigkeit-kunst-kultureller-bildung (letzter Zugriff am 08.08.2022).

Tokarczuk, Olga (2019): Der liebevolle Erzähler. Vorlesung zur Verleihung des Nobelpreises für Literatur. Zürich: Kampa.

Weiss, Peter (2005): Ästhetik des Widerstands (1975). Bd. I. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Welzel, Barbara (2022): Urban Art History. Cultural Heritage, Flâneurs, and Points of Presence. In: Gurr, Jens Martin/Hardt,
Denis/Parr, Rolf Parr (Hrsg.): Metropolitan Research: Methods and Approaches (89–109). Bielefeld: transcript.

Welzel, Barbara (2018): „Die Hauptschwierigkeit war natürlich Gott." Passionsbilder als Objekte einer zeitgemäßen Bildvermittlung?
In: Krüger, Klaus/Kranhhold, Karin (Hs.): Bildung durch Bilder, Kunstwissenschaftliche Perspektiven für den Deutsch, Geschichte- und
Kunstunterricht (Image Bd. 125) (95-114). Bielefeld: transcript.

Wiggins, Colin für die National Gallery London (2019): John Constable: The radical landscape of The Hay Wain:
https://www.youtube.com/watch?v=aJVLyuk2cxI (letzter Zugriff am 19.08.2022).

Wimmer, Franz Martin (2004): Interkulturelle Philosophie. Weimar/Wien: UTB.

Wimmer, Michael (2020): Was vermag Kulturelle Bildung für die Gesellschaft zu leisten? – Eine Ermutigung zur politischen
Selbstermächtigung. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online: https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/was-vermag-
kulturelle-bildung-gesellschaft-leisten-ermutigung-zur-politischen (letzter Zugriff am 12.09.2022).

Wind, Edgar (2001): Das Experiment und die Metaphysik. Zur Auflösung der kosmologischen Antinomien (1934). Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Christopher Kreutchen (2022): „What use is art?” – Plädoyer für Redebedarf. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/what-use-is-art-plaedoyer-redebedarf
(letzter Zugriff am 26.01.2023)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 11 -

https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/1-000-stunden-kunst-pro-kopf-impulse-mehr-gerechtigkeit-kunst-kultureller-bildung
https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/1-000-stunden-kunst-pro-kopf-impulse-mehr-gerechtigkeit-kunst-kultureller-bildung
https://www.youtube.com/watch?v=aJVLyuk2cxI
https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/was-vermag-kulturelle-bildung-gesellschaft-leisten-ermutigung-zur-politischen
https://www.kubi-online.de/index.php/artikel/was-vermag-kulturelle-bildung-gesellschaft-leisten-ermutigung-zur-politischen
https://www.kubi-online.de/artikel/what-use-is-art-plaedoyer-redebedarf
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

