
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Die Tücken der Kunstvermittlung: Partizipation in Kunstmuseen
von Birte Abel-Danlowski

Erscheinungsjahr: 2022

Peer Reviewed

Stichwörter:
Aktive Teilhabe | Bildungs- und Vermittlungsarbeit | Bildungskonzept | Bildnerisches Denken |
Kunstvermittlung | Kunstpädagogik | Museumspädaogigk | Kunstdidaktik | Partizipation |
Rezeption | Vorstellungsbildung

Abstract
Unter den sich verändernden gesellschaftlichen und politischen Erwartungen scheint Kunstvermittlung
häufig überfordert. Ihre Kernaufgabe, Verstehen zu ermöglichen und dazu mental und praktisch aktiv zu
werden, verschiebt sich hin zu oberflächlicher Teilhabe, Partizipation und Unterhaltung. Dieser Artikel
möchte ein ‚Verstehen‘ stark machen, das über Vorstellungsbildung an der unmittelbaren Annäherung
von Betrachtenden anknüpft, um entlang eines inneren Sinnes Wirkungsabsichten und damit
Bildverstehen zu erschließen.

Unter dem politischen Druck und dem Selbstanspruch, neue Besuchergruppen zu erschließen, entwickeln
Museen immer neue Vermittlungsangebote. Um die Kritik eines solchen Versuches sowie um Möglichkeiten,
diese mit dem Bildungsanspruch von Kunstmuseen zu vereinbaren, geht es in diesem Artikel.

Vermittlungs- und Bildungsarbeit in Museen heute

„Immer mehr Menschen streben Teilhabe und Mitbestimmung an“, postuliert der Deutsche Museumsbund
und sieht die Aufgabe von Bildungs- und Vermittlungsarbeit daher vor allem darin, „Museen und ihre
Sammlungen zu demokratisieren“ (Deutscher Museumsbund 2020:10).

Besonders die schwindenden Besucherzahlen und die Tatsache, dass die Mehrzahl der Besucher*innen
heute über 65 Jahre alt ist, verleiht einer Öffnung von Museen für breitere Besuchergruppen einer diverser
werdenden und alternden Gesellschaft zusätzliche Dringlichkeit. Zudem ist die digitale und auch sonstige
Konkurrenz groß, die Aufmerksamkeitsspanne klein, so dass Einfallsreichtum gefragt ist, um

- 1 -



Besucher*innen anzulocken.

Museum als Erfahrungsraum

Nach einer Abkehr von Vermittlungsarbeit im Museum als Wissensvermittlung und vom Museum als Lernort
wird Kunstvermittlung aktuell zunehmend als Erfahrungsraum für sinnhaftes Lernen verstanden (Preuß/
Hofmann 2017:14f.). Im Echoraum der kulturwissenschaftlichen Deklaration einer „performativen Wende“
(Fischer-Lichte 2004:22 sowie 31ff.) werden Handlungsweisen von Vermittler*innen und Besucher*innen in
den Mittelpunkt gestellt, die ‚wirken‘ oder verändern, indem sie etwas auslösen – was auch immer dieses
etwas sei. Nicht mehr um Wissenszuwachs geht es nun, sondern um einen Erfahrungsraum, ein ‚Erlebnis‘,
das Körper, Geist und Seele mit einbezieht. Einen Begriff vom Kunstwerk als objekthaftem Gegenüber, an
dem „ständig neue Strukturelemente“ (Fischer-Lichte 2004:19) zu entdecken und dem „permanent neue
und andere Bedeutungen zuzusprechen“ (ebd.) sind, lehnt diese Auffassung von Kunstvermittlung
zugunsten eines schwierig zu bestimmenden „Lernens als Erfahrungsprozess“ (siehe: Kristine Preuß/Fabian
Hofmann „Der Erfahrung Raum geben: Vorschläge zur Theoriebildung in der Kunstvermittlung und
Museumspädagogik“) ab. Im Rahmen dieser Entwicklung des Museums hin zu einem „sozialen Raum“
(ebd.) wird den Besucher*innen zunehmend eine aktive Rolle in Vermittlungsprozessen zugesprochen.
Allerdings muss gefragt werden, inwiefern der „Aktionismus vieler ambitionierter, museumspädagogischer
Angebote“ (Hallmann 2017:149) im Einklang steht mit dem Bildungsauftrag der Museen.

Vermittlung

Vermittlung ist ein innerhalb der Kunst- und Museumspädagogik nicht klar definierter Begriff. Nicht gemeint
ist damit zumindest eine Didaktik, die aus dem Kunstwerk eine überschaubare Botschaft erschließt. Nicht
gemeint ist ebenso wenig ein Interaktionsprozess, der freie künstlerische Prozesse anstößt oder
auslöst.Gemeint ist ein Raum, der einem komplexen Prozess der Auseinandersetzung mit Kunst, ihren
Bezügen zur Welt, zum Subjekt und zu seinem Gemacht-Sein gerecht werden soll:

„Bei der Vermittlung geht es zum einen darum, unterschiedliche Bereiche der Welt in ein
Verhältnis zu bringen, beispielsweise Kunst und Gesellschaft, historische Zusammenhänge,
ästhetische Wirkungen oder Präsentationsformen und Marktmechanismen. Zum anderen hat
Vermittlung das Ziel, einzelne Menschen in ein Verhältnis zur Welt – in diesem Sinne: zu ihrer
Um Welt – zu setzen.“ (Hofmann 2016:56)

„Kunst sucht […] sinnvolle Deutungen unserer Selbst-, Mit- und Weltverhältnisse zu geben.“ (Krautz
2020:54) Die Welt, in die wir eingebettet sind, ist immer Mit-Welt. Diese Kernpunkte der relationalen bzw.
personalen Kunstpädagogik (Krautz 2020) klingen auch in Hofmanns oben angeführter Definition der Ziele
von Kunstvermittlung an. Dieses Grundverständnis des Geflechts von Lebensbezügen, Verstehen und
Bildung soll im Folgenden erläutert werden. Es bildet den Bezug zu Teilhabeangeboten der
Vermittlungsarbeit und die Basis der Auseinandersetzung dieses Artikels.

Sinnvolles Bilden

Hubert Sowa hat dargelegt, dass ‚Bilden‘, (sich) ein Bild machen, eine anthropologische Konstante ist.
„Bildende Kunst […] ist bedeutend, weil sie das Grundverhältnis der Sichtbarkeit in verdichteter und

- 2 -

https://www.kubi-online.de/artikel/erfahrung-raum-geben-vorschlaege-zur-theoriebildung-kunstvermittlung-museumspaedagogik
https://www.kubi-online.de/artikel/erfahrung-raum-geben-vorschlaege-zur-theoriebildung-kunstvermittlung-museumspaedagogik


anschaulicher Form wiederspiegelt […, eine] geistig bildende Antwort auf die menschliche Kondition des
Aufenthalts im Sichtbaren“ (Sowa 2008:218) gibt. Das Bedürfnis zu verstehen, Gesehenes und Erlebtes als
etwas einzuordnen, was es im Leben geben könnte, was im weitesten Sinne Sinn gibt, ist ein natürliches.
Insofern haben wir bei der Betrachtung von Bildern an Bildern teil, indem wir im Verhältnis von Im-
sichtbaren-eingebettet-sein und darin verwurzeltem Sehen Sinn bilden. Bildung findet an Bildern statt, weil
wir in dem Zwischenraum zwischen vorgängig gewussten Sehformen und Bild verstehen möchten, was das
Gesehene mit der Welt, in der wir leben, zu tun hat.

In seinem Aufsatz „Kunstgeschichte lehren und lernen – Vorbemerkungen zu einer kulturgeschichtlichen
Didaktik des Kunstunterrichts“ führt Hubert Sowa aus, dass das Verstehen von Kunstwerken, seien sie
historisch oder zeitgenössisch, immer einer Aktualisierung für das Verständnis jedes einzelnen bedürfe. Die
Kenntnis anthropologischer Konstanten ermöglicht es uns, auf etwas alle Menschen Verbindendes
zurückgreifen, den ‚Gemeinsinn‘, aufgrund dessen wir uns über die Annäherungen so verständigen können,
dass uns über einen gemeinsam festgestellten Sinn austauschen können. Es bedarf dabei einer
verlangsamten Rezeption (s.u.), eines Nachvollzugs, um plurale Kontextbezüge herzustellen.

Im Folgenden sollen zwei Vermittlungsbeispiele besprochen werden, die einen nicht-verstehenden Umgang
und einen verstehenden und Umgang mit Arbeiten von Édouard Manet zeigen.

Kritisiertes Beispiel aus der Hamburger Kunsthalle 2016

2016 gab es in der Hamburger Kunsthalle die beeindruckende Éduard Manet-Ausstellung „Sehen“. In dieser
sollte vor allem aufgezeigt werden, dass es Manet nicht um illusionäre Darstellung von dreidimensionalen
Räumen als Fenster zu einer anderen Wirklichkeit – um Bildräume – ging, sondern um eine moderne
Errungenschaft, den „Betrachterraum“. Durch den Blick der dargestellten Personen werden Beziehungen
zum Betrachter hergestellt, sodass das dargestellte Geschehen bzw. die Hintergrundräumlichkeit zugunsten
eines „von einem polyperspektivischen Sehen strukturierten Raum“ zurücktritt. (Lüthy 2016:17) Konkret
bedeutet das z.B. bei Manets „Balkon“ von 1873,  dass die Figuren auf dem Balkon beziehungslos
nebeneinanderstehen, ihre Blicke auf unterschiedliche Weisen in verschiedene Richtungen gerichtet sind.
Das, was sich im Hintergrund abspielt, ist nur zu erahnen, ist verrätselt. So ergibt sich bei der Betrachtung
keine schlüssig zu ermittelnde Erzählung. Das, was der Betrachter sieht, muss um eigene Gedanken und
Gefühle ergänzt werden, um die Ansicht zu komplettieren. Das ist mit ‚Betrachterraum‘ gemeint.

- 3 -



Abb.1: Édouard Manet „Wintergarten"
1877, Alte Nationalgalerie Berlin.

In diesem Fall bleibt es damit bei einer nicht aufzulösenden Situation, die Manet genauso in anderen Bildern
erschafft, um die Offenheit und Doppeldeutigkeit als solche zu thematisieren und stehen zu lassen. In
Manets „Wintergarten“ von 1877 (Abb.1), um den es folgend gehen soll, gehen die verschiedenen Blicke
des dargestellten Paares in andere Richtungen. Sie treffen sich auch nicht. So ist nicht abzulesen, womit sie
sich gerade (gemeinsam) beschäftigen. Genauso wenig sind ihre Hand-, Arm- und Körperhaltungen
eindeutig aufeinander bezogen bzw. auszulegen. Die Beziehungslosigkeit der Personen könnte ein Thema
des Bildes sein, genauso wie eine Leere oder Ambiguität der Situation an sich.

Das ‚Sehen‘, die Blicke mit ihrer Offenheit und ihren Implikationen zum Betrachtenden hin, waren 2016
auch das Hauptthema der gesamten Ausstellung „Sehen“. Ein Partizipationsangebot der Abteilung Bildung
und Vermittlung bestand aus einem Passbildautomaten inmitten der Ausstellung, der für einen Euro die
Augen der Besucher*innen fotografierte.

Teilhabe bestand darin, sich in den Automaten zu setzen, einen Euro einzuwerfen und ein Foto machen zu
lassen. Die fertigen Augenstreifen-Selfies konnten mitgenommen oder Bestandteil einer ‚Mitmach-Tapete‘
werden, in dem sie an die Wand in entsprechende Vorrichtungen gesteckt wurden. Die Reaktion mancher
Besucher*innen war Freude oder ein Verwundern darüber, dass nun ihr Augenpaar ‚im Museum‘ hing. Hier
setzt die Kritik an.

Inwiefern berührt diese Aktion die Ausstellung, den Besucher bzw. inwiefern berührt seine Freude über
‚seine Augen im Museum‘ einen Bildungsauftrag? Wie werden Besucher*innen hier ernst genommen? Was
hat das Ganze, außer dass beides Mal Augen und Blicke eine Rolle spielen, mit der Manet-Ausstellung und
den künstlerischen Fragen zu tun, um die es dabei ging?

Das Kunstwerk als solches wurde hier zum beliebigen Anlass für davon losgelösten Spaß – der Spaß hatte
mit dem Werk, seinen in ihm angelegten Strukturen und seiner historischen Dimension nichts mehr zu tun
und trägt in diesem Fall auch nicht dazu bei, Manets Bilder besser zu verstehen und damit zu erleben oder
zu genießen.

Es sollte Museen mit einem Bildungskonzept (Deutscher Museumsbund 2020:10; siehe: Kunz-Ott „Das
Bildungskonzept – ein Grundpfeiler musealer Arbeit“) gelingen, ihren Bildungsauftrag weniger beliebig,
dafür aber weiter und tiefer zu fassen und Annäherungen, wie die gerade skizzierten, als vorbereitende und
erschließende Übungen für das Hauptziel ‚Verstehen‘ fruchtbar zu machen und hierfür museumsdidaktisch
zu schärfen. Der subjektive Zugang zum Werk sollte nicht verwechselt werden mit geistlosen
niedrigschwelligen Angeboten. Genau an dieser Stelle sollte ein Nachdenken einsetzen.

Auch Lisa Spanier erinnert daran, den „Anspruch [des] demokratische[n] (Bildungs-) Auftrag[s]“ des
Museums zu bewahren und in der Vermittlungsarbeit „nachhaltige positiv erlebte Selbstbildungserfahrung“
zu ermöglichen, ohne sich „dem zeitgenössischen Innovationsdruck zu unterwerfen“ (Spanier 2015:6f.).

Partizipation bedeutet in dem hier kritisierten Beispiel schlicht ein subjektives Agieren bzw. Reagieren.
Wolfgang Ullrich schreibt dem eine „palliative“, „beruhigende“ Wirkung zu, die so von der Kunstvermittlung
aus geht. „Damit der Besucher hinreichend Selbstvertrauen bekommt, bedarf es seiner Ermutigung via
Kunstvermittlung, ja braucht es Aktionen, mit denen er sich seiner eigenen Kreativität vergewissern kann.“

- 4 -

https://www.kubi-online.de/artikel/bildungskonzept-grundpfeiler-musealer-arbeit
https://www.kubi-online.de/artikel/bildungskonzept-grundpfeiler-musealer-arbeit


(Ullrich 2015a:4) Ullrich schlägt daher vor, diese Funktion des Museums als „Kreativitätsagentur“ (Ullrich
2015b) zu bezeichnen.

Zusammengefasst gesagt: Von Kunstwerken und Ausstellung lenkte die Aktion eher ab, anstatt zu deren
Verstehen, Erleben und Genießen, zu einem objektangemessen (siehe: Tobias Nettke „Was ist
Museumspädagogik? – Bildung und Vermittlung in Museen“) oder sachgerechten (Krautz 2018:40) Umgang
beizutragen.

Um einen Verbesserungsvorschlag geht es im Folgenden.

Versuch eines Verbesserungsvorschlags

Tobias Thuge hat in seinem Aufsatz „Skandal im Grünen – Oder das didaktische Potenzial der Provokation“
das Potenzial der Figurenkonstellation in Manets „Wintergarten“ von 1877 (Abb.1) für das Verstehen im
Kunstunterricht ausgelotet und gezeigt, wie eine auf den zweiten Blick zu erkennende Provokation u.a. in
der Haltung (der Hände), der Blicke des Ehepaares und in der letztendlich nicht aufzulösenden Aussage
liegt (s.o.). Schüler*innen erlebten bei der Erarbeitung vor allem die Ambiguität als „ein nicht unerhebliches
Qualitätskriterium für Kunst“ (Thuge 2021:228).

Abb.2: Hände.

- 5 -

https://www.kubi-online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen
https://www.kubi-online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen


Abb.3: Abwehr.

Abb.4: Friede.

 

In diesem Sinne wurde von Kunst-Studierenden eine Mitmachaktion entwickelt, die dem Werk gerecht wird,
in dem die (Nicht-) Kommunikation, die in vielen von Manets Bildern tragend ist, als Gegenstand und zum
Nachvollzug angeboten wird. Es handelt sich um eine Fotoaktion, bei der Teilnehmende aufgefordert
werden, Manets Figuren aus dem „Wintergarten“ von 1877 nachzustellen und dabei (in diesem Fall mit den
Händen) in Kommunikation zu treten (Abb. 2-5). Diese auslegende ‚Aufgabe‘ ist aufgrund des Umstandes
einer kurzen ‚Mitmachaktion‘ innerhalb einer Ausstellung relativ eng geführt, denkbar wären zahlreiche
weitaus offenere Aufgaben (Abel-Danlowski in Vorbereitung), in die auch aktuelle Medien mit aufgenommen
werden könnten (vgl. Ullrich 2022).

In diesem Artikel geht es in erster Linie darum, das Prinzip einer verstehenden Teilhabe zu
versinnbildlichen. Über das Nachstellen und Variieren der Handhaltungen findet bei diesem Beispiel eine
subjektive verlangsamende Annäherung statt. Dabei bleibt es nicht bei leeren Gesten des Knipsens und
Aneinanderreihens in Bezug auf die zu rezipierenden Kunstwerke relativ aussagelose Fotos. Vielmehr kann

- 6 -



im Verhalten der Hände zueinander eine – bewusste oder unbewusste – Botschaft, eine Wirkungsintention
nachvollzogen werden, die auf das Bild bezogen werden kann. Im Abgleich erfahren die Teilnehmenden,
dass bewusst oder unbewusst ausgedrückte Intentionen sowie deren Darstellung Wirkungen haben. So
werden werkkonstituierende Komponenten (Blicke, Haltungen der Personen) zur offenen Struktur für ein
verstehendes Aufnehmen durch das eigene Erleben. Im Museum würde ein oben beschriebener
Erfahrungsraum dargeboten, der über eine ‚nichtsagende‘ Wissensvermittlung hinausgeht, aber
gleichzeitig auch dem Werk gerecht wird.

Abb.5: Fuck.

Mit diesem Verbesserungsvorschlag sind keine autonomen Werke geschaffen, dennoch unterscheiden sich
solche Rezeptionen von beliebigen leeren Wiederholungen wie auch von der Erwartung, die*der
Teilnehmende „könne direkt an der Kreativität des Künstlers teilhaben“, weil ihm „statt eines fertigen
Werks eine frische Idee geliefert wird“ (Ullrich 2015a:3). Hier geht es stattdessen darum, gestalterisch eine
Brücke zur eigenen Auslegung des Werkes zu schlagen. Es ist ein niedrigschwelliger subjektiver Vorgang,
der einen Sinn erschließt.

Aktive Teilhabe

Der hier vorgestellte Vermittlungsvorschlag plädiert dafür, Kunst-Verstehen als einen Prozess zu begreifen,
der auf Vorstellungsbildung und bildnerischem Denken basiert und darauf aufbauend Vorstellungsbildung
und einordnendes Denken miteinander verbindet. Konkret bedeutet das, unmittelbare ‚natürliche‘
Interessenspunkte aufzunehmen und zu ‚nutzen‘, um an einem ‚inneren Sinn‘ entlang Verstehen hervor zu
bringen. So bleiben subjektive Vorstellungen verbunden mit im Kunstwerk vorhandenen Elementen, die
nicht über allgemeingültige Begriffe erfassbar sind. Bilderfahrung bleibt als solche bestehen (vgl. Plaum
2016:5). Sie wird aufgegriffen, über- und weitergeführt werden in ein übergeordnetes Verstehen. Das ist
aktive Partizipation und Teilhabe! (Abel-Danlowski in Vorbereitung)

„Das Ziel unserer Arbeit müsste daher sein, auf neue Weise die eigenen
Selbstverständlichkeiten zu erforschen, anschaulich und sinnlich nachvollziehbar eine Auswahl
zu treffen und Bezüge derart darzustellen, dass eine Verbindung der verschiedenen Elemente
des Kunsterlebnisses möglich wird. Dabei sollte immer erkennbar bleiben und mit thematisiert

- 7 -



werden, dass durch unterschiedlichste Bezüge verschiedenste Arten von Kohärenz
gleichberechtigt nebeneinander auszubilden sind […] Damit jeder einzelne Besucher ‚Sinn‘ der
eigenen Anwesenheit im Museum spürt, [… könnten in] der Vermittlung […] die Werke quasi auf
zeitgemäße individuelle Weise aktiviert und wieder erfunden und zugleich ‚das Künstlerische‘
an der Kunst, die Modelle von Kunst, die hinter jedem Werk stehen, erfahren und bewusst
gemacht [werden].“ (Görgen 2006:182-185)

Was bedeutet Verstehen?

Verstehen ist in jeder Entwicklungsstufe möglich, deswegen trennt dieser Artikel nicht zwischen Kinder-,
Jugend- und Erwachsenenbereich. Mit ‚Verstehen‘ als Leitziel soll dabei nicht ein bloß „wörtliches“
Verstehen im Sinne eines bloßen Dechiffrierens einer visuell und materiell codierten Botschaft gemeint sein.
Der hier gemeinte Rezeptionsprozess soll nicht nur einen Sinn als Gegenstand des Werkes freilegen, wie
dies beim Auspacken eines „Kekses oder etwas aus einer Schachtel“ (Brock 1982:108) geschieht, sondern
als eine Auslegung, die in Bezug zum Werk, seinem Gemachtsein, zur Welt und mir als betrachtendem
Subjekt Sinn erschließt und damit bildend ist.

Wie im obigen Beispiel dargelegt, ist „Verstehen … also die Tätigkeit, analog das zu erzeugen, was der
andere artikuliert hat […] Analog bedeutet somit nicht identisch. Artikuliertes Verstehen verdoppelt nicht
den Gegenstand, sondern schafft etwas Eigenes mit einer dem Anderen entsprechenden Bedeutung. [Im
mimetischen Nachvollzug wird sich etwas anverwandelt. Anm. d. Verf.] Für unseren Zusammenhang wäre
zu ergänzen, dass das Verstehen von Bildern sich als gestaltungspraktische Rezeption auch im analogen
Erzeugen eigener Bilder zu den vorhandenen Bildern zeigen kann [vgl. Abb.1], wobei die sprachliche
Artikulation des Verständnisses damit nicht überflüssig wird […] Ja mehr noch: Bilder rufen immer innere
Bilder, also Imagination auf, die insofern eben Analogien des sichtbaren Bildes sind und als solche das
Gesehene mit der eigenen Vorerfahrung verbinden und in Relation setzen. Sowa beschreibt dies als
‚imaginative Resonanzfelder‘, die bestimmte Bilder evozieren. [… So findet Teilhabe über den hier
beschriebenen Verbesserungsvorschlag statt, weil die in Vorstellungen mit einfließenden Wünschen,
Erinnerungen, Handlungsabsichten ihren Platz haben und behalten. Anm. d. Verf.] Bildverstehen ist somit
Arbeit an und mit den analogischen Imaginationen, die in diesen Resonanzfeldern aufgerufen werden und
die weder rein subjektiv noch rein objektgebunden sind. Sie sind eben relational, sie sind im ‚Zwischen‘.“
(Krautz 2017:460f.)

Unter dieser Prämisse sollten „Artefakten, denen identitäts- und sinnstiftende Kraft attestiert wird“ (Ullrich
2015:6), Respekt gezollt werden. Es geht hierbei nicht um eine künstliche verehrende Hochachtung,
sondern darum, Werke aus der Vergangenheit und Gegenwart als Dokumente einer gelebten Zivilisation zu
erkennen und dabei einen ‚Denkraum‘ zu eröffnen, in dem Bilder, ihre Geschichte und Beschaffenheit als
Zeugnisse „von [subjektiver] Ergriffenheit und [objektiver] Distanz“ (Heinen 2021:191), das Leben und
seine Facetten ihrem Sinn entsprechend aufgenommen werden. Auch niedrigschwellige Angebote können
diesen Rahmen bieten.

Christiane Schmidt-Maiwald und Alexander Glas nennen es eine „Pendelbewegung“, mit der Alfred
Lichtwark, der Begründer der Museumspädagogik und der erste offizielle Kunstvermittler, „vor den
Originalen einen Bezug zu ihren Alltagsbeobachtungen ihrem Allgemeinwissen“ (Schmidt-Maiwald/ Glas
2018:3) herstellt. Im „Sinne der neuen Zeit“ wollte Lichtwark seinen „musealen Lieblingsgedanken“ (Heise

- 8 -



1919/20:791), Kunst durch Anschauung und Erleben einer breiten Öffentlichkeit zugänglich zu machen,
deshalb so radikal umsetzen, weil Museen vorher „allzu einseitig fachwissenschaftlich“ orientiert waren und
den Bezug zum Publikum und der Gegenwart außer Acht ließen. Lichtwark lag es noch fern, seine Ideen
theoretisch und methodisch aus zu formulieren und zu fundieren, gleichwohl scheint er bereits nach einem
Ausgleich zwischen objektiver und subjektiver Annäherung gesucht zu haben. Lichtwarks Grundsätze sind
ein Plädoyer dafür, Kunst erlebend zu verstehen (vgl. Deppner 2010). An seine Maxime, Kunstgeschichte
erlebbar und in seinem Fall durch Einfühlung verstehbar zu machen, knüpfen die heutigen Bemühungen um
‚Teilhabe und Partizipation‘ oftmals mehr oder weniger unmittelbar an.

„Kunst verstehen heißt […] das Werk als sinnvoll erfassen“ (Lützeler 1975, Bd.1:667). Es heißt nicht, dem
Werk den Sinn entnehmen, sondern das Werk als sinnvoll zu begreifen. Es kann auch bedeuten, dass
Fragen oder Widersprüchlichkeiten ungeklärt stehen bleiben und genau das zu verstehen ist. Wollen wir
etwas verstehen, setzen wir uns dazu ins Verhältnis, um etwas als etwas zu verstehen. Bei den kritisierten
Angeboten fehlt dieses ‚In-Beziehung-setzen‘ und das dem Verstehen immanente Bemühen um Verstehen
(siehe: Bettina Uhlig/ Carolin Pauke „Kindorientierte Vermittlung im Museum. Zum Beispiel: ein
mittelalterliches Reliquiar“). Sie sind nicht sorgfältig ersonnen, denn sie integrieren keine Möglichkeiten,
Impulse aus dem dichten Geflecht eines Kunstwerks mit der eigenen Vorstellungsbildung in einen
Verstehensprozess zusammenzubringen. Deshalb bleibt die bloße ‚Teilhabe‘ am Werk in einem solchen Fall
beliebig und könnte auch jenseits von Museum und Kunst im Drogeriemarkt oder sonst wo stattfinden.

Andersherum gesagt und auf Kunstvermittlung im Museum übertragen, Partizipation und Teilhabe ohne
Verstehen haben keinen Sinn, weil das im Werk Sichtbare nicht in eine Beziehung mit dem Blick auf sich
selbst, die Anderen, die Welt und ihre Bezüge zueinander abgeglichen werden kann. Solche Aktionen finden
völlig losgelöst von den vom Künstler, von der Künstlerin im Werk angelegten und für Betrachter*innen
zugänglichen Sinnstrukturen statt.

Vorschlag

Ein Verbesserungsvorschlag besteht, wie dargelegt, darin, die Angebote mit der Frage danach
abzugleichen, ob sie einen Beitrag zu einem Verstehen – im erweiterten Sinne – leisten. Dabei geht es um
ein anthropologisch fundiertes hermeneutisches Verstehen, das Bildern entsprechende bildspezifische Modi
zur Auslegung nutzt und somit eine subjektive mit der objektiven Herangehensweise verbindet. Wenn das
Werk innerhalb eines Kontextes erlebend verstanden wird, wären damit auch die „Dimensionen des Lernens
im Museum“ (Deutscher Museumsbund 2020:11) je nach Auswahl ebenfalls erreicht.

Verwendete Literatur
Abel-Danlowski, Birte (in Vorbereitung): Bildverstehen durch Gestaltungspraxis. Das „Werkstattgespräch“ als eine Möglichkeit der
Verbindung von künstlerisch-praktischem, kunstdidaktischem und kunstpädagogischem Handeln mit der Vermittlung von
Kunstgeschichte.

Brock, Bazon (1982): BESUCHERSCHULE d 7. Die Hässlichkeit des Schönen - Spaziergänge Tempelgänge Paradegänge. Kassel: D+V
Paul Dierichs GmbH & Co KG. https://bazonbrock.de/werke/detail/?id=47&sectid=300; (letzter Zugriff am 26.08.2021).

Deutscher Museumsbund (Hg.) (2011): Leitfaden Bildung und Vermittlung im Museum gestalten. Berlin.

- 9 -

https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://bazonbrock.de/werke/detail/?id=47&sectid=300


Deppner, Martin R. (2010): Authentizität des Erlebnisses. Studien zu Alfred Lichtwark als Wegbereiter der Erlebnispädagogik.
Lüneburg: Verlag edition erlebnispädagogik.

Fischer-Lichte, Erika (2004): Ästhetik des Performativen, Frankfurt/M.: Suhrkamp Verlag.

Görgen, Annabelle (2006): Vermittlung in der Hamburger Kunsthalle. In: Baumann, Sabine/ Baumann/ Leonie (Hg.): Wo laufen S(s)ie
denn hin?! Neue Formen der Kunstvermittlung fördern. Wolfenbüttel: Bundesakademie für kulturelle Bildung, 182-201.
Hallmann, Kerstin (2017): Anmerkungen zu einer Kunstvermittlung als Praxis des Erscheinens. In: KristinePreuß, Fabian Hofmann
(Hg.): Kunstvermittlung im Museum. Ein Erfahrungsraum. Münster/New York: Waxmann, 149-153.

Heeg, Laura (2017) Museen im Spagat zwischen Bildungsauftrag und Entertainment. In: Kristine Preuß, Fabian Hofmann (Hg.):
Kunstvermittlung im Museum. Ein Erfahrungsraum. Münster/New York: Waxmann, 73-80.

Heinen, Ulrich (2021): Subjektivität und Objektivität im Denkraum Kunstunterricht. Zur methodischen Einheit der Bildinterpretation.
In: Ide, Martina / Beuckers, Klaus Gereon (Hg.): Denkraum Kunstunterricht – Aktuelle Ansätze der Kunstpädagogik/ Kunstdidaktik.
München: kopaed, 143-191.

Heise, Carl Georg (1919/20): Das Erbe Lichtwarks. Betrachtung zu Eröffnung des Neubaus der Hamburger Kunsthalle. In:
Kunstchronik und Kunstmarkt. Nr. 28/29, 785-796 und 857-864.

Hofmann, Fabian (2016): Kunstpädagogik im Museum. Stuttgart: kohlhammer.

Kunz-Ott, Hannelore (2017/2016): Das Bildungskonzept – ein Grundpfeiler musealer Arbeit. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/bildungskonzept-grundpfeiler-musealer-arbeit; (letzter Zugriff am 21.01.22).

Krautz, Jochen (2017): Zwischen Selbst und Sache. Bildungstheoretische Grundlagen einer verstehensorientierten Didaktik der
Bildbetrachtung. In: Krautz, Jochen (Hg.): Beziehungsweisen und Bezogenheiten. Relationalität in Pädagogik, Kunst und
Kunstpädagogik. Schriftenreihe IMAGO – Forschungsverbund Kunstpädagogik, Bd. 4. München: kopaed, 439–478.

Krautz, Jochen (2018): Bildverstehen. Grundlinien einer relationalen Didaktik der Bildbetrachtung im Kunstunterricht. In:
Alexander Glas/Ulrich Heinen/Jochen Krautz/Gabriele Lieber/Monika MillerHubert Sowa/Bettina Uhlig (Hg.) (2018): Bildverstehen.
IMAGO. Zeitschrift für Kunstpädagogik. H. 6, 35-53.

Krautz, Jochen (2020): Kunstpädagogik. Eine systematische Einführung. Paderborn: utb.

Lüthy, Michael (2016): Die Wendung des Blickes, In: Gaßner, Hubertus/Hildebrand-Schat, Viola: Manet. Sehen: Die Wendung des
Blicks. Petersberg: Michael Imhof Verlag / Hamburger Kunsthalle, 13-19.
Lützeler, Heinrich (1975): Kunsterfahrung und Kunstwissenschaft. Systematische und entwicklungsgeschichtliche Darstellung und
Dokumentation des Umgangs mit der bildenden Kunst. 3 Bände. Freiburg: Alber.

Nettke, Tobias (2017 / 2016): Was ist Museumspädagogik? – Bildung und Vermittlung in Museen. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen.; (letzter Zugriff am 21.01.22).

Plaum, Goda (2016): Bildnerisches Denken. Eine Theorie der Bilderfahrung. Bielefeld: transcript.

Preuß, Kristine/Hofmann, Fabian (2017) (Hg.): Kunstvermittlung im Museum. Ein Erfahrungsraum. Münster/New York: Waxmann.

Preuß, Kristine/Hofmann, Fabian (2019): Der Erfahrung Raum geben: Vorschläge zur Theoriebildung in der Kunstvermittlung und
Museumspädagogik. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE: https://www.kubi-online.de/artikel/erfahrung-raum-geben-vorschlaege-zur-
theoriebildung-kunstvermittlung-museumspaedagogik; (letzter Zugriff am 09.08.22).

Schmidt-Maiwald, Christiane/Alexander Glas (2018): Editoral. In: Alexander Glas/
Ulrich Heinen/Jochen Krautz/Gabriele Lieber/Monika Miller/Hubert Sowa/Bettina Uhlig (Hg.): Bildverstehen. IMAGO. Zeitschrift für
Kunstpädagogik. H. 6, 2-5

Sowa, Hubert (2008): (Sich) Bilden in der Sichtbarkeit. Kunstunterricht im Projekt der Allgemeinen Bildung. In: Billmayer, Franz:
Angeboten. Was die Kunstpädagogik leisten kann. München: kopaed,  218-222.

Sowa, Hubert (2014): Kunstgeschichte lehren und lernen – Vorbemerkungen zu einer kulturgeschichtlichen Didaktik des
Kunstunterrichts. zkmb.de; (letzter Zugriff am 21.01.22).

- 10 -

https://www.kubi-online.de/artikel/bildungskonzept-grundpfeiler-musealer-arbeit
https://www.kubi-online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen
https://www.kubi-online.de/artikel/erfahrung-raum-geben-vorschlaege-zur-theoriebildung-kunstvermittlung-museumspaedagogik
https://www.kubi-online.de/artikel/erfahrung-raum-geben-vorschlaege-zur-theoriebildung-kunstvermittlung-museumspaedagogik
http://zkmb.de/kunstgeschichte-lehren-und-lernen-vorbemerkungen-zu-einer-kulturgeschichtlichen-didaktik-des-kunstunterrichts/?print=pdf


Spanier, Lisa (2015): 3 Thesen zur Gegenwart und Zukunft der Kunstvermittlung im Museum. In: Standbein Spielbein.
Museumspädagogik aktuell. Nr. 303 Dezember 2015, 6-7.

Thuge, Tobias (2020): Skandal im Grünen – Oder: Vom didaktischen Potential der Provokation. Eine Unterrichtseinheit zu Édouard
Manets „Im Wintergarten“. In: Lutz-Sterzenbach, Barbara/Schulz, Frank (Hg.): Historische Kunst erleben und verstehen.  München:
kopaed (KREAplus; Bd. 21/Kunst – Geschichte – Unterricht; Bd. 3 d. Sonderreihe),218–228.

Uhlig, Bettina/Funke, Carolin (2021): Kindorientierte Vermittlung im Museum. Zum Beispiel: ein mittelalterliches Reliquiar. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE: https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-
mittelalterlichesreliquiar; (letzter Zugriff am 21.01.22).

Ullrich, Wolfgang (2015a): Vom Ethos des Kopierens. https://pop-zeitschrift.de/2015/11/05/vom-ethos-des-kopierensvon-wolfgang-
ullrich5-11-2015/; (letzter Zugriff am 21.01.22).
Ullrich, Wolfgang (2015b): Das Kunstmuseum der Zukunft – eine Kreativitätsagentur?
http:///ideenfreiheit.wordpress.com/2015/12/07/vortrag-das-kunstmuseum-der-zukunft-eine-kreativitaetsagentur/; (letzter Zugriff am
21.01.22).
Ullrich, Wolfgang (2022): Mein anderes Ich. Im Netz entsteht gerade eine neue Kunst des Maskenspiels. Und mit ihr eine
gesellschaftliche Utopie. In: Die ZEIT. Nr. 22, 59.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Birte Abel-Danlowski (2022): Die Tücken der Kunstvermittlung: Partizipation in Kunstmuseen. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/tuecken-kunstvermittlung-partizipation-kunstmuseen
(letzter Zugriff am 01.11.2022)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 11 -

https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://www.kubi-online.de/artikel/kindorientierte-vermittlung-museum-zum-beispiel-mittelalterliches-reliquiar
https://pop-zeitschrift.de/2015/11/05/vom-ethos-des-kopierensvon-wolfgang-ullrich5-11-2015/
https://pop-zeitschrift.de/2015/11/05/vom-ethos-des-kopierensvon-wolfgang-ullrich5-11-2015/
https://www.kubi-online.de/artikel/tuecken-kunstvermittlung-partizipation-kunstmuseen
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

