
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kultur als Sustainable Development Goal?
von Julius Heinicke

Erscheinungsjahr: 2022

Stichwörter:
SDGs - Sustainable Development Goals | Nachhaltigkeit | Entähnlichung | Kulturpolitik

Abstract
Das Vermögen der Kulturellen Bildung und der Auftrag der Kulturpolitik für eine verantwortungsvolle
Welt(bürgerschaft) formuliert dieser Artikel im Kontext der 17 Sustainable Development Goals. Diese
Nachhaltigkeitsziele agieren auf vielen Ebenen und spiegeln unterschiedliche Ansätze – gar Welten.
Kulturelle Bildung kann diese vielfältigen Perspektiven erkennbar und verständlich machen. Eine
Weltbürgerschaft braucht das Wissen über diese Vielfalt sowie adäquate Räume zur Aushandlung.

Die Charta der Vereinten Nationen, die, 1945 vollendet, den Weltfrieden sichern soll, kann als
Konstituierungsakt der Vereinten Nationen gelesen werden. Siebzig Jahre später verabschiedete das
Bündnis mit der Agenda 2030 siebzehn Sustainable Development Goals (SDGs; Ziele für nachhaltige
Entwicklung), die nicht nur als eine Weiterführung der Sicherung des Weltfriedens zu verstehen sind,
sondern mit einer Vielzahl an hinzugekommenen neuen Ebenen und Perspektiven eine nachhaltige
Sicherung der Welt zum Ziel haben.

Der Reflexionsprozess, der nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzte und durch vielerlei unterschiedliche
Diskussionen weltweit vorangebracht wurde, hat ganz offensichtlich zu weitreichenden
Schlussfolgerungen geführt. Staaten und ihre Regierungen allein mögen den Weltfrieden nicht
sichern, sondern eher der Versuch, die Welt, in der die Menschheit mit anderen Organismen lebt, als
ein komplexes System zu begreifen. Interessant sind zunächst die unterschiedlichen Ebenen, auf
welchen die Agenda agiert. Sie verdeutlichen sich bereits in den fünf Prinzipien, die den siebzehn
Zielen voranstehen. Die Prinzipien „Menschen, Planet, Wohlstand, Frieden und Partnerschaft“, die im
Englischen aufgrund der Alliteration bereits im Schrift- und Lautbild Zusammenhalt suggerieren
(People, Planet, Prosperity, Peace, Partnership), rekurrieren auf höchst unterschiedliche Kontexte und

- 1 -



Felder: Die Menschen als Akteur*innen, der Planet, der auf deren Aktionen reagiert (z. B.
Klimawandel), normative Zielsetzungen wie Frieden und Wohlstand sowie Handlungs- und
Lebensweisen, wie Partnerschaft, stehen allesamt in einer Reihe.

Die Heterogenität der SDGs trotz offensichtlicher Dominanz bestimmter
Systeme

Mit Blick auf die unterschiedlichen Ziele fällt auf, dass diese neben ganz konkreten humanitären
Forderungen (keine Armut, kein Hunger, hochwertige Bildung) auch strukturelle Visionen beinhalten,
welche sehr divers verstanden und interpretiert werden können: „Nachhaltige Städte“ oder „Industrie,
Innovation und Infrastruktur“ gehören ebenso dazu wie an bestimmte Ökonomien gebundene
Vorstellungen, so z.B. „Wirtschaftswachstum“, welches sich im achten Ziel zur „menschenwürdigen
Arbeit“ gesellt. Die siebzehn Ziele treten dabei nicht nur mit unterschiedlichen Gesten und in
mannigfaltigen Gewändern auf, sondern beziehen sich auf recht disparate Wertesysteme und
Grundannahmen: Während „Keine Armut, Geschlechtergerechtigkeit, Kein Hunger“ sich der
Menschenrechte gleich als universelle humanitäre Rechte begreifen lassen, werden im Bereich der
Nachhaltigkeit auch ökologische Grundrechte (Lebewesen, Ressourcen) benannt,
„Wirtschaftswachstum“ und „Industrie“ beziehen sich wiederum auf eine ganz andere Systematik.

Es kann durchaus festgestellt werden, dass sich in den letzten Jahren die Annahme durchgesetzt hat,
dass neben der Menschheit auch andere Bereiche der Erde Grundrechte besitzen sollten. Den
Strategien des Anthropozäns trotzend ist hier eine Neuausrichtung sichtbar. Darüber hinaus haben
sich jedoch innerhalb der Ziele Denkweisen eingeschlichen, die einen Universalitätsanspruch
beanspruchen, obwohl sie einem bestimmten System gehorchen, das keinesfalls als universell gelten
kann: „Industrie“ und „Wirtschaftswachstum“ bestimmen unverkennbar immer noch ein Verständnis
der sogenannten „Entwicklungspolitik“, deren Faible für Mehrwert, Masse und Fortschritt oftmals als
neoliberal und teilweise auch neokolonial beklagt und kritisiert wird. Ihre Existenz zeugt von der
heutzutage gern unterschlagenen Erkenntnis, dass der Wohlstand, wie ihn die Industrienationen
definieren, auf Wachstum und somit auf Kosten ökologischer und humaner Ressourcen beruht und ein
globaler universeller Wohlstand im Sinne dieses Systems ein unmögliches utopisches Ziel darstellt,
auch wenn „Nachhaltige Produktion“ sich ebenfalls in die Liste der SDGs reiht. Die Zusammenschau
der Ziele macht so auf den zweiten Blick keinen Hehl aus der strukturellen Bevorteilung wirtschaftlich
starker Nationen, was die Begrenztheit gegenwärtiger internationaler Initiativen für globale
Gerechtigkeit einmal mehr betont.  

Nachhaltigkeit betrifft alle Bereiche des Lebens, doch kann sie als kulturpolitische Vision allein in
kulturellen und hier insbesondere in ästhetischen und künstlerischen Räumen erlebt und verhandelt
werden.

- 2 -



Potenziale der Vielseitigkeit

Auf der anderen Seite verdeutlicht die Vielseitigkeit der Ansätze und Ebenen, die sich hinter den SDGs
verbergen, das Potenzial, innerhalb einer innovativen internationalen Zusammenarbeit einseitige
Gesten aufbrechen und tradierte Systeme umgestalten zu können. Der Kampf gegen Hunger und
Armut kann auf unterschiedlichen Ebenen und mit verschiedenen Konzepten geführt werden, auch
der Schutz des Lebens im Wasser und auf dem Land lässt wirtschaftlichen Mehrwert zugunsten einer
ökologischen Nachhaltigkeit erblassen, die gemeinsam ausgehandelt werden muss.

Da alle siebzehn Zielsetzungen – zumindest auf dem Papier – gleichwertig nebeneinanderstehen,
deuten sie in ihrer Diversität auf die Notwendigkeit der Aushandlung und Verhandlung aus vielerlei
Perspektiven, auch wenn, wie gezeigt, sicherlich so manche Methoden und Strategien in dominanter
Weise auftreten und andere marginalisiert werden. Die so oft geforderte Transformation erhält vor
dem Hintergrund der Agenda 2030 einen bedeutsamen international und transdisziplinär
ausgerichteten Handlungsraum – sofern es gelingt, die unterschiedlichen Ansätze und Erfahrungen
der Weltgemeinschaft zusammenzuführen und für die jeweiligen Kontexte gemeinsam lokale
Strategien zu entwickeln, was sicherlich ein groß angelegtes und aufwendiges, doch notwendiges
Unterfangen ist.

Um dieses Unterfangen anzugehen, sind Arbeitsweisen verschiedener Disziplinen und Wissenschaften
wichtig, doch spielt für das Zusammenführen und Begreifen der vielen Ebenen und Ansätze die
Erkenntnis und Erfahrung von Vielfalt in ihren mannigfaltigen Dimensionen und Bezügen eine Rolle.
Dieses recht komplexe Vermögen ist ein kulturelles, da sich sowohl die Verschiedenheiten als auch
die Gemeinsamkeiten der Gesellschaften in erster Linie über kulturelle Praktiken, Traditionen, jedoch
auch Visionen generieren. Sichtbar wird diese Multifunktion von Kultur beispielsweise in der 2005 von
der UNESCO verabschiedeten Konvention „Protection and Promotion of the Diversity of Cultural
Expression”: Während das Ziel „Protection of cultural diversity” den Schutz kulturellen Erbes und
kultureller Traditionen fördert, gleichzeitig den marginalisierten und im globalen Diskurs verdrängten
Praktiken und Narrativen besondere Aufmerksamkeit schenkt, richtet die „Promotion of the Diversity
of Cultural Expression” ihr Augenmerk auf die Wahrnehmung, Erfahrung und Förderung von Vielfalt
als gesellschaftliche Prozesse.

Entähnlichung als kulturelle Kompetenz einer Weltbürgerschaft

Im aktiven Begreifen des Doppelspiels von „Vielfalt erkennen und bewahren“ und „Diversität fördern
und erfahren“ liegt eine grundlegende kulturelle Kompetenz der Weltbürgerschaft, da so die
Komplexität der Gesellschaften nicht nur erkannt, sondern eine verantwortungsvolle Verhandlung
gesellschaftlicher und kultureller Vielfalt angestoßen wird. Um diese zu fördern, sind sowohl
kulturpolitische Visionen und Strategien als auch Formate der Kulturellen Bildung gleichermaßen
gefragt.

- 3 -



Eine solche kulturpolitische Vision knüpft an die UNESCO-Konvention an und lernt aus der besonderen
inhaltlichen und programmatischen, oben bereits dargestellten Zusammensetzung der SDGs. Eine
Weltgemeinschaft kann nur dann nachhaltig – im ökologischen, sozialen, ökonomischen und
gesellschaftlichen Sinne – überleben, wenn sie die einzelnen Ressourcen in ihrer Vielfalt schützt,
hierzu die unterschiedlichen Erfahrungen und Strategien der Gesellschaften nutzt und diese
Verantwortung gemeinschaftlich teilt und verknüpft. Die Vision entwickelt ihre Stärke nicht in der
Dominanz eines bestimmten Diskurses oder Verständnisses, sondern in der Diversität an
Herangehensweisen mit dem gleichen Ziel, einer nachhaltigen Welt.

Grundlegend für ihre Gestaltung ist ein kulturpolitisches Verständnis, was ich an anderer Stelle mit
Rückgriff auf den von Achille Mbembe als Narrativ für eine „universelle Gemeinschaft” entwickelten
Begriff der Entähnlichung erörtert habe (vgl. Mbembe 2014; Heinicke 2019; siehe: Julius Heinicke „
Entähnlichung als Perspektive der Kulturellen Bildung und ihr kulturpolitischer Auftrag“). Im
Gegensatz zu Assimilation setzt Entähnlichung auf das Verschiedensein, jedoch mit dem Ziel, im
Verschiedensein Gemeinschaft zu erfahren. Im Kontext der SDGs, die trotz der genannten
Einschränkungen zumindest versuchen, eine weitumfassende Perspektive einzunehmen und auf diese
Weise eine nachhaltige Welt auf ganz unterschiedlichen Ebenen und vor dem Hintergrund einer
Vielzahl von Paradigmen einzufordern, kann Entähnlichung als gemeinschaftsstiftender Gestus dieser
vielschichtigen, manchmal auch einander konträr laufenden Prozesse gelesen werden: die
Nachhaltigkeit der Welt in der Vielfalt ihrer Ressourcen durch und mit den diversen Wissensformen
der Gesellschaften fördern. Die Erkenntnis über die Vielfalt der Ansätze und gleichzeitig die
Notwenigkeit der gemeinsamen Erfahrung in ihrer Unterschiedlichkeit liegt im Refugium der Kultur
und deren künstlerischen und ästhetischen Praktiken. Hier kommt nun wiederum die Kulturelle
Bildung ins Spiel.

Kulturelle Bildung als Ort der entähnelnden Erfahrung im Kontext der SDGs

In der Verknüpfung zwischen Bildungsauftrag, künstlerischer Praxis und Teilhabe kann Kulturelle
Bildung als entscheidende Agentin auftreten, Prozesse der Entähnlichung zu initiieren und zu
reflektieren. In der Jugend- und Bildungsarbeit hat sie Strukturen geschaffen, die genutzt werden
können, der Vielfalt samt ihrer Irritationen einen Erfahrungs- und Verhandlungsraum zu geben. In
dem Vorwort des viel beachteten Handbuchs Kulturelle Bildung erläutern die Herausgeber*innen
Hildegard Bockhorst, Vanessa-Isabelle Reinwand-Weiss und Wolfgang Zacharias (2012) das
Beziehungsflechten zwischen individueller Erfahrung und In-der-Welt-sein innerhalb der Kulturellen
Bildung. „Gemeint ist damit das gesamte Feld in der Schnittmenge von Kultur und Bildung: In der
Bezüglichkeit und Wechselwirkung von ‚Ich’ und ‚Welt’, also der subjektiven und objektiven Seite von
Bildung, meint Kulturelle Bildung einerseits den subjektiven Bildungsprozess jedes einzelnen wie auch
die Strukturen eines Bildungsfeldes mit seinen zahlreichen Angeboten. Kulturelle Bildung bezeichnet
also immer ein Praxisfeld, aber eben auch einen biografisch individuellen Bildungsprozess in, mit den
und durch die Künste, eine Haltung oder sogar ein spezifisches Verständnis von Pädagogik“
(Bockhorst/Reinwand-Weiss/Zacharias 2012:22). Im Kontext gegenwärtiger Herausforderungen kann
dieses spezifische Verständnis von Pädagogik um ein Verständnis von Nachhaltigkeit erweitert

- 4 -

https://www.kubi-online.de/artikel/entaehnlichung-perspektive-kulturellen-bildung-kulturpolitischer-auftrag


werden, welches der Vielschichtigkeit der Welt und ihrer Gesellschaften, wie sie die SDGs
verdeutlichen, Tribut zollt: Welt meint die Menschheit und die Natur und deren Wohlergehen, doch
eben auch die kulturellen Praktiken, welche die Verbindungen zwischen den Menschen untereinander
und der Natur überhaupt erst erschaffen und prägen.

Aus dem erweiterten Verständnis ergeben sich mehrere Konsequenzen. Kulturelle Bildung kann
einerseits die Diversität an Kulturen und Weltzugängen stärker programmatisch einbinden. Das wird
beispielsweise über die Reflexion und spezifische Kontextualisierung einzelner SDGs deutlich. Armut
und Bildung haben in den verschiedenen gesellschaftlichen Räumen nicht nur eine unterschiedliche
Bedeutung, sondern es liegen verschiedene Strategien vor, der Armut zu begegnen oder nachhaltige
Bildungsstrukturen zu schaffen. Kulturelle Bildung vermag es, die Multiperspektivität, die sich hinter
den SDGs und den jeweiligen lokalen Herangehensweisen verbirgt, erkennbar und verständlich zu
machen. Das Wissen über Vielfalt ist eine entscheidende Kompetenz einer Weltbürgerschaft.

Darüber hinaus birgt Kulturelle Bildung das Potenzial, künstlerische, spielerische und ästhetische
Erfahrungs- und Reflexionsräume zu schaffen, in welchen die einzelnen Teilnehmer*innen ihre Rolle
innerhalb der gesellschaftlich-ökologischen Verantwortung einer nachhaltigen Welt erfahren,
demnach ihre Weltbürgerschaft erleben und spüren. Es geht in erster Linie um die Erfahrung einer
Vision von Nachhaltigkeit, die gebildet wird, indem das „Ich“ in der Diversität der individuellen
Bezüge zur Welt (zu anderen Kulturen, der Natur, Bildungssystemen, Wissen, Reichtum, Nahrung –
wie es die SDGs verdeutlichen) die eigene Vielfalt und Position erlebt. Das fordert bezüglich des
eigenen Handelns ebenso ein, die Vielfalt der eigenen Erfahrung nicht im Sinne einer Assimilation zu
einer Gestalt, einzigen Form, Couleur oder in ein Narrativ zu reduzieren, sondern Verantwortung für
die vielseitigen Beziehungen auch in Bezug auf die Umwelt zu übernehmen und zu erfahren: Die
Migrationserfahrung meiner Großeltern lässt eine Beziehung zu Menschen mit aktueller
Fluchtgeschichte erschaffen, meine queere Identität erlaubt mir eine bestimmte Haltung für die
Dringlichkeit von Geschlechtergerechtigkeit weltweit, mein Unmut über Methoden in der Schulzeit
stärkt mein Interesse für Bildungsformen anderer Kulturen, das Waldsterben in meiner Region fördert
meine Verantwortung gegenüber Bäumen im Amazonasgebiet. Kulturelle Bildung kann gezielt
künstlerische, spielerische und ästhetische Formate entwickeln, bei welchen die
Diversitätserfahrungen der eigenen Geschichte mit den unzähligen weltweiten Kontextualisierungen,
welche die SDGs entfalten, verknüpft werden. Die SDGs fungieren sowohl als Bezugspunkt der
eigenen unmittelbaren Umwelt und Biografie als auch als Tor in die Welt von Erfahrungen, Annahmen
und Herausforderungen weltweiter Kulturen und Gesellschaften.

Die Kompetenz, den eigenen Erfahrungshintergrund in die Welt hinein zu transferieren, auch auf die
Gefahr hin, dass das „Ich“ sich mit der direkten Umgebung „entähnelt“, weil die Unterschiedlichkeit
(und nicht die Homogenität) eigener Erfahrungen zugunsten weltweiter Verknüpfungen betont und
initiiert wird, ist ein Motor des nachhaltigen Lebens. Denn sie ermöglicht nicht nur Verantwortung
über den eigenen lokalen Raum und dessen Regionalität zu übernehmen, sondern die eigenen
Erfahrungen mit weltweiten Kontexten in Beziehung zu setzen. Das Erschaffen dieser

- 5 -



Erfahrungsverknüpfungen mithilfe der künstlerischen und kulturellen Räume der Kulturellen Bildung
fördert zudem die Erkenntnis der Begrenztheit der eigenen Handlungsmöglichkeit und Erfahrung auf
die eigene Lebenssphäre, die jedoch – das verdeutlichen diese Beziehungserfahrungen – mit anderen
Räumen der Welt direkt und indirekt agiert. Die Vermutung, die SDGs ließen sich vollends umsetzen,
bleibt auch hier eine Illusion, doch wird der Grundgestus, überhaupt deren breite Perspektive samt
ihrer unterschiedlichen Verknüpfungen und Beziehungen einnehmen und als eigenen
Verantwortungsbereich betrachten zu können, mit diesen Formaten maßgeblich unterstützt. Die
Kompetenz, den eigenen Erfahrungshintergrund in die Welt hinein zu transferieren, ist ein Motor des
nachhaltigen Lebens.

Kultur als Sustainable Development Goal: ein kulturpolitischer Auftrag

Nachhaltigkeit betrifft alle Bereiche des Lebens, doch kann sie als kulturpolitische Vision allein in
kulturellen und hier insbesondere in ästhetischen und künstlerischen Räumen erlebt und verhandelt
werden. Diese grundlegende Funktion und Aufgabe von Kultur jedoch bilden die SDGs nur in ihren
jeweiligen Erläuterungen und auf einer eher kultursoziologischen Metaebene ab. Es ist richtig, dass
sich nahezu für jedes der Ziele ein Bezug zu Kultur herstellen lässt, doch erscheint es notwendig, dass
dieser grundlegende Ort, an welchem nicht nur das Verhältnis einer Gesellschaft zur Natur und zur
Welt, sondern die Vielfalt an Zugängen und Erklärungen erlebt und reflektiert werden kann, ein 18.
Ziel darstellt. Kultur als SDG würde sich nicht nur auf „Promotion and Protection of the Divertiy of
Cultural Expression“ beziehen, sondern auch auf das Vermögen, mittels kultureller Praktiken die
Vielfalt der Welt und ihrer Ressourcen als nachhaltiges Ziel zu begreifen. Kulturpolitik ist nun gefragt,
dieses Ziel gemeinschaftlich zu formulieren.

Verwendete Literatur
Bockhorst, Hildegard/Reinwand-Weiss, Vanessa-Isabelle/Zacharias, Wolfgang (2012). Handbuch Kulturelle Bildung.
Schriftenreihe Kulturelle Bildung vol. 30. München: kopaed.

Heinicke, Julius (2022): Entähnlichung als Perspektive der Kulturellen Bildung und ihr kulturpolitischer Auftrag. In:
Wissensplattform Kulturelle Bildung Online: https://www.kubi-online.de/artikel/entaehnlichung-perspektive-kulturellen-bildung-
kulturpolitischer-auftrag (letzter Zugriff am 22. Juli 2022).

Heinicke, Julius (2019): Sorge um das Offene. Verhandlungen von Vielfalt mit und im Theater. Berlin: Theater der Zeit.

Mbembe, Achille (2014): Kritik der schwarzen Vernunft, französische Übersetzung. Berlin: Suhrkamp. (Original: Mbembe,
Achille (2013): Critique de la raison nègre.)

Anmerkungen
Die Ausgabe 22-2022 von kubi – Magazin für Kulturelle Bildung der Bundesvereinigung Kulturelle Kinder- und Jugendbildung
e.V. widmete sich dem Thema „Nachhaltigkeit – schaffen wir das, erschaffen wir was?". In dieser Ausgabe, Seite 7 bis
11, erschien der Artikel zuerst.

- 6 -

https://www.kubi-online.de/artikel/entaehnlichung-perspektive-kulturellen-bildung-kulturpolitischer-auftrag
https://www.kubi-online.de/artikel/entaehnlichung-perspektive-kulturellen-bildung-kulturpolitischer-auftrag


Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Julius Heinicke (2022): Kultur als Sustainable Development Goal?. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kultur-sustainable-development-goal
(letzter Zugriff am 25.10.2022)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 7 -

https://www.kubi-online.de/artikel/kultur-sustainable-development-goal
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

