ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kulturelle Bildungspraxis im Zeitalter planetarer Politik. Eine
deutsch-tschechische Grenzwanderung als trans-korporale
Erfahrung

von Lea Spahn
Erscheinungsjahr: 2022

Peer Reviewed

Stichworter:
Mill | Nachhaltigkeit | planetare Politik | Posthumanismus | Transkorporalitat | Verantwortung |
Asthetische Forschung | 12. Netzwerktagung

Abstract

Eine zehntdgige Wanderung im Nationalpark Sumava/Béhmerwald auf der deutsch-tschechischen Grenze;
ein Projekt, das sich an der Schnittstelle von asthetischer Forschung, performativer Kunst und Aktivismus
verortet. Wahrend des Projekts in dieser Grenzzone wird der Wanderweg selbst zum Vermittler: Die
historischen Ereignisse am Saum des Eisernen Vorhangs sind der Landschaft eingeschrieben wie auch die
aktuellen Mensch-Natur-Verhaltnisse, die sich in dieser Landschaft materialisieren und in ihrer
Interdependenz erlebbar werden. Umwelt wird zur geteilten Mitwelt. Durch dieses Projekt lassen sich
Fragen aufwerfen: Wie kann sich Kulturelle Bildung zu diesen Interdependenzen ins Verhaltnis setzen?
Wie kénnen diese Interdependenzen in der Praxis erfahrbar werden? Und: Wie kann die
Auseinandersetzung mit den brennenden Fragen klimapolitischer Herausforderungen im Rahmen
Asthetischer Forschung erprobt werden? Darum wird es in dem folgenden Artikel gehen, um am Beispiel
des Projekts ,,Crossing Borders - The Agronaut’s Journey” lokale und planetare Verantwortung in der
Praxis Kultureller Bildung zu diskutieren.

Kulturelle Bildungspraxis als politischer Raum

Kulturelle Bildung findet innerhalb gesellschaftlicher Verhaltnisse statt und eréffnet partizipative Raume der
Auseinandersetzung im Medium asthetischer Erfahrung und Praxis. Dabei ist der Diskurs Kultureller Bildung



schon immer mit gesellschaftspolitischen Herausforderungen verschrankt, welche sich in der Praxis, Formen
der Institutionalisierung und auch Foérderstrukturen manifestieren. Die Herausforderungen sind Ausldser,
Begriindung und Legitimation zugleich. Mit Bezug auf Mensch-Natur-Verhaltnisse lasst sich beobachten,
dass im deutschsprachigen Raum in den letzten Jahren nicht nur der landliche Raum zunehmend an
Aufmerksamkeit gewonnen hat, auch der klimapolitische Diskurs um Nachhaltigkeit bildet sich in der Praxis
Kultureller Bildung ab. Mit den sozialen (Protest-)Bewegungen wie Fridays for Future oder Extinction
Rebellion wachst zudem die gesellschaftliche Aufmerksamkeit flr planetare Herausforderungen dieser Zeit.
Dadurch wird die Notwendigkeit fur Kulturelle Bildungspraxis, sich innerhalb der Interdependenzen
okonomischer, sozialer, kultureller und 6kologischer Dimensionen zu verorten, auch vermehrt diskutiert
(vgl. Singer-Brodowski 2016; Stoltenberg 2020/2010). Eine posthumanistische Kulturelle Bildungspraxis
kann hier ansetzen, um in asthetisch-forschenden Praktiken die planetare Dimension mikrologisch erfahrbar
zu machen, und erganzt damit die Auseinandersetzung mit Wissensregimen, Machtkonstellationen und
sozialen Gefligen (Henkel 2016; Gesing et al. 2019).

Dieser Beitrag setzt an dieser Situation und einem empirischen Beispiel an, um den Entwurf einer kritisch
posthumanistischen Kulturellen Bildungspraxis zu wagen. Posthumanistische Theorien sind nur im Plural
und als ein breit gefachertes Diskursfeld, aber auch wissenschaftskritische Intervention, zu denken
(Braidotti/Hlavajova 2018). Angefangen mit feministischen und wissenschaftstheoretischen Reflexionen,
wurden in den 1970er- und 1980er-Jahren die patriarchale Pragung von Wissensproduktion kritisiert und die
Situiertheit von Forschenden betont (u.a. Haraway 1988), spater die Agentialitat von Materie und die
Verschrankung von Mensch-Technik-Natur-Verhaltnissen herausgearbeitet (vgl. u.a. Bennett 2010) bis hin
zu den New Materialisms und Environmental Humanities, die diese Verschrankungen und Interdependenzen
empirisch fundieren wie auch Sozialitat wissenschaftstheoretisch auf das Mehr-als-Menschliche ausdehnen
und damit historische Grenzziehungen radikal infrage stellen (vgl. u.a. Coole/Frost 2010;
Neimanis/Asberg/Hedrén 2015; Asberg 2018).

In diesem Artikel folge ich v.a. dem kritischen Posthumanismus von Rosi Braidotti (2013), dem
feministischen Materialismus von Stacy Alaimo (2008) und der posthumanistischen Phanomenologie von
Astrida Neimanis (2019). Braidotti basiert ihre Argumentation auf der Verschrankung anti-humanistischer
und anti-anthropozentrischer Kritik und konturiert Subjektivitat als ,,materialist and vitalist, embodied and
embedded” (Braidotti 2013:188). Es geht ihr sowohl um den Bruch mit modernistischem
Fortschrittsglauben und kapitalistischen Steigerungslogiken als auch um den kritischen Umgang mit deren
Einfluss auf Kérperpolitiken der Optimierung, zunehmenden digitalisierten Selbstvermessung wie auch
antifeministischen und rassifizierenden Mechanismen der Exklusion und Subjektivierung. Sie betrachtet
Sozialitat durch die Linse der (kérperlichen) Materialitat, die sie als aktiv in soziale Prozesse verwickelt
versteht; diese Agentialitat des Lebendigen , expresses itself by actualizing flows of energies, through codes
of vital information across complex somatic, cultural and technologically networked systems*
(ebd.:189-190). Sie durchzieht mithin Sozialitat als komplexes, mehr-als-menschliches Gefluge.

Dies lasst sich mit Astrida Neimanis’ Entwurf posthumanistischer Phanomenologie vertiefen, die sie v.a. in
ihrem Buch Bodies of Water (2017) entwickelt. Darin entfaltet sie am Beispiel von Wasser, wie sich dies in
unterschiedlichen Aggregatzustanden in, zwischen und durch Kdérper verschiedenster Art bewegt -

menschliche und nicht-menschliche. Dabei stellt sie zudem heraus, dass sich in diesen Bewegungen auch



soziale Verhaltnisse abbilden und analysieren lassen: Sie materialisieren sich als sozio-6kologische
Konstellationen, die Einblicke in historisch-koloniale, kulturelle, 6konomische und soziale Logiken geben.
Neimanis rekurriert auf die phanomenologische Figur leiblicher Erfahrung und erweitert sie (materialistisch)
durch das Konzept , verteilter Kérperlichkeit” (Neimanis 2017:26). Sie denkt menschliche Kérper eben nicht
als souverane Entitaten, sondern als materielle Vielheiten, die mit ihren Umwelten verschrankt sind: ,,We as
human bodies do not sit atop and apart from the entanglements of the material world; we are instead
consistently pulled out of our place of privilege by our symbiotic relationality to other bodies” (ebd.:44).

Korper als verschrankt und interdependent zu verstehen, eréffnet auch eine andere Perspektive auf das in
der Romantik entstandene und bis heute vorherrschende Verstandnis, es gabe eine ,Natur”, die auRerhalb
des Menschen zu finden ist. Dies wird ebenfalls durch eine interdisziplinare Denkstrémung adressiert, die
die Vorstellung kritisiert, ,,that nature or the environment simply ,is‘. Environmental humanities suggest
rather [...] that human ideas, meanings and values are shape, in some important way, the ,environment out
there' (Neimanis/Asberg/Hedrén 2015:71-72). In Differenz zu der Vorstellung einer externen Natur, wird
mit dem Begriff der NaturenKulturen deren wechselseitige Verschrankung betont (Gesing et al. 2019). Vor
diesem Hintergrund bilden posthumanistische Theorien (in ihren unterschiedlichen Auspragungen) eine
Perspektive, die eine Re-Imagination des Sozialen erlaubt, in der menschliche und nicht-menschliche
Akteure als relational und interdependent aufeinander bezogen postuliert werden (Neimanis et al. 2015).
Wird dies auf das Feld Kultureller Bildung angewendet, bilden Angebote und Praktiken nicht nur einen Raum
asthetischer Erfahrung, sondern, so mochte ich argumentieren, einen transformativen Raum subjektiver
und kollektiver Bildungsprozesse.

Es geht im Rahmen Kultureller Bildung nicht um die Einhaltung oder Verbreitung normativer Bildungsziele
im Zusammenschluss mit Bildung fur Nachhaltige Entwicklung oder den UN-Klimazielen, wie auch Mandy
Singer-Brodowski formuliert; vielmehr kann Kulturelle Bildung als transformatives Lernen durch sinnlich-
leibliche Erfahrung zum ,Wandel individueller Bedeutungsperspektiven” beitragen und als Teil , kollektiver
Bewusstwerdungs- und Emanzipationsprozess[e]“ (Singer-Brodowski 2016:15) gerahmt werden. Als
sinnlich-leiblicher Erfahrungsraum ermaoglicht Kulturelle Bildung entsprechend subjektive und kollektive
Bildungsprozesse, die sich im Medium asthetischer Zugange und Erfahrungen entfalten. Dabei kénnen auch
die komplexen Herausforderungen der gegenwartigen Zeit in ihren lokalen Auswirkungen und ihren
planetaren Verschrankungen adressiert werden, wie im Weiteren an einem Projekt diskutiert wird. So
verbinden sich in der Frage, wie unterschiedlichste Kérper (menschliche und nicht-menschliche),
Technologien und Geschichten (historische und gegenwartig dominante Narrative) aufeinander bezogen
sind (vgl. Neimanis/Asberg/Hedrén 2015), posthumanistische Theorien und transformatives Lernen.

Das Aufwerfen von Fragen, die Suche nach Antworten und (Mit-)Gestaltungsprozessen, wie es in der
Kulturellen Bildungspraxis praktiziert wird, basiert dabei immer auf der Aktivierung und dem Einbezug des
spezifischen biografischen Wissens der Teilnehmer*innen. Zusammenfassend bildet sich in diesen
Denkbewegungen ein Wandel ab: Menschliche Existenz Iasst sich nicht nur als ein ,In-der-Welt-Sein“
(Heidegger) beschreiben, sondern auch als ein ,Von-Welt-Sein” (i.O. ,being of the world‘, Haraway 2015),
wodurch die Verschrankung von Menschen mit ihren Umwelten betont wird. Dies verdeutlicht auch der
begriffliche Wandel von Umwelt zu Mitwelt. Wie sich Kulturelle Bildungspraxis unter Einbezug dieser
Denkbewegungen gestalten kann, soll im Folgenden an einem Beispiel diskutiert und anschlieRend



theoretisch gerahmt werden.

Crossing Borders - Die Reise der Agronaut*innen

»~Zur Wahrnehmung des naturlichen Mitseins gehért auch die Wahrnehmung alles dessen, was
nicht mehr da ist.” (Meyer-Abich 2015/2014:233)

Das durch den deutsch-tschechischen Zukunftsfonds geférderte Projekt ,,Crossing Borders” fand 2020 als
eine zehntégige Wanderung im Nationalpark Sumava/Béhmerwald an der deutsch-tschechischen Grenze
statt. Initiiert durch Hana Magdonova (Brno University of Technology), Otto Kauppinen (Janacek-Akademie
fur Musik und Darstellende Kiinste Briinn/Brno) und Lea Spahn (Philipps-Universitat Marburg), verortete sich
das Projekt an der Schnittstelle von Asthetischer Forschung und Umweltaktivismus. Die Gruppe bestand aus
12 deutschen und tschechischen Teilnehmer*innen, die in den zehn Tagen ca. 100 Kilometer von Zelezna
Ruda nach Haidmuhle wanderten. Es handelt sich um das Grenzgebiet, dass bis 1989 durch den Eisernen
Vorhang getrennt war und eine geopolitisch aufgeladene Situation zwischen ,,Ost” und , West” markierte.
Entsprechend betraten wir als Gruppe eine Landschaft, die durch die Geschichte des Grenzverlauf mit den
Erinnerungen und auch landschaftlichen Spuren aus der Zeit gepragt ist, in der der Eiserne Vorhang
Deutschland und auch Europa teilte und eine politische Abgrenzung durch ein Grenzregime symbolisch
demonstrierte. An der deutsch-tschechoslowakischen Grenze verliefen die Grenzbefestigungen und
Sperrzonen auch durch Sumava/Béhmerwald, der heute, nach der Offnung der Grenzen, als Nationalpark in
enger Zusammenarbeit zwischen den Landern verwaltet und betreut wird (vgl. Internet 1). Heute bildet
diese Grenzzone das ,,Grune Band“, ein transnationales Naturschutzgebiet, das den Verlauf dieser Grenze
als europaisches Projekt renaturiert und kulturell belebt und das sich gerade auch der Geschichte dieser
Landschaften widmet, Erinnerungsarbeit leistet und kulturelle Verstandigung férdert (vgl. Internet 2)

Im Sinne Asthetischer Forschung nach Helga Kdmpf-Jansen (2001) basierte das Projekt auf einem sinnlich-
leiblichen Zugang zu Forschungsprozessen, das sich explizit mit den Mdglichkeiten posthumanistischer
Forschungspraxis durch das deutsch-tschechische Grenzgebiet bewegte. Zwar brachten die Teilnehmenden
auch individuelle Fragestellungen mit, es gab jedoch taglich gemeinsame asthetische Anlasse, die als
Reaktion auf die landschaftlichen Gegebenheiten entstanden. Asthetische Forschung nimmt die
Forscher*innen in ihrem sinnlich-leiblichen , Zur-Welt-Sein“ (Merleau-Ponty 1966) ernst; in diesem Sinne war
ein Prinzip, sich der eigenen Neugier und Wahrnehmungsresonanzen folgend durch die Landschaft zu
bewegen.

Am ersten Wandertag betrat die Gruppe, bepackt mit Wanderrucksacken und Proviant, den Nationalpark
bei Bayrisch Eisenstein/Zelezna Ruda. Eine erste Aufgabe mit dem Passieren der Nationalparkgrenze war,
den eigenen Rhythmus im Gehen zu finden und mit allen Sinnen fur die Umgebung aufmerksam zu werden.
Nach der Ankunft in der ersten Notunterkunft - einem mit Holz abgegrenzen Bereich unter freiem Himmel -
gegen Abend, wo zwei unterstitzende Versorger*innen die Gruppe erwarteten, gab es einen langen
Austausch zu den Erlebnissen und Erfahrungen dieses Tages: Die Begegnung mit der Langsamkeit einer
Nacktschnecke, die den Weg , kreuzte”, die Gerausche des Windes, die Schwere des Rucksacks wahrend
des Laufens, das Pausieren auf einem Baumstumpf und das krachende Gerausch eines umstirzenden
Baums, das ganz plotzlich die Stille durchbrach und als ein zeitlicher Schnittpunkt von Lebensspannen
erlebt wurde.



Die ersten Tage waren regnerisch, sodass Warme, trockene Kleidung und in Bewegung zu bleiben wichtig
waren. Nachdem das Wetter weniger wechselhaft war und 6fter die Sonne schien, veranderte sich auch die
Dynamik der Begegnung mit dieser Landschaft: Die Gruppe konnte besser an Orten verweilen und wurde
zunehmend aufmerksam fur Veranderungen des Bodens und der Landschaft, fur Spuren des militarischen
Sperrgebiets und die systemische Okologie. Am deutlichsten wurde dies durch den Eintritt in die Kernzone
des Nationalparks, von dessen Fichtenwaldern durch den Borkenkaferbefall und einen Sturm in weiten
Teilen nur noch Baumstimpfe standen. Sich durch diesen gezeichneten Landschaftsstrich zu bewegen war
ein eindrtcklicher Wegabschnitt, in der viele der Teilnehmenden in der kahlen Landschaft ein Verlustgefuhl
erlebten. Dort Ubernachtete die Gruppe an einer enemaligen Militarstation auf dem Berg Polednik, durch die
die Grenze und die gegenlberliegende bayerische Zone wahrend des Kalten Krieges elektronisch
uberwacht wurde (vgl. Internet 3); die Schneise des ehemaligen Zauns war noch deutlich sichtbar.

Durch eine Fihrung mit einem Mitarbeiter des Nationalparks veranderte sich am folgenden Tag die
Auseinandersetzung mit dieser KulturLandschaft radikal: Er beschrieb die Kernzone als ein , Laboratorium*,
in der die Abwesenheit menschlichen Forstmanagements gerade die Méglichkeit béte, um die Resilienz und
Selbstorganisation einer KulturLandschaft in Echtzeit zu erforschen und das Zusammenspiel verschiedener
Lebewesen in einem Okosystem zu beobachten: So bieten die gefallenen Baumstamme nahrstoffreichen
Boden fur Kleinstpflanzen und die umgestirzten Wurzelteller Auerhdhnen im Winter eine proteinreiche
Futterstelle. Zugleich bezog er sich auch auf die Spuren des Grenzzauns, z.B. wie die Grenze nicht nur
menschliche Siedlungen zerteilte, sondern auch jahreszeitliche Wanderbewegungen von Tieren unterbrach.
Nachdem die Grenzzaune abgebaut worden waren, so berichtete er, dauerte es mehrere Generationen, bis
diese alten Weideauen wieder von Rehen aufgesucht wurden.

Diese neuen Perspektiven und Informationen nahmen Einfluss auf die leib-kérperliche Erfahrung des Sich-
Bewegens in dieser KulturLandschaft und wurden spater erganzt durch eine historische Fihrung in dem
Grenzgebiet von einem Zeitzeugen, der die Zwangsumsiedlungen und Grenzverschiebungen thematisierte.
Die unterschiedlichen Wissensbestande waren Sensibilisierungswerkzeuge, die 1) die Wahrnehmung fur
diese KulturLandschaft intensivierten, 2) die interkulturelle Verstandigung tber Geschichte(n) anregten und
3) die Landschaft als Multi-Spezies-Erinnerungsraum sichtbar werden lieBen. Ein weiterer Aspekt waren 4)
alltagliche Herausforderungen wie das Wetter, das gemeinsame Auf- und Abbauen der Zelte, die
Verstandigung innerhalb der Gruppe und die Versorgung mit Essen und Trinken. Dazu kamen die
obligatorischen Regeln des Nationalparks: ,,Nutzen Sie die Notunterkunft nur fiir eine Ubernachtung!*;
»~Machen Sie kein Feuer!“; ,Hinterlassen Sie keinen Abfall!“ (vgl. Internet 3).

Diesen letzten Aspekt mdchte ich im Folgenden exemplarisch vertiefen, um die politische und ethische
Dimension Kultureller Bildung im Zeitalter planetarer Verantwortung herauszustellen. Denn in dem Projekt
wurde MUll zum Thema - und das kann vertiefend auf ,,transcorporeal pathways” (Neimanis 2017:39) hin
erforscht werden, also die Pfade durch das transkorporale Netzwerk menschlicher und nicht-menschlicher
Korper.

Mull als sozial-kulturelle Grenzziehung

Die Forschungspraxis spannte sich an der Schnittstelle von asthetischer Forschung und posthumanistischer
Ethnografie auf (vgl. Kdmpf-Jansen 2001; Pink 2015; Kirksey/Helmreich 2010). Am Beispiel von Mull lasst



sich dies in besonderer Weise aufzeigen: Da eine Regel des Nationalparks lautete, keinen Abfall zu
hinterlassen, und, auRer in angrenzenden Dorfern, keine Mulleimer bereitstanden, waren wir gezwungen,
unseren Mull zu tragen. Trotz vieler Vereinbarungen und dem Versuch, Verpackungen zu vermeiden, haufte
sich taglich Mall an, den wir zunachst nicht trennten. Nur einmal, an einem Campingplatz, konnten wir nach
Papier, Plastik und Restmull trennen. Auf der Wanderung wurde uns unser Konsumverhalten und der damit
verbundene Mull deutlich vor Augen gefuhrt und war auch als Gepack vom Gewicht her spurbar. Darauf
maochte ich naher eingehen, um den Entwurf einer posthumanistischen kulturellen Bildungspraxis zu
verdeutlichen.

Die Kulturwissenschaftlerin Windmuller schildert Abfall eindrtcklich als ,,Kulturprinzip der Moderne* (2004).
Als soziale Praxis untersucht, wird schnell deutlich, dass der Umgang mit Mull - die Grenzziehungen
zwischen wertvoll und wertlos - symbolisch aufgeladen ist und auch soziale Hierarchien zum Ausdruck
bringt. So formuliert der Historiker Christof Mauch: ,,Mull und Weggeworfenes geben Aufschluss uber
Bedurfnisse und Wertvorstellungen, Uber einstmals Geschatztes und Uber das, was wir vergessen wollten.
Sie markieren Phasen von Zurlickhaltung im Umgang mit Ressourcen und von Uberschwang und
Verschwendung” (Mauch 2018:8). In dieser forschenden Einstellung ist Mall nicht nur etwas Materielles,
sondern gibt Auskunft Uber die praktische und soziale Konstruktion desselben. In Wegwerfgesellschaften, so
fuhrt er aus, kdnnten Mulldeponien empirische Einblicke in Konsumverhalten, technische Produktionen und
Wegwerfpraktiken geben, die zum Teil in Differenz zu (gewlnschten und gegebenen) Selbstauskinften
stehen (vgl. ebd.:10), z.B. beziglich des Anstiegs von Verpackungsmull durch den gestiegenen Online-
Versandhandel (vgl. Internet 4).Er diagnostiziert, dass in einem ,Laisser-faire-Kapitalismus” (ebd.: 5)
Reparieren und Wiederverwerten im Lebensstil des globalen Nordens nicht vorgesehen sind und erst als
kulturelle Praxis im Kontext nachhaltiger Bildung und Aktivismus (wieder) auftauchen. Stattdessen gibt es
globale Abfallstrome, in denen Abfall zum Wirtschaftsgut geworden ist; erst in den letzten Jahren wachst mit
dem Begriff der ,Kreislaufwirtschaft” (Wilts 2018:9) das Bewusstsein fir Recycling und die
Herausforderungen der Materialwiederverwertung in einem rohstoffarmen Land, wie die Bundesrepublik es
ist (Gath/Eck 2018).

Wilts beschreibt den Wandel nationaler Miillkreislaufe und der internationalen Okonomie von Miill als
Wirtschaftsgut wie auch deren planetare 6kologische Auswirkungen, die stets auch in Zusammenhang mit
rechtlichen Entwicklungen stehen (vgl. Klett/Weishaupt 2018). Eine Kreislaufwirtschaft adressiert
umweltrechtlich zwar die Erzeuger und Besitzer von Abfallen, ausgenommen Privathaushalte. Diese missen
ihre Abfalle den 6ffentlich-rechtlichen Entsorgungstragern tberlassen (ebd.:19). Kreislaufwirtschaften
kénnen jedoch nicht auf nationaler Ebene stehen bleiben, sondern nur als europaisches bzw. internationales
Abfallwirtschaftssystem einen Unterschied fir sozial-6kologische Zukiinfte erreichen, wie Wilts und
Klett/Weishaupt argumentieren. So betrachtet, kann die Auseinandersetzung mit MUll eine kritische
Reflexion Uber spatkapitalistische Lebensweisen und globale Kreislaufe anregen, durch die Menschen als
Konsument*innen angesprochen und an die damit verbundene Verantwortung erinnert werden (Kdster
2018:41).

Vor dem Hintergrund dieses kurzen Einblicks, erscheinen materialistische und posthumanistische Theorien
als zentrale BezugsgrofRen, um sich dem Mull als sozialer Praxis und als Ausdruck von (nicht-)menschlichen
Beziehungsgefligen zu widmen:



»While toxic chemicals, radiation, toxic e-waste from the global north dumped in the global south,
industrial agriculture, factory farming, and animal experimentation are often overlooked in
predominant visual, theoretical and popular accounts of the proposed anthropogenic geological
epoch, trans-corporeality, with its attention to the disconcertingly extensive effects of seemingly
benign consumerist practices, underscores that they too are matters of concern for the
anthropocene.” (Alaimo 2018: 437)

Das Beispiel des Mulls kann dies illustrieren und vergegenwartigen; im Weiteren mdchte ich diese
Verstrickungen durch den Begriff der Trans-Korporalitat im Anschluss an Stacy Alaimo (2018/2008)
theoretisch untermauern. Denn Mill als kulturelles Phanomen und Grenzziehungspraxis zu betrachten,
adressiert die Involviertheit und das Betroffen-Sein von menschlichen Akteuren. Dennoch geht mein
Anliegen dardber hinaus. Im Begriff der Trans-Korporalitat Iasst sich eine posthumanistische kulturelle
Bildungspraxis bundeln, denn er will gerade fassen, dass alle Lebewesen als kérperliche Wesen Teil der
materiellen Welt sind, durch die sie verbunden sind, in der sie von materiellen Akteuren durchkreuzt
werden und bestandig Transformationen ausgesetzt sind (vgl. Alaimo 2018).

Transkorporalitat als Erfahrung

Hier lI3sst sich an Stacy Alaimos kritische Auseinandersetzung mit dem Nachhaltigkeitsdiskurs anschlielsen.
Denn wenn Mull in einem spatkapitalistischen und globalisierten Lebensstil kulturelle Selbstverstandnisse
und Grenzziehungspraktiken sichtbar und spurbar werden lasst, so ist ihre Frage in Bezug auf
Nachhaltigkeit: ,[W]hat is it that sustainability seeks to sustain and for whom* (2012:562)7 Alaimo wirft
einen (macht-)kritischen Blick auf Nachhaltigkeitsdiskurse, in dem ein technologischer Machbarkeits-Fokus
vorherrscht, der Machtdifferenzen, politische Differenzen und kulturelle Werte ausblendet, welche die Basis
auch von wissenschaftlichen Auseinandersetzungen bilden:

»~Even as the practices of sustainability foster the recognition that nearly everything one does has
environmental effects, the epistemological stance of sustainability, as it is linked to systems
management and technological axes, presents a rather comforting, conventional sense that the
problem is out there, distinct from one’s self. Human agency and master plans will get things under
control.” (Alaimo 2012:561)

Stattdessen argumentiert sie daflr, eben diese Unterscheidung von Selbst (ich, hier) und Natur (da
draulBen) zugunsten einer transkorporalen Epistemologie aufzugeben, in dem das Selbst materiell
konzeptioniert ist und nicht aus dem 6konomischen, politischen, kulturellen, wissenschaftlichen und
korperlichen Netzwerk extrahiert werden kann, die es bedingen und konstituieren (ebd.:561). Das
materielle Selbst ist in dieser Konzeption koextensiv mit seinen Umwelten verwoben - was sich auch in dem
Begriff der Mitwelt spiegelt (Bartsch et al. 2017). Das heil3t, auch andere Lebewesen und biodiverse
Systeme (in verschmutzten, gift-durchzogenen und kleiner werdenden Lebensraumen) einzubeziehen, statt
Nachhaltigkeit nur als anthropozentrisches Prinzip flr den Erhalt menschlicher Lebensweisen in Gegenwart
und Zukunft zu nutzen. Trans-Korporalitat bietet hier einen Entwurf, der menschliche und nicht-menschliche
Organismen nicht als Entitaten, sondern als interdependente Netzwerke konturiert:



»Thinking the subject as a material being, subject to the agencies of the compromised, entangled
world, enacts an environmental posthumanism. The subject cannot be separated from networks of
intra-active material agencies [...] and thus cannot ignore the disturbing epistemological quandaries
of risk society” (Alaimo 2018:436).

Alaimo adressiert damit auch politische und ethische Dimensionen, die in Nachhaltigkeits- und
Zukunftsdiskursen mitgedacht werden sollten, wie dies gleichermalen von anderen Vertreter*innen
formuliert wird (vgl. u.a. Braidotti 2013; Barad 2007). So fordert die Quantenphysikerin und feministische
Theoretikerin Karen Barad in ihrem Konzept des Agentiellen Realismus eine ,Ethico-Onto-Epistemologie”;
darin sind Wissenssysteme, Existenzweisen und ethische Fragen nicht voneinander zu trennen. Vielmehr
formuliert sie in dem Begriff der ,response-ability” ein responsives (Ver-)Antwortverhaltnis, in dem
unterschiedlichste Materialitaten intra-aktiv aufeinander bezogen agieren und Wirklichkeit konstituieren.
Barad zufolge ist Ethik ,,not about right responsibility to a radically exterior/ized other, but about
responsibility and accountability for the lively relationalities of becoming of which we are a part” (Barad
2007:393). Einmal mehr wird in diesem Zitat die ethische und politische Aufgabe formuliert, die
Relationalitaten, in und durch die Menschen leben, wahrnehmen zu lernen. Eine trans-korporale Ethik in
kulturelle Bildungspraxis einzubeziehen ist folglich das Anliegen, die biologischen, technologischen,
6konomischen, sozialen und politischen Systeme und Prozesse aufzusplren, um menschliche und nicht-
menschliche Akteure als mitweltlich verfasste Netzwerke zu verstehen.

Wie sich diese forschende Haltung in dem beschriebenen Projekt manifestierte, konnte nur ausschnitthaft
wiedergegeben werden. Ausgehend von der Annahme einer ,verteilten Kérperlichkeit” (vgl. Neimanis
2019:26), ging es in dem Projekt darum, Prozesse zu initiieren, in denen die Teilnehmer*innen sich fur die
mitweltlichen Systeme und Prozesse sensibilisieren und ihre Verstrickung in diese.

Was tun?! - Kulturelle Bildung und planetare Verstrickungen

»[Tlhe primacy and living immediacy of sensory experience does not reside solely within the
boundaries of the skin, somehow locked within discrete, disconnected bodies.” (Paterson et al.
2012:2)

Wenn es um eine posthumanistische Orientierung in der Kulturellen Bildung geht, kann diese Aussage
Patersons einen grundlegenden Impuls geben, menschliche Kérper nicht als einzelne, durch die Hautgrenze
unterschiedene Kérper zu betrachten. Vielmehr bedeutet ihre sinnlich-leibliche Offnung ,.zur Welt hin“ stets
eine Verstrickung mit ihren Umwelten - und den darin lebenden menschlichen und nicht-menschlichen
Akteuren. Die sinnlich-leiblichen Eindricke sind wie Echos, die durch den individuellen, den Gruppenkdrper
und die erforschte Landschaft hallen. Die Landschaften sind dabei nicht auf ein romantisches Naturbild zu
reduzieren, das typischerweise wie auf einer Postkarte imaginiert wird; aus posthumanistischer Perspektive
ist Landschaft ein ,becoming-in-place [...] a hyper-complex interplay of practice, time, space, memory,
text/image and materiality” (Jones 2015:4). Landschaften konstituieren sich entsprechend als ein
Zusammenspiel, von dem Menschen nur ein Teil sind und trotzdem auf ihre sinnlich-leiblichen
Wahrnehmungsprozesse angewiesen sind, um das Zwischenspiel forschend zu untersuchen - und um ihre
politische und ethische Verstrickung zu erkennen.



In diesem Sinne lasst sich Uber den Bezug auf posthumanistische Theorien und das Konzept der Trans-
Korporalitat Kulturelle Bildung als ein responsives Verhaltnis zur Mit_ Welt als leibkdrperlicher, materieller
und situierter Organismus (Braidotti 2013) fassen. Kulturelle Bildung verortet sich dann innerhalb der
Herausforderungen dieser Zeit und eréffnet Erfahrungsraume, in der die komplexe Konflikthaftigkeit sozial-
Okologischer Prozesse erfahren werden kann. Das hier vorgestellte Projekt ,,Crossing Boders - The
Agronaut’s Journey” steht exemplarisch fur eine solche Praxis, in der sich die Teilnehmer*innen nicht nur far
trans-korporale Verbindungen sensibilisieren, sondern auch neue, planetare Imaginationen des Sozialen
entwerfen und verhandeln.

Verwendete Literatur

Alaimo, Stacy (2018): Trans-Corporeality. In: Braidotti, Rosi/Hlavajova, Maria (Hrsg.): Posthuman Glossary (435-438). London:
Bloomsbury.

Alaimo, Stacy (2012): Sustainable This, Sustainable That: New Materialisms, Posthumanism, and Unknown Futures. In: PMLA 127/3,
558-564.

Alaimo, Stacy (2008): Trans-Corporal Feminism and the Ethical Space of Nature. In: Alaimo, Stacy/Hekman, Susan (Hrsg.): Material
Feminisms (214-236). Bloomington: Indiana University Press.

Asberg, Cecilia (2018): Feminist Posthumanities in the Anthropocene: Forays into the Postnatural. In: Journal of Posthuman Studies 1
(2)2017, 185-204.

Barad, Karen (2007): Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning. Durham: Duke
University Press.

Bartsch, Tobias/Drognitz, Daniel/Eschenmoser, Sarah/Grieder, Michael/Hanselmann, Adrian/Kamber, Alexander/Rauch,
Anna-Pia/Raunig, Gerald/Schreibmiiller, Pascale/Schrick, Nadine/Umurungi, Marilyn/Vanecek, Jana (Hrsg.) (2017):
Okologien der Sorge. Wien: transversal texts.

Bennett, Jane (2010): Vibrant Matter. A Political Ecology of Things. Durham: Duke University Press.

Braidotti, Rosi (2013): The Posthuman. Cambridge: Polity Press.

Braidotti, Rosi/Hlavajova, Maria (Hrsg.) (2018): Posthuman Glossary. London: Bloomsbury.

Coole, Diana/Frost, Samantha (Hrsg.) (2010): New Materialisms. Ontology, Agency, and Politics. Durham: Duke University Press.

Gath, Stefan/Eck, Frances (2018): Miill als Ressource. In: APuZ, 49-50/2018, 23-29.

Gesing, Frederike/Knecht, Michi/Flitner, Michael/Amelang, Katrin (eds.) (2017): NaturenKulturen. Denkraume und Werkzeuge
fiir neue politische Okologien. Bielefeld: transcript.

Hamilton, Jennifer Mae/Neimanis, Astrida (2018): Composting Feminisms and Environmental Humanities. In: Environmental
Humanities 10 (2)/2018, 501-527.

Haraway, Donna J. (2015): Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin. In: Environmental Humanities 6
(1)/2015, 159-165.



Haraway, Donna J. (1988): Situated Knowledges. The Science Question in Feminism and the Priviledge of Partial Perspective. In:
Feminist Studies 14 (3)/1988, 575-599.

Henkel, Anna (2016): Natur, Wandel, Wissen. Beitrage der Soziologie zur Debatte um nachhaltige Entwicklung. In: Soziologie und
Nachhaltigkeit (SuN) 2 (1)/2016, 1-23. DOI: https://doi.org/10.17879/sun-2016-1675.

Jones, Owain (2015): ,,Not Promising a Landfall...”: An Autotopographical Account of Loss of Place, Memory and Landscape. In:
Environmental Humanities 6 (1)/2015, 1-27.

Kampf-Jansen, Helga (2001): Asthetische Forschung. Wege durch Alltag, Kunst und Wissenschaft. Zu einem innovativen Konzept
asthetischer Bildung. Baden-Baden: Tectum.

Kirksey, S. Eben/Helmreich, Stefan (2010): The Emergence of Multispecies Ethnography. In: Cultural Anthropology 25 (4)/2010,
545-576.

Klett, Wolfgang/Weishaupt, Hagen (2018): Millgovernance in Deutschland und Europa. In: APuZ 49-50/2018, 17-22.
Koster, Roman (2018): Kleine Geschichte deutscher Abfalldiskurse bis 1990. In: APuZ 49-50/2018, 36-41.

Ladino, Jennifer K. (2015): Mountains, Monuments, and other Matter. Environmental Affects at Manzanar. In: Environmental
Humanities 6 (1)/2015, 131-157.

Mauch, Christof (2018): Archaologien des Mulls als Spiegel der Gesellschaft. In: APuz 49-50/2018, 4-8.
Merleau-Ponty, Maurice (1966 [1945]): Phanomenologie der Wahrnehmung. Minchen: De Gruyter.
Meyer-Abich, Klaus Michael (2015/2014): Den Tod des Fischs leben. In: Scheidewege 44(15)/2014, 233.
Neimanis, Astrida (2017): Bodies of Water. Posthuman Feminist Phenomenology. London: Bloomsbury.

Neimanis, Astrida/Asberg, Cecilia/Hedrén, Johan (2015): Four Problems, Four Directions for Environmental Humanities: Toward
Critical Posthumanities for the Anthropocene. In: Ethics and the Environment 20 (1)/2015, 67-97.

Paterson, Mark/Dodge Martin/MacKian, Sara (2016 [2012]): Introduction: Placing Touch within Social Theory and Empirical
Study. In: Paterson, Mark/Dodge, Martin (Hrsg.): Touching Space, Placing Touch. 1. Auflage (1-28). London: Routledge.

Pink, Sarah (2015): Doing Sensory Ethnography. 2. Auflage. London: Sage.
Singer-Brodowski, Mandy (2016): Transformative Bildung durch transformatives Lernen. Zur Notwendigkeit der
erziehungswissenschaftlichen Fundierung einer neuen ldee. In: Zeitschrift flir internationale Bildungsforschung und

Entwicklungspadagogik 39 (1)/2016, 13-17.

Stoltenberg, Ute (2020/2010): Kultur als Dimension eines Bildungskonzepts fur eine nachhaltige Entwicklung. In: Kulturelle Bildung
Online: www.kubi-online.de/artikel/kultur-dimension-eines-bildungskonzepts-nachhaltige-entwicklung (letzter Zugriff am 19.01.2022).

Wilts, Henning (2018): Was passiert mit unserem MUll? In: APuZ 49-50/2018, 9-16.

Windmiiller, Sonja (2004): Die Kehrseite der Dinge. Mill, Abfall, Wegwerfen als kulturwissenschaftliches Problem. Minster: LIT
Verlag.

Internet

Naturpark Bayrischer Wald: www.naturpark-bayer-wald.de/nationalpark-sumava.html.

-10 -


https://doi.org/10.17879/sun-2016-1675
https://d9.kubi-online.de/artikel/kultur-dimension-eines-bildungskonzepts-nachhaltige-entwicklung
https://www.naturpark-bayer-wald.de/nationalpark-sumava.html

Grines Band Europa: www.europeangreenbelt.org; www.icomos.de/icomos/pdf/eiserner-vorhang-und-gruenes-band-iron-curtain-and-
green-belt.pdf.

Besucherzentrum Polednik: www.npsumava.cz/de/besuchen-sie-sumava/besucherzentren/informationszentrum-polednik/

Statistisches Bundesamt zur Abfallwirtschaft: www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Umwelt/Abfallwirtschaft/ inhalt.html.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Lea Spahn (2022): Kulturelle Bildungspraxis im Zeitalter planetarer Politik. Eine deutsch-tschechische Grenzwanderung als trans-
korporale Erfahrung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildungspraxis-zeitalter-planetarer-politik-deutsch-tschechische-grenzwanderung
(letzter Zugriff am 07.07.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-11 -


https://www.europeangreenbelt.org/
https://d9.kubi-online.dewww.icomos.de/icomos/pdf/eiserner-vorhang-und-gruenes-band-iron-curtain-and-green-belt.pdf
https://d9.kubi-online.dewww.icomos.de/icomos/pdf/eiserner-vorhang-und-gruenes-band-iron-curtain-and-green-belt.pdf
https://www.npsumava.cz/de/besuchen-sie-sumava/besucherzentren/informationszentrum-polednik/
https://d9.kubi-online.dewww.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Umwelt/Abfallwirtschaft/_inhalt.html
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildungspraxis-zeitalter-planetarer-politik-deutsch-tschechische-grenzwanderung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

