ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Was tun mit dem Musikvideo , Apeshit“? Eine kanonreflexive,
mehrperspektivische Betrachtung ambivalenten Materials

von Nadia Bader, Magdalena Eckes, Katja Hoffmann, Paula Kanefendt
Erscheinungsjahr: 2022

Peer Reviewed

Stichworter:
Kunstvermittiung | Musikvideo ,, Apeshit” | Popkultur | postkoloniale Theorie | Rassismus |
Klassismus | 12. Netzwerktagung

Abstract

Warum entscheiden wir uns in kunstpadagogischen Kontexten oder innerhalb von Settings der Kunst- und
Kulturvermittlung fir eine bestimmte Herangehensweise, flr ein bestimmtes Material? Zumeist
begrinden wir die Entscheidung mit rationalen Argumenten, die haufig auf impliziten Normen oder
normativen Uberzeugungen fuBen und die bestimmte Sichtweisen oder strukturelle Ungleichheiten
reproduzieren kénnen. Wie diese impliziten Normen und normativen Uberzeugungen bearbeitbar
gemacht werden kénnen, soll anhand des Musikvideos Apeshit von The Carters (Regie: Ricky Saiz)
aufgezeigt werden: Welche (impliziten) Annahmen leiten uns im Umgang mit kulturellen Erzeugnissen
und musealen Kontexten? Wie behandeln wir ambivalentes Material, das sich eindeutigen Auslegungen
und Zuschreibungen widersetzt? Durch eine Untersuchung aus mehreren Perspektiven am Beispiel von
Apeshit gehen wir den Bedingtheiten individuellen kunstpadagogischen Handelns nach.

Warum entscheiden wir uns in Kontexten Kultureller Bildung fur eine bestimmte Herangehensweise, flr ein
bestimmtes Material? Zumeist begrinden wir die Entscheidung mit rationalen Argumenten und scheinbar
sachlichen Notwendigkeiten, die haufig auf impliziten Normen oder normativen Uberzeugungen fuRen. In
der Kunst werden dabei beispielsweise Positionen eines impliziten (europaisch/nordamerikanisch
zentrierten) Kanons den , Anderen” gegenubergestellt und dabei in Quantitat und Qualitat wesentlich
ausfuhrlicher behandelt (vgl. z.B. Regenbogen-Brinink 2013:4). Damit liegt der Auswahl eines scheinbar
eindeutigen, kanonischen und implizite Normen reproduzierenden Materials bereits eine Machtasymmetrien
stitzende Wissensordnung zugrunde. Brunner hat in Bezug auf diese epistemischen (post)kolonialen



Machtkonstellationen das Konzept ,epistemischer Gewalt” entwickelt: ,,Epistemische Gewalt reicht viel
tiefer in das Wissen selbst hinein, in die Denk- und Handlungsmaglichkeiten bei seiner Hervorbringung,
Artikulation und Rezeption. Die modernen eurozentrischen Wissenschaften der kolonialen Moderne sind an
dieser Problematik wesentlich beteiligt, indem sie nicht nur Wissen als fertiges Produkt implementieren,
sondern auch die Wege zum Wissen sowie die Modi seiner Durchsetzung und sogar seine Erneuerung
bestandig ,kolonisieren’.” (Brunner 2020:142)

Die Eindeutigkeit der Festlegung dessen, was als Wissen gelten sollte und was nicht, manifestiert sich dabei
bereits in der Materialauswahl: Welches Material relevant ist und was es daran zu lernen gilt, steht fest und
unterliegt bestimmten Normen. ,,Ein anderes Wissen ist fur die Kulturelle Bildung erforderlich. Ein Wissen,
das sich in der Kulturellen Bildung im Sinne von Paulo Freire als , Prozess einer kritischen Bewusstwerdung
(conscientizacao) Uber gesellschaftliche Verhaltnisse und die eigene Eingebundenheit darin mit der
Perspektive der Veranderung hin zu weniger gewaltvollen Verhaltnissen [vgl. Linnemann/Mecheril/Nikolenko
2013:10] &ulert.” (Blicken 2021/20)

Wie aber kann ein solcher Prozess kritischer Bewusstwerdung mit Material initiiert werden? Ein mdglicher
Ansatz dazu soll im Folgenden anhand des ambivalenten Materials Apeshit (Musikvideo zur gleichnamigen
Single von The Carters, 2018, Regie: Ricky Saiz, 6:03, gedreht im Louvre) aufgezeigt werden. Auch hier
haben wir es natlrlich wieder mit einer Setzung zu tun. Wir versuchen aber einerseits, die impliziten
Annahmen zu dieser Setzung offenzulegen, und andererseits, durch die Wahl eines Materials, das
ambivalente Deutungen nicht nur zuldsst, sondern provoziert, die StolBrichtung offenzuhalten. Aus einer
diskursanalytischen Sicht zeigt sich, dass es sich hier nicht lediglich um eine subjektive Zuschreibung
handelt: Denn der héchst kontroverse Diskurs um das Video in Feuilletons und im Netz kann belegen, dass
das Material in der 6ffentlichen Resonanz ambivalente Deutungen hervorruft und gerade deswegen fur
Vermittlungssettings im Kontext der Kulturellen Bildung aktuelle Relevanz hat. Nicht zuletzt stellen wir mit
dessen Thematisierung als Lehrende in Bildungskontexten den Anspruch einer , (differenz)reflexiven
Zeitgenossenschaft”, die aktuelle gesellschaftliche Debatten im Rahmen des eigenen Faches aufgreift und
zur Diskussion stellt. (Anm.: Einen weiteren Impuls fir die Beschaftigung mit dem Material lieferte ein
Vortrag von Matti TrauBneck mit dem Titel "Put some respect on my check." Uberlegungen zu
Dekolonialisierung und Rassismuskritik am 12.01.2021 an der ABK Stuttgart)

L»Apeshit” ist nicht nur zu Ubersetzen mit dem durchaus ebenso vulgaren deutschen Ausdruck
LAffenscheife”, der in beiden Sprachen rassistisch konnotiert ist, sondern bezeichnet im amerikanisch-
englischen Slang auch extreme Erregung, die entweder positiv oder negativ ausgelegt werden kann (vgl.
https://en.wiktionary.org/wiki/apeshit). Vermutlich geht diese Bezeichnung darauf zurlck, dass Affen bei
extremer Erregung dazu neigen, mit ihren Exkrementen zu werfen (vgl.
www.urbandictionary.com/define.php?term=apeshit).

DarUber hinaus ist ,Apeshit” auch der Titel eines Musikstiicks von The Carters (bestehend aus Beyoncé und
Jay-Z) mit dazugehoérigem Musikvideo (vgl. www.youtube.com/watch?v=kbMgqWXnpXcA), das wie
JAffenscheille” sehr ambivalente Reaktionen in den Feuilletons deutscher und internationaler Medien
hervorgerufen hat. Wahrend es insbesondere vor dem Hintergrund des geschichtstrachtigen Drehortes
Louvre einerseits als ,, geschichtsvergessen” bezeichnet wurde (Trinks 2018), sehen andere darin ein
Durchkreuzen des Raums der Geschichte, eine Performance von ,black excellence” (Kilomba 2019). (Anm.:
Bezlglich der Verwendung der Begriffe ,black”, genauso wie ,schwarz” oder ,wei8”“ mdchten wir explizit
auf den konstruktiven Charakter dieser Differenzkategorien verweisen und heben daher die Begriffe im



https://en.wiktionary.org/wiki/apeshit
https://en.wiktionary.org/wiki/apeshit
http://%20www.urbandictionary.com/define.php?term=apeshit
http://%20www.urbandictionary.com/define.php?term=apeshit
https://www.youtube.com/watch?v=kbMqWXnpXcA

Folgenden kursiv hervor.)

In der kontroversen Diskussion um Apeshit wird vor allem das Video mit seinen Bildzitaten und Referenzen
in den Blick genommen, wahrend die Lyrics eher eine untergeordnete Rolle spielen. Gerade die visuelle
Komponente scheint zentral und in ihrer Bewertung ambivalent. Das macht das Video als eine mogliche
Alternative zu kanonischen Lesarten von Kunst interessant (vgl. dazu Bader/Eckes/Hoffmann/Kanefendt
2021), denn es erdffnet Rezipient*innen - und so auch den Initiator*innen und Teilnehmer*innen eines
entsprechenden Workshops im Rahmen der Tagung ,,Was tun?“ - auf unterschiedlichen Ebenen eine
Auseinandersetzung mit individuellen und gesellschaftlichen Vorannahmen, die wir in der Folge beispielhaft
auffalten mochten.

Perspektive 1: Rezeption und kritisches Potenzial
Was zeigt sich bei einer (ersten) Rezeption?

Wie reagieren (wir als) Rezipient*innen auf das Musikvideo Apeshit bei einer ersten Begegnung und was
zeigt sich an diesen Reaktionen? Im explorativen Workshop im Rahmen der Netzwerktagung ,,Was tun?
Handlungspraxis und -verantwortung in der Kulturellen Bildung” (2021) konnten wir dazu konkrete
Erfahrungen im Dialog mit Kolleg*innen, die selbst im Kontext der Kulturellen Bildung, Kunstpadagogik
sowie Kunstdidaktik professionell tatig sind, sammeln. Im Folgenden werden einige Beobachtungen und
daran anknupfende Deutungsmaoglichkeiten skizziert.

Das Video wurde von den Teilnehmenden u.a. als sehr dicht wahrgenommen, sowohl bezogen auf den
hohen , production value” und die medial-asthetisch effektvolle, geradezu fulminante Ausgestaltung (Louvre
als Haupt-Drehort, Choreografie, Set- und Kostiimdesign, Kameraflhrung, Videoschnitt etc.) als auch
bezogen auf inhaltliche Anspielungen. Die Rezipient*innen hatten den Eindruck, dass (insbesondere auf
visueller Ebene) sehr viele Referenzen, Zitate und Codes aufgerufen werden, wobei sowohl die zahlreichen
im Hintergrund gezeigten Kunstwerke als auch Hinweise auf schwarze, amerikanische Musik, Kunst und
Kultur auffielen.

Diese Referenzen, Zitate und Codes lieRen sich jedoch wahrend und direkt nach einer ersten Betrachtung
des Videos nicht ohne Weiteres erschlielen. Im gemeinsamen Gesprach wurde entsprechend deutlich, dass
sich keine*r der am Workshop Beteiligten mit dem Euvre oder mit dem Leben der Carters, dem
spezifischen Musikgenre oder dem popularkulturellen Entstehungskontext des Videos , auskennt”
beziehungsweise dies von sich annehmen wirde. In Bezug auf den Louvre und die inszenierten Kunstwerke
zeigte sich ein etwas heterogeneres Bild: Einzelne Beteiligte konnten auf einschlagiges, teilweise auch
vertieftes Fachwissen sowie auf Ausstellungserfahrungen vor Ort im Louvre zurickgreifen, Werke direkt
identifizieren und eine (kunst-)historische Einordnung vornehmen, wahrend jedoch die meisten Beteiligten
manche Werke zwar wiedererkannten (als kanonische oder berihmte Werke), ohne jedoch Fach- oder
Faktenwissen zu einzelnen Werken direkt gedanklich abrufen zu kénnen. In der Gesprachsrunde war
insgesamt eine Zurickhaltung und Vorsicht bezuglich eigener Deutungen und Vermutungen im
Zusammenhang mit dem Video spurbar.

Diese Zurlckhaltung und Vorsicht kann auf ein (implizites) Unbehagen bezogen auf ein fehlendes Fach-
oder Kontextwissen verweisen, das wiederum auf (impliziten) Vorannahmen griindet; beispielsweise dass
man (insbesondere als Lehrende*r) ,,Bescheid wissen” sollte, um eine informierte, einem Werk
angemessene Deutung vorzunehmen. Zugleich kann die Zurtickhaltung und Vorsicht auch darauf



hindeuten, dass die Beteiligten etwaige Zuschreibungen vermeiden méchten. Dies wurde fur eine
Sensibilitat und Aufmerksamkeit seitens der Workshopteilnehmenden flir aktuelle postkoloniale und
rassismuskritische Diskurse sprechen (was u.a. auch mit dem Tagungskontext/-thema, dem (Bildungs-
JHintergrund und Berufsfeld der Teilnehmenden zu tun haben kann). Insofern eine solche Sensibilitat zu
Zuruckhaltung und Vorsicht fuhrt, kann sie (bewusst oder unbewusst) einer affirmativen, eher unkritischen
Betrachtung und Einschatzung des Musikvideos Vorschub leisten oder aber auch zu einer differenzierten
Einschatzung fuhren.

Inwiefern sind also Rezipient¥innen mit einem positiven Urteil zu Apeshit auf der ,,sicheren Seite“? Und
nochmals zurickgefragt: was tun, wenn man sich einerseits nicht-befugt und andererseits zu wenig
informiert fUhIt? Wahrend ein Recherchieren weiterfihrender Informationen (z.B. zu den im Video
inszenierten Gemalden; vgl. Perspektive 2: Das Flofs der Medusa) aktiv und eher ,neutral’ angegangen
werden kann, bringt die Frage nach der Befugnis die eigene Haltung ins Spiel und betrifft den*die
Rezipient*in personlich. D.h., offengelegte Deutungen und Urteile spiegeln die Haltung der Deutenden und
Urteilenden (vgl. Lehmann-Rommel 2017:131ff.). Im Zusammenhang mit ambivalentem Material, zu
welchem (noch) kaum ,,gesichertes”, kanonisiertes Wissen vorliegt und sich der Diskurs als widersprichlich
erweist, exponieren sich Rezipient*innen insofern in besonderem Male mit ihrer persénlichen Sichtweise,
was wiederum eine gewisse Zurlckhaltung als naheliegende (erste) Reaktion erscheinen lasst.
Weiterfiihrend zu fragen ware, inwiefern dieses retardierende Moment und ein Zurickhalten von (potenziell
vorschnellen) Zuschreibungen gerade auch zu einem aufmerksamen sowie differenzierten Betrachten
beitragen kann.

Woran zeigt sich kritisches Potenzial und nach wessen MaRRgabe?

Im Folgenden wird eine ambivalente Einschatzung des Kunsthistorikers Henry Keazor (im Gesprach mit
Shanli Anwar; vgl. Anwar/Keazor 2018) als Anlass fur eine weitere Annaherung an das Video Apeshit
genutzt. Keazor zufolge wartet das Video mit viel kulturellem und visuellem Bling-Bling auf. ,Nur in so
kurzen Momenten blitzt etwas Kritisches auf, wahrend der Rest doch etwas sehr von Posen, von Zitieren,
von Verfligen Uber ein kulturelles Gut hat und man wurde sich mehr Eigenstandigkeit winschen, nicht so
viel Zitat und Referenz” (ebd.). WeiterfUhrend merkt Keazor an, dass Empowerment zwar mit hineinspiele,
».aber welche Art von Empowerment ist das?“ (ebd.) Keazors Einschatzung legt zunachst nahe, dass er
~etwas Kritisches" als positive Qualitat ansehen wirde, die er jedoch in Apeshit nur bedingt eingeldst sieht.
Vielmehr winscht er sich ,,mehr Eigenstandigkeit” (vgl. ebd.). Unklar bleibt in der Kirze des Web-Artikels
allerdings: Welche Form von ,,etwas Kritischem” und von Eigenstandigkeit meint Keazor? Und was bedeutet
es, in diesem Zusammenhang Posen, Zitate und ein Verflgen lGber kulturelles Gut als negativ oder
zumindest als ,unkritisch” einzuschatzen?

Hier lohnt es sich grundlegend nachzufragen, wie Kritik verstanden werden kann, sowohl auf der Ebene des
Videos selbst (werkimmanentes, kritisches Potenzial) als auch auf der Ebene einer moglichen
Auseinandersetzung mit dem Video (kritischer Zugang, Umgang). Manuel Zahn halt fest, dass ,,dem
traditionellen Begriffsverstandnis von Kritik folgend, [...] viele vorliegende Theorien der Medienbildung und -
kompetenz Medienkritik als einen distanzierten Umgang mit Medien [konzipieren], der darauf abzielt, deren
Darstellungs- und Kommunikationsverfahren zu entschlisseln und zu verstehen” (Zahn 2020:216). Mit Blick
auf kunstdidaktische Traditionslinien spiegelt sich eine solche Auffassung von Kritik beispielsweise im
Konzept der ,Visuellen Kommunikation” der 1970er-Jahre (vgl. Legler 2017:303ff.). In aktuellen
Bildungsplanen des Fachs Kunst werden Bild- und Medienkompetenz als zentrale Ziele benannt, wobei



zumeist implizit bleibt, was genau darunter verstanden wird - bzw. normativ gesprochen: was darunter
verstanden werden soll.

Gehen wir der genannten Entschlisselungs- und Verstehensabsicht etwas weiter nach, erscheint zunachst
interessant, dass es dem Video Apeshit gelingt, den Eindruck inhaltlicher Dichte und komplexer
Referenzialitat (insbessondere auf visueller Ebene) zu vermitteln, auch wenn Rezipient*innen die
angedeuteten Bezuge nicht direkt entschlisseln kénnen (vgl. oben). Das Video wirkt insofern auch fur
Lunwissende” Betrachter*innen symbolisch aufgeladen, wobei offen bleibt, was mit einer Entschlisselung
der zahlreichen offensichtlichen oder vermuteten Zitate und Referenzen gewonnen ware. Keazors Skepsis
bezieht sich (neben den Posen) gerade auf die Zitate und Referenzen. Es lieBe sich mutmalien, dass Keazor
weiterfihrendes Wissen zur Verfligung steht, das es ihm ermdglicht, die Zitate und Referenzen zu
decodieren und diese womaoglich als oberflachlich einzuschatzen. Zugleich bleiben (wir als) ,Unwissende”
darauf verwiesen, der Einschatzung des Kunsthistorikers zu vertrauen.

Inwiefern lohnt sich diesbezlglich eine ndhere Betrachtung, ein Entschllsselungsversuch? Und wie kénnte
dieser aussehen? (siehe dazu Perspektive 2) In jedem Fall ist eine vertieftere Recherche erforderlich, als
dies im Rahmen eines Workshops mdglich ware. Direkter zuganglich sind hingegen konkrete Phanomene,
das Wie des Musikvideos: Wie wird Spannung erzeugt, Aufmerksamkeit gelenkt? Wie werden (visuelle)
Botschaften durch bestimmte Formen der Inszenierung aufgeladen? ... So kann beispielsweise beschrieben
werden, wie im Video einerseits mit ruhigen, langsamen Kamerafahrten und stillgestellten, statuesken
Posen gearbeitet wird, die dann durch Bewegung (der Akteur*innen, der Kamera) kontrastiert werden.
Inwiefern es sich dabei um eine ungewdhnliche, innovative Form der Inszenierung im Kontext von (Rap-
)Musikvideos handelt (was im Sinne Keazors wohl als , eigenstandig” gelten kénnte), lasst sich wiederum
erst durch erweitertes Kontextwissen erschlieBen (vgl. z.B. Video Editor Reacts to APES**T - THE CARTERS).

Weiterfilhrend gibt Zahn zu bedenken, dass ,dieser [traditionelle] Kritikbegriff [...] angesichts sowohl
zeitgendssischer kinstlerischer Praxis, als auch jugend- und popkultureller asthetischer Medienpraktiken
[...], die insbesondere auf Nahe, Immersion, Vernetzung, Serialitat, Kooperation und Kollaboration und nicht
langer auf Distanzierung, Vereinzelung und individuelles kognitives Verstehen abzielen”, befragt werden
musse (Zahn 2020:216). Zudem stellt sich fur jede asthetische Praxis, jede kinstlerische Arbeit (und somit
auch far Apeshit) die Frage, ,,0b sie [...] als subversives Grenzgeschehen im Sinne Foucaults fungiert, Spiel-
und Deutungsraume 6ffnet oder eher zu einer Trivialisierung von Kritik beitragt” (ebd.). Im Fall einer
Trivialisierung ware die Kritik in das Gegebene eingepasst, erlaubt so dessen Fortfihrung und ware auf
dessen Optimierung ausgerichtet (vgl. ebd.). Die Einschatzungen zu Apeshit sind dahingehend sehr
unterschiedlich, wie in der Einleitung und im Folgenden (nicht nur) anhand von Rezensionen aus dem
Feuilleton deutlich werden kann.

Perspektive 2: Das FloB der Medusa
Lehrstiick?

Apeshit kdnnte ein Lehrstlck sein. Ein Lehrstick fur alternative Sichtweisen und Lektlren von Bildern. Ein
Lehrstlck flr das Heraustreten aus angestammten Narrativen der Kunstgeschichte und ihren
Vermittlungskonzepten. Ein Lehrstiick Uber dasjenige, was man/frau herkdmmlich als , Bildpolitiken*
bezeichnet: machtvolle Strategien der visuellen Reprasentation (vgl. Hall 1994). Aber auch ein Lehrstuck far
deren Dekonstruktion. Das wuchtig inszenierte Video, das im Jahr 2018 viral durch die Decke gegangen und



in Feuilletons hoch kontrovers diskutiert wurde (vgl. Perspektive 3), hat mittlerweile Gber 250 Millionen
clicks auf Youtube erreicht. Ein gewichtiger Anlass also, sich auch aus der Perspektive der Kunstpadagogik
mit Blick auf Fragen der Kulturellen Bildung mit diesem Phanomen zu beschaftigen. Warum?

Nimmt man die These von Claudia Brunner ernst, dass sich Wissensordnungen und damit auch deren
inharente Erkenntnismodi auf Grundlage kolonialer und schlieRlich postkolonialer Machtstrukturen
fortschreiben, dann ware eine Konsequenz fur die Kunstvermittlung - die hier als Teilbereich Kultureller
Bildung verstanden wird -, sich den machtvollen Strategien visueller Reprasentation zu widmen. Das Video
kann hier als ein signifikantes Beispiel in zweifacher Hinsicht dienen: einerseits in der fulminant-
bombastischen Inszenierungspraxis eines westlich-europaischen Kunsttempels, dem Louvre, der
unbestritten zur Kanonisierung einer westlichen Kunstgeschichte insbesondere in der Gattung der Malerei
beigetragen hat (vgl. z.B. Mettais 2000). Andererseits setzt das Video eben genau dieser hochkulturellen,
europaisch-westlichen Reprasentationspraxis durch seine mediale Inszenierung und durch eine kalkuliert
initiierte, massenhafte Rezeption im World Wide Web eine alternative Deutungsmadglichkeit entgegen - das
zumindest kdnne eine mogliche Lesart sein.

Im Folgenden soll exemplarisch ein close-reading vorgenommen werden, in dem ein Ausschnitt aus dem
Video aus zwei verschiedenen Perspektiven skizzenhaft erértert wird: einerseits mittels einer tendenziell
klassisch kunsthistorischen Lesart durch konventionalisierte Analysemodi, andererseits durch eine
Erweiterung dieser Lesart auf Grundlage eines durch postkoloniale Theoriebildung informierten Zugangs. In
diesem methodischen Vorgehen, das Multiperspektivitat in den Blick nimmt, zeigt sich auch, dass das Video
zu einer ,counter-lecture” von Werken des Louvre anstiftet, die nicht zuletzt im Kontext Kultureller Bildung
ernst genommen werden musste, um der Heterogenitat und Diversitat einer globalisierten Gesellschaft vor
dem Hintergrund (post-)kolonialer Machtverhaltnisse Rechnung zu tragen.



https://de.wikipedia.org/wiki/Das FIo%C3%9F der Medusa

Im Mittelpunkt des Folgenden steht die Einordnung des beriihmten Gemaldes von Théodore Géricault: Das
Flos der Medusa (1819) (Abbildung 1) vor dem sich Jay-Z innerhalb des Videos prominent positioniert (
Abbildung 4 (03:12) und Abbildung 6 (03:39).


https://de.wikipedia.org/wiki/Das_Floß_der_Medusa
https://de.wikipedia.org/wiki/Das_Flo%C3%9F_der_Medusa
https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=191
https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=219

P Pl ) 127605
Abbildung 4: Jay-Z vor dem Gemalde, Videostill (03:12), aus: Apeshit, The Carters, 2018.
https://youtu.be/kbMgWXnpXcA?t=191

P Pl o) 339/605

Abbildung 6: Jay-Z vor dem Gemalde, Videoszene (ab 03:39), aus: Apeshit, The Carters, 2018.
https://youtu.be/kbMgWXnpXcA?t=219

Eine Perspektive?

Eine konventionelle, nicht zuletzt durch die franzosischen Akademien und schlie8lich durch den Louvre
gepragte Lesart wirde sich vermutlich zunachst einer Epochen- und Gattungszuordnung dieses Bildes



https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=191
https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=219

widmen. Dariber hinaus kdnnte das Genre des Schiffbruchs als ein Thema der Malerei den Zugang zum Bild
eréffnen. Diese typologische Wissensordnung legt z.B. auch der bereits genannte Uberblicksband zum
Louvre nahe (vgl. Mettais 2000:258). Mit dieser Einordnung wird eine spezifische Wissensordnung nach
Epochen, Stilen, Gattungen und Genres formatiert. Sie findet weitere Anknupfungen im europaisch-
westlichen Diskurs der Kunstgeschichte: konstituiert doch gerade auch die niederlandische Malerei in ihren
vielfaltigen Marinedarstellungen Schiffbriiche und Schiffsuntergange als Genre, dazu kommen Portrats von
Schiffen und die damit verbundene Inszenierung verschiedener Spielarten des Meeres von ruhiger bis hin zu
einer wilden stirmischen See. Dieses Spektrum an Typologien lie8e sich auch auf Das Flo8 der Medusa
ubertragen, Vergleiche lieBen sich ziehen, Abweichungen darstellen. Was dabei allerdings im Diskurs nicht
zum Tragen kommt: Diese Typologien inszenieren das Machtstreben sowie die europaische Expansion im
Zuge des Kolonialismus auf galante Weise, ihre Schattenseiten werden aber kaum thematisiert. Vielmehr
»objektiviert” der traditionelle Diskurs der westlich-europaischen Kunstgeschichte - den auch der Louvre in
seiner Ausstellungsinszenierung stitzt - das historische Geschehen durch diese spezifischen
Wissensordnungen. Er neutralisiert die kolonialen Machtverhaltnisse zugunsten einer vermeintlich
wissenschaftlichen, historisch etablierten Objektivitat.

Zudem gilt in diesem historisch etablierten, westlich-europaischen Diskurs der Kunstgeschichte das
»Historiengemalde” als die wichtigste Gattung der franzdsischen Akademien im 19. Jahrhundert. Es ist
gepragt von der Inszenierung eines symbolischen Augenblicks: Das klassische kunsthistorische Narrativ
bezeichnet - entsprechend Gotthold Ephraim Lessings Laokoon - das dargestellte Moment als ,,den
fruchtbaren Augenblick”: Einen Moment also, der ein historisches Ereignis an seinem spezifischen
Wendepunkt darstellt, in dem sich das Vergangene zwar noch zeigt, das ZukUlnftige sich aber bereits
prospektiv andeutet. Haufig ist in einem Historiengemalde der Herrscher - in Frankreich typischerweise
Napoleon - flir diese bedeutungstragende Wende an die zentrale Stelle der Komposition gesetzt. Die Person
ist als gewichtige, nationale Figur, im wahrsten Sinne des Wortes: mit Rang und Namen, identifizierbar. Ein
Uberzeitliches Moment wird hier stilisiert, was Uber den Augenblick hinaus symbolische Bedeutung erlangt.
Diese Bezugssysteme lassen sich als einen moéglichen Deutungsrahmen konstatieren. Auch dieser Aspekt
kénnte flr Das FloB8 der Medusa bemiht werden. Und es verwundert nicht, dass das Gemalde zur Zeit
seiner Entstehung zunachst nicht rezipiert wurde, da eben genau der oben beschriebene Herrschaftsdiskurs
mit diesem Bild offenbar nicht bedient werden konnte. Die Sichtbarmachung eines nationalen Skandals zur
Zeit der Restauration wurde verhindert.

Je differenzierter man folglich mogliche Abweichungen von diesem Herrschaftsdiskurs in den Blick nimmt,
umso mehr kommen die Politiken der Reprasentation einer westlich-europaischen Bildkultur in den Fokus
und das Wissensgefiige gerat aus seiner angestammten Ordnung. Jay-Z und Beyoncé stolRen mit ihrer
popkulturellen Sinfonie offenbar treffsicher in das Zentrum europaisch-westlicher Wissensordnungen und
deren Politiken der Reprasentation - das zeigen nicht zuletzt die scharfen Kritiken am Video auf der
Grundlage alteingesessener, kulturalistisch-infantilisierender Stereotypisierungen (,,Ringelpiez mit
Anfassen”, siehe dazu Perspektive 3).

Eine andere Perspektive?

Das Kinstler*innen-Duo fordert offensichtlich mit seiner Hip-Hop-Parade im Palast europaisch-westlicher
Hochkultur oben skizzierte konventionelle Deutungsrahmen heraus. Das Video der Carters kann in den Blick
ricken, was im Rahmen konventioneller, kunsthistorischer Deutungspraktiken haufig unterbelichtet bleibt:
So etwa blickt Jay-Z in einer spezifischen Szene auf die bedeutungstragende Spitze der doppelt-



pyramidalen Komposition des Gemaldes (vgl. Abbildung 4, 3:12).

Sie zeigt eine schwarze Figur in Ruckenansicht mit den farblichen Stofffetzen der franzdsischen Fahne. Von
der Tricolore sind offensichtlich allein die Farben Rot und WeiR ubrig geblieben: Briuderlichkeit und
Gleichheit. Jay-Z scheint in dieser Einstellung im Bundnis mit dieser namenlosen Figur zu stehen und so
auch mit einer méglichen, alternativen Deutungsperspektive. Diese spielt im angloamerikanischen,
kunstwissenschaftlichen Diskurs offenbar eine mafigeblich prominentere Rolle: so etwa wird hier Géricaults
Auseinandersetzung mit dem Antisklaverei-Diskurs im Rahmen der Anhangerschaft der
Abolitionistenbewegung starkgemacht (Adalheff 2020; 2002). Dieses Bezugssystem legt die Deutung nahe,
dass das Gemalde prominent an der Spitze seiner Komposition einen Schwarzen als Hoffnungstrager einer
schiffbriichigen Nation zeigt, zur Zeit der Restauration (vgl. Abbildung 1). Diese Figur, wie die restlichen des
FloBes, ist weitgehend ihrer Kleidung entbldt, der Oberkdrper nackt (vgl. Abbildung 3) - anders also als in
einem Historiengemalde und eben nicht ,von Rang und Namen®”.

P Pl o) 305/605

Abbildung 3: Oberkdrper der zentralen, schwarzen Figur auf dem FlofS der Medusa, Videostill (03:05), aus: Apeshit, The
Carters, 2018. https://youtu.be/kbMgWXnpXcA?t=185

Im Gegenteil: die Uniform als Signatur kultureller Hegemonie und Hierarchisierung hangt zerfetzt an der
rechten Seite des FloBes (Abbildung 1). Beinahe im Schulterschluss halt eine weilse Figur, gleichsam wie
eine bestatigende Geste, ebenfalls einen weilRen Stofffetzen als Signum der Gleichheit in die Hbhe. Es ist
bezeichnend, dass genau dieser Bildausschnitt im Musikvideo prominent in Szene gesetzt wird (vgl.

Abbildung 2).

-10 -


https://de.wikipedia.org/wiki/Das_Flo%C3%9F_der_Medusa
https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=185
https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=185
https://d9.kubi-online.dewww.youtube.com/watch?v=kbMqWXnpXcA&t=185s

| 2 >l o) 3:04/605

Abbildung 2: Hand mit weillem Tuch, Videostill (03:04), aus: Apeshit, The Carters, 2018.
https://youtu.be/kbMgWXnpXcA?t=185

Ebenso interessant ist, dass zur Zeit Géricaults, im Zuge der Diskussion um die Abschaffung der Sklaverei,
vor allem ein Motiv prasent war: Die Gleichheit von Schwarzen und WeiBen im Angesicht der
Menschlichkeit. So hatte auch der britische Menschenrechtler Thomas Clarkson 1808 in seiner prominenten
Publikation zur Abschaffung der Sklaverei den Anspruch auf Egalitat zwischen Schwarzen und Weilsen
formuliert. ,Am | not a Man and a Brother” als Ausspruch, Appell und zugleich Frage eines in Ketten
gelegten Schwarzen war die haufig in Mlinzen gepragte Symbolfigur der britischen, spater auch
franzdsischen Antisklavereibewegung. Mit diesen ausformulierten politischen Anspruchen hatte sich
Géricault offenbar auch im Rahmen seiner Begegnung und Freundschaft mit dem Pariser Verleger Corréard
auseinandergesetzt, der dezidiert in der franz6sischen Abolitionistenbewegung involviert und selbst
Schiffbrichiger auf dem Flo8 der Medusa war. Adalheff zeigt, dass auch im franzésischen Diskurs ein
Schwarzer als ,Semblamble”, als ebenburtiger und gleicher Mitmensch gestarkt wurde (vgl. Adalheff
2002:131ff.). Die Geste von Jay-Z und auch die Mikroausschnitte des Videos legen eine Deutung von
Géricaults Bild in Bezug auf diese Form der (Selbst-)Ermachtigung und des Empowerments innerhalb eines
rassistischen Regimes nahe.

Geht man in ein close-reading des Gemaldes selbst, lasst sich daridber hinaus ein weiterer Aspekt dieser
Deutungsperspektive herausheben: Die Mikrorelationen zwischen Schwarzen und WeiSen, Franzosen und
Senegalesen, besser vielleicht: Europaern und Afrikanern, zeigen die Verwobenheit ihres (kolonialen)
Schicksals in unabdingbarer, gegenseitiger Abhangigkeit im Angesicht des Todes. WeiRRe Leiber liegen
zerrupft auf dem FloR, tot und halb lebendig. Das Ensemble aus Figuren zeigt aber vor allem, dass Weise
und Schwarze in einem gegenseitig abhangigen Bezugsverhaltnis zueinander stehen: Wurde die zentrale
schwarze, namenlose Figur nicht von Weillen gestutzt werden, wirde mdglicherweise das nahende Schiff
am Horizont, die Argus, die Schiffbrichigen GUbersehen. Umgekehrt kdme die schwarze Figur ohne
Unterstitzung der weiBen Figuren zu Fall. Die Figurenkonstellation im rechten Mittelgrund zeigt zudem: Die

-11 -


https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=185

Schwachung der einen - schwarz oder weils - bedeutet zugleich eine Schwachung der Anderen, und damit
der gesamten Gruppe.

Alternativen?

Diese bruchstickhaften Deutungsperspektiven kdnnen bereits beleuchten, dass das Musikvideo in
rezeptionsasthetische Lucken konventioneller, kunsthistorischer Narrative stéit. Die fulminante
Inszenierung im Video von Historiengemalden in pointierter Gegenuberstellung von Reprasentationen
marginalisierter, schwarzer, nicht benannter Menschen in weniger privilegierten Positionen (vgl. u.a.
Abbildung 5, die schwarze, dienende Person bei der Hochzeit von Kana, 04:34, ) fuhrt eine kulturelle
Hegemonie vor Augen, die im Rahmen kultureller Bildung notwendiger Weise reflexiv eingeholt werden
muss.

Abbildung 5: Ausschnitt einer schwarzen Person aus: Paolo Caliari, genannt Veronese, Die
Hochzeit zu Kana, 1563, Videostill (04:34), aus: Apeshit, The Carters, 2018.
https://youtu.be/kbMgWXnpXcA?t=274

Ein mdglicher Zugang zur Bearbeitung dieses komplexen, machtvollen Feldes ware das Zulassen und das
Hoéren (kdnnen) dieser unterschiedlichen Deutungsperspektiven, um madglicherweise schlieBlich in einen
Dialog treten zu kénnen (vgl. hierzu Diallo/Niemann/Shabafrouz 2021). Bildungspostulate, die sich ganz
bruchlos auf die ,europaische Tradition“, das , Christentum wie Humanismus und Aufklarung” beziehen, und
darin ein Menschenbild von ,Freiheit und Verantwortung in Gemeinschaft” konstatieren (vgl. u.a. Krautz
2016:16) oder unter Bezug auf Humboldt Bildung als ,die subjektive Aneignung objektiver Kultur”
verstehen (u.a. Krautz 2020:55), bringen genau jene kolonialen Schattenseiten, und damit die europaisch-
abendlandischen Wissensordnungen und ihre hegemonialen Exklusionen, nicht ans Licht.

Verantwortung in Bildung und durch Bildung kann dann ibernommen werden, wenn man sich zunachst den
komplexen Herausforderungen von dekonstruktiven Zugangen stellt und historisch angestammte,
konventionalisierte Wissensordnungen uber differenzreflexive Zugange versucht zu dekolonisieren (vgl.
hooks 2010). Dann wurde nicht Altes in gleicher exkludierender Weise fortgeschrieben - dann wirde
vielleicht nicht Schifforuch erlitten -, sondern durch Verschiebungen Raum fiur Neues gedffnet werden. Das
Video ist auch insofern ein Lehrstlck, weil es genau jene europaisch-abendlandischen Ordnungen des
Wissens auf dekonstruktive Weise zur Debatte stellt und zugleich die eigene Verwicklung in die westliche
Kultur markant zur Schau stellt. ,,Can’t believe we made it - was heilt das Uberhaupt?

Perspektive 3: Kulturelle Teilhabe und die Historizitat von Exklusion
Welche Geschichten werden erzahlt, welche ,,universelle" Kunst meinen wir?

~Wer ist im Louvre? Wer muss drauBBen bleiben? Welche Geschichten werden erzahlt, welche ,universelle’
Kunst meinen wir?“ Diese Fragen legt die Autorin, Psychologin, Kinstlerin und Theoretikerin Grada Kilomba
in ihrem Artikel Uber das Musikvideo Apeshit der Skulptur Die grofSe Sphinx von Tamis in den Mund
(Kilomba 2019). Damit sieht die Autorin in dem Musikvideo Themen behandelt, die mit den Stichwortern
»Partizipation und Teilhabe” und ,Reprasentation” versehen werden kénnten: Es geht um die Fragen, wen
Kultur und Kulturelle Bildung inkludiert, wer exkludiert wird, und um Fragen nach der Historizitat bzw.

-12 -


https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=274
https://youtu.be/kbMqWXnpXcA?t=274

Gewordenheit dieser ein- und ausschlieBenden Strukturen. Kilombas Fragen zeigen insofern deutliche
Schnittmengen mit Zielen der Kulturellen Bildung - denn, so ist der ehemalige Leiter der Bundesakademie
Kulturelle Bildung Karl Ermert Uberzeugt: ,Kulturelle Bildung bedeutet Bildung zur kulturellen Teilhabe.
Kulturelle Teilhabe bedeutet Partizipation am kunstlerisch kulturellen Geschehen einer Gesellschaft im
Besonderen und an ihren Lebens- und Handlungsvollzigen im Allgemeinen. Kulturelle Bildung gehort zu
den Voraussetzungen fur ein geglicktes Leben in seiner personalen wie in seiner gesellschaftlichen
Dimension.” Jedoch wendet die Kunstpadagogin Maren Ziese mit Verweis auf Carmen Mérsch ein: ,,Zugange
zu diesem Bereich sind von Zuschreibungen bezlglich Geschlecht, Klasse, Ethnie, Alter und kérperlichen
Beeintrachtigungen gepragt sowie von sozialer Reproduktion und von den Erfahrungen diskursiver Gewalt
bestimmt” (Ziese 2017).

Auch fur Kilomba ergeben sich ihre Fragen nach Partizipation und Reprasentation aus der Geschichte des
Louvre. Aus ihrer Perspektive ist der Louvre als eine der weltweit bekanntesten Museumsinstitutionen , das
Sinnbild von Exzellenz und Genie, er steht fur die Kunstgeschichte und historischen Ruhm, aber diese
Geschichte ist weis und mannlich und entstammt der Epoche des Kolonialismus” (Kilomba 2019).
Angesichts der Problematisierung von Exklusivitat und Exklusion sieht die Autorin in der Wahl des Drehortes
durch Beyoncé und Jay-Z die Besetzung eines Gebaudes, ,,das auf dem Fundament kolonialer und
imperialistischer Beutezlige steht.” Demzufolge wird dem Musikvideo Apeshit ein politisches, aktivistisches
Potenzial zugesprochen: Teilhabe wird hier nicht passivisch eingerdumt, sondern aktiv von Personen im
Sinne einer ,Teilnahme*” umgesetzt, die im Louvre bisher lediglich im Sinne kolonialer Bildwelten
reprasentiert wurden.

Mit einer solchen Perspektive ist Kilomba nicht allein - zahlreiche Artikel stimmen in dem Tenor Uberein, das
Video als eine rassismuskritische Auseinandersetzung und eine empowernde Eroberung des musealen
Raums zu begreifen. Die US-amerikanische Kunsthistorikerin Andrea Thomas etwa betont den
exkludierenden Charakter des Louvres, wenn sie sagt: ,,Black women and black women artists are excluded
from the history of Western art, but their bodies, particularly sexualized or desexualized in domestic labor
or sexual labor, are there.” (Thomas, zit. nach Lang 2018) Diese Narrative und Logiken der westlichen Kunst
und der westlichen Museen durchbreche Beyoncé (mit Jay-Z) im Video Apeshit mittels ihrer Inszenierung
einer verkorperten Intervention (vgl. ebd.).

Der Kunsthistoriker James Smalls geht noch dartber hinaus und feiert das Video als ein kompromissloses
Manifest: ,,,Apeshit’ is an arresting, and [...] brilliant video for what it does and does not do; for what it
reveals and conceals; for the ways in which it meaningfully appropriates, exploits, and reinterprets Western
paintings and sculptures as a way to chart and celebrate the Carters’s public and commercial success, and
black bodies in an artistic canon inextricably linked to histories of colonialism. The video is an unapologetic
visual and sonic manifesto about spaces, power, and control. [...] It is about establishing a new order in
which black bodies seize and command cultural and physical spaces from which they have traditionally
been excluded and are typically marginalized. It's about arrival and survival through declaration of one’s
hard-earned position in society.” (Smalls 2018)

Die Zitate verdeutlichen, dass Apeshit fur viele schwarze Menschen und People of Color als politische und
aktivistische Botschaft und als Empowerment aufgefasst wird. Zudem zeigen sie die Perspektive
rassismuserfahrener Menschen auf den Louvre, westliche Museen und westliche Kunstgeschichte: Sie sehen
darin haufig Institutionen, die sie exkludieren und die koloniale Gewalt reprasentieren.

-13 -



Gibt es bei dieser ,,Glamour-Tour“ etwas zu lernen?

In ganzlich anderer Weise nimmt der Kunsthistoriker Stefan Trinks den Louvre und das Musikvideo Apeshit
wahr. Er verortet das kritische Potenzial lediglich in den gezeigten Bildwerken, das allerdings im Video und
einer darauf referierenden Museumstour durch den Louvre , wegkontempliert und weggetanzt” bzw. ,stark
heruntergefahren” werde (Trinks 2018). Trinks Aussagen machen deutlich, dass der Louvre flr ihn einen
hochkulturellen Bildungsort mit kritischem Potenzial darstellt. Das Video und die Museumstour bezeichnet
er dagegen als ,,geschichtsvergessen”. Beyoncé, Jay-Z und ihr Musikvideo sind aus diesem Blickwinkel einer
Popularkultur zuzuordnen, die lediglich an 6konomischem Profit interessiert ist und daher nur wertlosen
Kitsch produziert: In , abgelutschten werbevideotauglichen Bildern“ werden , Einfallslosigkeit” und
~Ringelpiez mit Anfassen” inszeniert (ebd.). Fir Trinks ware der ,Pavillion des Secessions” ein passenderer
Ort fUr das Video, da dort , Artefakte aus allen Kontinenten zu sehen sind” (ebd.). Damit ist seine Sichtweise
durch wenig Reflexivitat hinsichtlich der Geschichte der Abwertung und Marginalisierung schwarzer
Menschen gekennzeichnet.

Die vom Autor kritisierte Museumstour wurde vom Louvre initiiert und umfasst die 17 im Musikvideo der
Carters zu sehenden Kunstwerke. Gegenstand der Kritik ist der Versuch des Louvre, das Museum Uber die
Anlehnung an das Video ,fur ein immer vielfaltigeres Publikum ,lesbarer’* zu machen und daher auf eine
eigene Werkauswahl verzichtet zu haben (ebd.). Fur Trinks stellt das museale Vermittlungsformat eine
»Glamour-Tour” und ,,eine Nivellierung, ein Absenken des Anspruchs auf Bildung nach unten” dar, bei der
es ,nichts zu lernen” gabe (ebd.). Der Autor stért sich daran, dass der Bildungsanspruch des Museums
durch die Ubernahme des populérkulturellen Formats ausgehéhlt werde.

Aus einer intersektional erweiterten Perspektive ware an diese Stelle zu fragen, inwieweit Trinks Kritik am
popularkulturellen Zugriff auf den kunsthistorischen Bestand implizit von einer klassistischen Haltung
gepragt ist - im Sinne eines ,impliziten, schweigendes Wissens” (vgl. Kraus u.a. 2017), das nicht weiter in
seiner milieuspezifischen Verortung reflektiert bzw. ausformuliert wird, dennoch aber konstitutiv flr einen
als ,adaquat” bzw. ,inadaquat” erachteten Bildzugang ist. Eine Missbilligung der im Video inszenierten
Interaktionen der Popstars mit den Kunstwerken lasst erkennen, dass implizit von einem legitimen und
einem illegitimen Bildumgang ausgegangen wird. Es ist zu vermuten, dass die Grenze der Legitimitat
entlang europaisch-hochkultureller Praktiken der Bildrezeption verlauft und alle Zugange jenseits der
Legitimitatsgrenze als ,,Absenken des Anspruchs auf Bildung nach unten” abwehrt (ebd.). Dagegen ist
Trinks in seiner Kritik an einer rein 6konomisch motivierten Férderung kultureller Teilhabe durchaus
zuzustimmen - zumal ein Blick auf einen Werbeartikel fur die Tour offenbart, dass diese auRerst wenig des
kritischen Potenzials zu beinhalten scheint (vgl. Millar 2018), die Aktivist*innen und People of Color in dem
Video sehen (vgl. Kilomba 2018; Smalls 2018; Thomas, zit. nach Lang 2018).

Ist das radikal? Muss es das sein?

Doch es finden sich auch gegentber dem Video Stimmen, die Ambivalenzen herausarbeiten: So weist
beispielsweise die schwarze Autorin Kaila Philo darauf hin, dass es v.a. ihr eigener Reichtum ist, den die
Carters in Apeshit feiern. Sie hatten den Louvre eben nicht in einer widerstandigen, radikalen Guerilla-
Aktion besetzt, sondern ihn gemietet. Damit wird das Museum zu einem weiteren ihrer Statussymbole (vgl.
Philo 2018). Das Video ist fur sie weniger politischer Aktivismus als vielmehr ein Kunstwerk, das einen
grofSen Stellenwert in der schwarzen Community besitzt. So fragt sie abschlieRend: ,Is that radical? And

-14 -



does it have to be?” (ebd.).

Mit Blick auf die unterschiedlichen Reaktionen auf Apeshit stellt sich insofern die von Kilomba aufgeworfene
Frage nach den Impulsen, die das Video und die dadurch ausgelésten Diskussionen flr eine an Diversitat
und Teilhabe orientierten Kulturelle Bildung geben kénnen. So lielSe sich etwa in einer Weise auf den
kunstgeschichtlichen Kanon blicken, die diesen nicht als ,,universelle”, sondern als partikulare Perspektive
wahrnimmt. Dadurch kdnnte die aus der Kolonialitdat musealer Strukturen resultierende exkludierende
Wirkung in den Blick genommen und bearbeitet werden, damit sich mehr (und als Ziel alle) Menschen
willkommen und reprasentiert fuhlen. Dies kann allerdings erst erfolgen, wenn eine Sensibilitat daftr
entsteht, dass People of Color oder Menschen mit klassistischer Diskriminierungserfahrung Museen
uberwiegend als weilse Orte bzw. als Orte des Ausschlusses erfahren.

Daruber hinaus kénnte mit Blick auf die oben genannten aktivistischen Stimmen auch nach weiteren
differenzreflexiven Perspektiven gefragt werden. So bleiben beispielsweise in dem hier vorgestellten
Zugang Fragen des Geschlechterverhaltnisses und der Geschlechterordnung weitgehend unberlcksichtigt,
sind aber ebenfalls diskussionswiurdig. In diesem Sinne gabe es flur eine diversitatsorientierte Kulturelle
Bildung durchaus etwas zu lernen. So etwa - mit Blick auf den hier im Zentrum stehenden Zugang - ein
Verstandnis dafur, dass die Vorstellungen, die Nachfahren kolonisierter und versklavter Menschen hatten
lediglich etwas mit den ethnologischen Sammlungen, nicht aber etwas mit europaischer Hochkultur zu tun,
einem kolonial-rassistischen Erbe entspringt, das die ,,eigene” Kultur durch Kontrastierung und
Hierarchisierung der ,fremden” Kultur entwickelt (vgl. Mdrsch 2016; vgl. weiterfiUhrend zu den Themen
koloniale Gewalt, Trauma, Alltagsrassismus und (Selbst-)Dekolonisierung: Kilomba 2021). In einem solchen
Lernprozess lieBe sich zudem ein Bewusstsein flr die Geschichte kolonialer Gewalt entwickeln, die immer
noch in vielen Bildwerken aus dieser Zeit wirksam ist. Es handelt sich dabei um eine koloniale Gewalt, durch
die ,Menschen nicht nur ihrer physischen Existenz, sondern auch ihrer Sprache, ihrer Kultur, Spiritualitat,
Erinnerung und vor allem ihrer Wirde beraubt wurden” (Brunner 2020:64). Insofern ist es alles andere als
»~geschichtsvergessen”, wenn anhand der Werke der westlichen Kunstgeschichte auch die Geschichte
kolonisierter und versklavter Menschen sowie ihrer Nachfahren erzahlt wird. Fir eine Kulturelle Bildung, die
Partizipation und Diversitat zum Ziel hat, lieBen sich mit einer den Ambivalenzen des Videos Apeshit und
der Reaktionen darauf Rechnung tragenden Diskussion die eigene Perspektive reflektieren und darin
enthaltene koloniale Vorstellungen verlernen (vgl. Landkammer 2021; Endtner/Landkammer/Schneider
2021) - und ggf. weitere, wie etwa jene einer klassistisch grundierten oder auch patriachal strukturierten
Gesellschaftsordung.

Mehr sehen als nur Ringelpiez!

Die hier vorgestellten Lesarten und Sichtweisen auf das Video Apeshit machen deutlich, wie viel Potenzial
das Material gerade aufgrund seiner Ambivalenz in qualitativer Hinsicht flir Szenarien Kultureller Bildung
bietet - und das gilt sicher auch fir andere Positionen, die sich klassischen Lesarten partiell widersetzen.
Abhangig von eigenen Fragen und Suchbewegungen der Rezipient*innen kdnnen neue Sichtweisen
aufgedeckt, einander gegenubergestellt und damit eigene Vorannahmen sichtbar gemacht, reflektiert und
vielleicht sogar verlernt werden. Dabei bleibt offensichtlich, dass die positive Bewertung einer solchen
kritischen Bewusstwerdung auch eine normative Setzung ist. Sie bleibt aber nicht implizit und kann,
gemeinsam mit anderen Setzungen, verhandelt werden.

-15-



Vor dem Hintergrund einer solchen Setzung wird das qualitative Potenzial des Videos und seiner
ambivalenten Rezeption fur kritische Bewusstwerdung deutlich. Die quantitativen Auswirkungen von
Apeshit sind in jedem Fall bereits spurbar: ,, The Louvre said there was a more than 50% increase in under-
30 visitors in 2018 thanks to the video shot by the couple in the museum, marking a record number of
visitors with over 10 million.” (https://en.wikipedia.org/wiki/Apeshit)

Verwendete Literatur

Alhadeff, Albert (2020): Théodore Géricault. Painting Black Bodies: Confrontations and Contradictions. New York: Routledge.
Alhadeff, Albert (2002): The Raft of the Medusa. Géricault, Art, and Race. Miinchen u.a.: Prestel.

Anwar, Shanli/Keazor, Henry (2018): Beyoncé und Jay-Z drehen im Louvre. Die Pop-Gotter im Kunst-Olymp. Henry Keazor im
Gesprach mit Shanli Anwar: www.deutschlandfunkkultur.de/beyonce-und-jay-z-drehen-im-louvre-die-pop-goetter-im-
kunst.2156.de.html?dram:article id=420675 (letzter Zugriff am 07.03.2021).

Bader, Nadia/Eckes, Magdalena/Hoffmann, Katja/Kanefendt, Paula (2021): ,Kanon, Du lebendiges Ding! oder: Open
Educational Ressources fiur den Kunstunterricht - ein Projekt zur Vervielfaltigung von Sichtweisen auf zeitgendssische und historische
Kunst.” In: Kirschenmann, Johannes/Schulz, Frank (Hrsg.): Kunst.Geschichte.Unterricht (354-372). Miinchen: kopaed.

Bluicken, Susanne (2021/20): Zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen Perspektive fir die Kulturelle Bildung in der
Migrationsgesellschaft. Machtkritische Reflexionen zu Kultur, Sprache, Nation. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online:
www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung (letzter Zugriff am 14.09.2021).

Brunner, Claudia (2020): Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne. Bielefeld: transcript.

Diallo, Aicha/Niemann, Annika/Shabafrouz, Miriam (2021): Untie to tie. Koloniale Fragmente im Kontext Schule. Bonn:
Bundeszentrale fur politische Bildung / ifa: Institut fir Auslandsbeziehungen.

Endtner, Stephanie /Landkammer, Nora/Schneider, Karin (2021): Das Museum verlernen? Kolonialitat und Vermittlung in
ethnologischen Museen. Band 2: Praxen und Reflexionen kritischer Bildung und Wissensproduktion. Wien: zaglossus.

Ermert, Karl (2009): Was ist kulturelle Bildung? In: Bundeszentrale fir politische Bildung:
www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59910/was-ist-kulturelle-bildung (letzter Zugriff am 20.12.2021).

Hall, Stuart (1994): Der Westen und der Rest. In: Rassismus und kulturelle Identitat (137-179). Hamburg: Argument.
hooks, bell (2010): Teaching Critical Thinking. London: Routledge.
Kilomba, Grada (2021): Plantation Memories. Episodes of Everyday racism. Mlnster: Unrast.

Kilomba, Grada (2019): Warum uns Beyoncés und Jay-Zs Louvre-Video nicht losldsst: www.monopol-magazin.de/warum-uns-
beyonces-und-jay-zs-louvre-video-nicht-loslaesst (Zugriff: 07.03.2021).

Kraus, Anja/Budde, Jiirgen/Hietzge, Maud/Wulf, Christoph (Hrsg.) (2017): Handbuch Schweigendes Wissen. Erziehung,
Bildung, Sozialisation und Lernen. Weinheim: Beltz Juventa.

Krautz, Jochen (2020): Kunstpadagogik. Eine systematische Einfihrung. Stuttgart: UTB.

Krautz, Jochen (2016): Zersetzung von Bildung: Okonomismus als Entwurzelung und Steuerung. In: Die Schule ist kein
Wirtschaftsbetrieb. AG ,,Gegen die Okonomisierung von Bildung” (15-17). GEW Hessen.

Landkammer, Nora (2021): Das Museum verlernen? Kolonialitat und Vermittlung in ethnologischen Museen. Band 1: Eine Analyse
gegenwartiger Diskurse in einem konfliktreichen Praxisfeld. Wien: zaglossus.

Lang, Cady (2018): Art History Experts Explain the Meaning of the Art in Beyoncé and Jay Z's 'Apesh-t' Video. In: Time Magazine:
https://time.com/5315275/art-references-meaning-beyonce-jay-z-apeshit-louvre-music-video/ (letzter Zugriff am 20.12.2021).

Legler, Wolfgang (2017): Einflhrung in die Geschichte des Zeichen- und Kunstunterrichts von der Renaissance bis zum Ende des
20. Jahrhunderts. Oberhausen: Athena.

- 16 -


https://en.wikipedia.org/wiki/Apeshit
https://www.deutschlandfunkkultur.de/beyonce-und-jay-z-drehen-im-louvre-die-pop-goetter-im-kunst.2156.de.html?dram:article_id=420675
http://www.deutschlandfunkkultur.de/beyonce-und-jay-z-drehen-im-louvre-die-pop-goetter-im-kunst.2156.de.html?dram:article_id=420675
http://www.deutschlandfunkkultur.de/beyonce-und-jay-z-drehen-im-louvre-die-pop-goetter-im-kunst.2156.de.html?dram:article_id=420675
https://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
http://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59910/was-ist-kulturelle-bildung
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59910/was-ist-kulturelle-bildung
https://www.monopol-magazin.de/warum-uns-beyonces-und-jay-zs-louvre-video-nicht-loslaesst
http://www.monopol-magazin.de/warum-uns-beyonces-und-jay-zs-louvre-video-nicht-loslaesst
http://www.monopol-magazin.de/warum-uns-beyonces-und-jay-zs-louvre-video-nicht-loslaesst
https://time.com/5315275/art-references-meaning-beyonce-jay-z-apeshit-louvre-music-video/
https://time.com/5315275/art-references-meaning-beyonce-jay-z-apeshit-louvre-music-video/

Lehmann-Rommel, Roswitha (2012): Bewerten als Zugang zum Beobachten. In: de Boer, Heike/Reh, Sabine (Hrsg.): Beobachtung
in der Schule - Beobachten lernen. Wiesbaden: Springer VS.

Mettais, Valérie (2000): Louvre. 7 Jahrhunderte Malerei. Versailles: Art lys.

Millar, Ryan (2018): Kultur zuganglich machen: Eine Lektion von Beyoncé und Jay-Z: www.tigets.com/de/blog/accessible-louvre-
beyonce-jay-z/ (Zugriff: 20.12.2021).

Mérsch, Carmen (2016): Urteilen Sie selbst: Vom Offnen und SchlieRen von Welten: www.kiwit.org/kultur-oeffnet-
welten/positionen/position 2944.html (letzter Zugriff am 20.12.2021).

Orme, Jordan (2018): Video Editor Reacts to APES**T - THE CARTERS. www.youtube.com/watch?v=_jl| NG7 g3Y (letzter Zugriff am
10.01.2022).

Philo, Kaila (2018): Beyoncé and JAY-Z in the Louvre Is Art, Not Activism. In: Vice Magazine:
www.vice.com/en/article/yweday/beyonce-and-jay-z-in-the-louvre-for-apeshit-video-is-art-not-activism-everything-is-love (letzter
Zugriff am 20.12.2021).

Regenbogen-Briinink (2013): Landschaftsmalerei. Werkbetrachtungen von der Antike bis zur Gegenwart (Lehrerheft). Stuttgart:
Klett.

Smalls, James (2018): Crazy in Louvre: How Beyoncé and Jay-Z Exploit Western Art History to Ask Who Controls Black Bodies. In:
Frieze: www.frieze.com/article/crazy-louvre-how-beyonce-and-jay-z-exploit-western-art-history-ask-who-controls-black-bodies (letzter
Zugriff am 20.12.2021).

Trinks, Stefan (2018): Der Louvre setzt aufs Nachaffen: www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst-und-architektur/louvre-fuehrung-nach-
apeshit-video-von-beyonce-und-jay-z-15689890.html (letzter Zugriff am 23.11.2021).

Zahn, Manuel (2020): Asthetische Praxis als Kritik: Vom Aussetzen des Urteilens und der Empfindung neuer Wahrnehmungs-, Denk-
und Handlungsmaoglichkeiten. In: Dander, Valentin/Bettinger, Patrick/Ferraro, Estella et al. (Hrsg.): Digitalisierung - Subjekt - Bildung
(213233). Opladen: Barbara Budrich.

Ziese, Maren (2017): Visionen und Handlungsfelder fir eine diskriminierungskritische Kulturszene. Wie konzipieren wir in Zukunft
kulturelle Bildungsprojekte? In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online: www.kubi-online.de/artikel/visionen-handlungsfelder-
diskriminierungskritische-kulturszene-konzipieren-zukunft (letzter Zugriff am 20.12.2021).

Quellen im Internet:

https://en.wiktionary.org/wiki/apeshit (letzter Zugriff am 16.11.2021).

www.urbandictionary.com/define.php?term=apeshit (letzter Zugriff am 16.11.2021).

https://www.youtube.com/watch?v=kbMgWXnpXcA (letzter Zugriff am 23.11.2021).

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Nadia Bader , Magdalena Eckes , Katja Hoffmann , Paula Kanefendt (2022): Was tun mit dem Musikvideo , Apeshit“? Eine
kanonreflexive, mehrperspektivische Betrachtung ambivalenten Materials. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/was-tun-dem-musikvideo-apeshit-kanonreflexive-mehrperspektivische-betrachtung-ambivalenten
(letzter Zugriff am 07.07.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-17 -


https://www.tiqets.com/de/blog/accessible-louvre-beyonce-jay-z/
http://www.tiqets.com/de/blog/accessible-louvre-beyonce-jay-z/
http://www.tiqets.com/de/blog/accessible-louvre-beyonce-jay-z/
https://www.kiwit.org/kultur-oeffnet-welten/positionen/position_2944.html
http://www.kiwit.org/kultur-oeffnet-welten/positionen/position_2944.html
http://www.kiwit.org/kultur-oeffnet-welten/positionen/position_2944.html
http://www.youtube.com/watch?v=_jI_NG7_g3Y
https://www.vice.com/en/article/ywe4ay/beyonce-and-jay-z-in-the-louvre-for-apeshit-video-is-art-not-activism-everything-is-love
http://www.vice.com/en/article/ywe4ay/beyonce-and-jay-z-in-the-louvre-for-apeshit-video-is-art-not-activism-everything-is-love
https://www.frieze.com/article/crazy-louvre-how-beyonce-and-jay-z-exploit-western-art-history-ask-who-controls-black-bodies
http://www.frieze.com/article/crazy-louvre-how-beyonce-and-jay-z-exploit-western-art-history-ask-who-controls-black-bodies
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst-und-architektur/louvre-fuehrung-nach-apeshit-video-von-beyonce-und-jay-z-15689890.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst-und-architektur/louvre-fuehrung-nach-apeshit-video-von-beyonce-und-jay-z-15689890.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kunst-und-architektur/louvre-fuehrung-nach-apeshit-video-von-beyonce-und-jay-z-15689890.html
https://www.kubi-online.de/artikel/visionen-handlungsfelder-diskriminierungskritische-kulturszene-konzipieren-zukunft
http://www.kubi-online.de/artikel/visionen-handlungsfelder-diskriminierungskritische-kulturszene-konzipieren-zukunft
http://www.kubi-online.de/artikel/visionen-handlungsfelder-diskriminierungskritische-kulturszene-konzipieren-zukunft
https://en.wiktionary.org/wiki/apeshit
https://www.urbandictionary.com/define.php?term=apeshit
https://www.youtube.com/watch?v=kbMqWXnpXcA
https://www.kubi-online.de/artikel/was-tun-dem-musikvideo-apeshit-kanonreflexive-mehrperspektivische-betrachtung-ambivalenten
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

