
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Dinge und Kontexte: Kultur-Perspektiven im Alltag

Die Vieldeutigkeit von Dingen und multiperspektivische Betrachtungsweisen als
Grundlage ethnologischer Bildungsarbeit

von Anette Rein

Erscheinungsjahr: 2022

Stichwörter:
Ethnologie | Museum | Perspektivenwechsel | Rollenwechsel | materielle Kulturen | Bildung und
Vermittlung | Alltagsgegenstände | Vieldeutigkeit von Dingen | Materielle Zeugnisse | Inter- und
transkulturelle Perspektiven

Abstract
Dinge zu sammeln, gehört zu den panhumanen Eigenschaften – auch wenn die Interpretation ihrer
Bedeutung sich weltweit unterscheiden und in einer historischen Perspektive sich immer wieder neu
entwerfen kann. Im vorliegenden Text werden verschiedene Kulturkonzepte aus ethnologischer
Perspektive und weiteren Interpretationsmöglichkeiten vorgestellt, um anschließend die Bedeutung einer
individuellen Wahrnehmung für den Umgang und die Bewertung von Alltagsobjekten durch verschiedene
Übungen zu vermitteln. Dafür ausschlaggebend ist der bewusst vollzogene Perspektivenwechsel von einer
Mikro- hin zu einer Makroperspektive auf beliebige Objekte. Während in der Mikroperspektive eine
individuelle Erinnerung, ausgelöst durch das Objekt, im Fokus steht, verschwindet in einer
Makroperspektive diese persönliche Haltung zugunsten einer Verallgemeinerung und es können
gemeinsame Bezüge zwischen verschiedenen Objekten wie z. B. bei Messer und Gabel – gleich
Haushaltsgeräte oder Waffen – definiert werden. Der Text ist eine Handreichung sowohl für Übungen mit
Schüler*innen als auch für Kurator*innen in Museen mit Sammlungsobjekten oder auch für weitere
Bildungskontexte, in denen das Wissen um die Vieldeutigkeit unserer Lebensstile erkenntnisfördernd ist.

Jedes Ding hat drei Seiten:
eine, die du siehst;
eine, die ich sehe;

- 1 -



und eine, die wir beide nicht sehen.
(Buddhistische Weisheit)

Sammeln als panhumane Eigenschaft

Dinge zu sammeln, gehört zu den panhumanen Eigenschaften, auch wenn damit jeweils andere Interessen
und Werte verbunden wurden und werden. Objekte als Teil materieller Kultur wurden nicht nur für einen
alltäglichen Gebrauch produziert, sondern über funktionale Bedeutungen hinausweisend. Dinge dienten
schon immer dazu, um mit ihrer Hilfe Weltsichten und Lebensformen zu dokumentieren und zu
interpretieren. Objektsammlungen anzulegen, bedeutet(e) nicht nur Wissen über die Welt zu erhalten und
sich anzueignen. Darüber hinaus dienen sie auch als Erinnerungsstücke von wichtigen Ereignissen, die auf
diese Weise an die nächste Generation weitergegeben werden. Eine solche Weitergabe über das Diesseits
hinausweisend zeigt sich z. B. auch in unterschiedlichen Grabbeigaben oder in Objekten, die als
Familienschatz/Familienwissen vererbt werden.

Dieses große Interesse an Objekten führte schon frühzeitig zur Gründung unterschiedlichster akademischer
Institutionen, Wissenschaften und Museen. Die Wissenschaftshistorikerin Anke te Heesen unterscheidet drei
Ansätze von Sammlungen zum Wissenserwerb: antike Einrichtungen wie die Platonische Bibliothek sowie
die Bibliothek von Alexandria »die gemäß ihrer Idee des Studierens und gemeinsamen Lebens mit
Sammlungen ausgestattet waren«. Eine andere Leitidee kam in der Renaissance auf. Jene Zeit war dem
Bestreben des Menschen gewidmet, mit Hilfe von Kunst- und Wunderkammern »seine Welt ordnend und
gestaltend zu durchdringen und mit Zukunftsentwürfen auszustatten«. Während letztere zunächst noch
stark von individuellen Sammlerleidenschaften einzelner Herrscher geprägt waren, beginnt der dritte
Ansatz mit dem Ursprung der Museen in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts und ist im Zusammenhang
»mit dem Entstehen einer Öffentlichkeit, einer nationalstaatlichen Entwicklung, im weitesten Sinne einem
öffentlich-rechtlichen Gefüge« (alle Zitate aus: Heesen 2012:31). zu sehen. Es geht bei allen obigen
Beispielen immer um Ordnungsentwürfe, die die Welt erklären sollten. Abhängig von den jeweiligen
Interessen und Fragestellungen änderten sich jedoch Wissen und Erkenntnisse, die mit den Dingen
verbunden wurden.

Erklärungsversuche der Welt

In der Folge der weltweiten europäischen Entdeckungsreisen seit dem 15. Jahrhundert, durch die Europa
Informationen über die Welten der Anderen im globalen Süden erhielten, wurde das Weltbild im globalen
Norden aufs heftigste erschüttert. Alles bisher scheinbar Gültige an Weltwissen wurde nicht nur in Frage
gestellt, sondern man suchte nach neuen Wegen, um sich der eigenen Gewissheit über die Welt mit dem
vielfältig aufscheinenden Unbekannten, in Form von Gegenständen durch den überseeischen Handel sowie
durch die Erkundung bisher nicht zugänglicher Gebiete, neu versichern zu können. Infolge der
Herausbildung eines mittleren Stands im 18. Jahrhundert aus Gewerbetreibenden, Amtspersonen, Gelehrten
und Geistlichen, die sich der Sammlung und Präsentation von Objekten widmeten, weitete sich das
Sammeln als Praxis aus: »Sammlungen wurden zum Vergnügen und zur Wissenserweiterung angelegt, zur
Kapitalanlage und zum naturwissenschaftlichen Studium sollten sie Zeugnis vom guten Geschmack des
Eigentümers ablegen und verhalfen zum sozialen Aufstieg und zur sozialen Vernetzung.« (Heesen 2012:31)
»Der zentrale Gedanke der Aufklärung, nämlich dass der Mensch durch Selbststätigkeit und mit Gebrauch

- 2 -



von Vernunft und Sinnen gleichermaßen zum ›ganzen Menschen‹ zu einem sich ermündigenden Menschen
werden könne, soll nicht zuletzt durch die Sammlungen verwirklicht werden.« (Ebd., S. 43)

Zunächst ging es jedoch darum, die Welt im Ganzen zu systematisieren und einem globalen
Ordnungssystem unterzuordnen. Aus dieser Perspektive der Länder des globalen Nordens wurden keine
Freiheiten indigener Weltsichten geduldet. Das neu Entdeckte bekam seinen eigenen Platz zugewiesen, und
letztendlich mündeten alle Welterklärungskonzepte und Lebensweisen in einem evolutionären Schema,
durch welches koloniale Herrschaft mit dem »weißen Mann« an der Spitze menschlicher und
kultureller/zivilisatorischer Entwicklungsstufen legitimiert wurde. Die Klassifizierung der Welt führte u. a. zu
Theorien über verschiedene Menschenrassen mit entsprechend verheerenden politischen Ideologien und
wirtschaftlichen Konsequenzen für die kolonisierten indigenen Gesellschaften (vgl. Rein 2020). Immer aus
dem Blickwinkel einer sich entwickelnden Industrialisierung sowie aus der Perspektive von Funktionalität,
Verwertbarkeit und Technisierung auf die Anderen herabschauend, wurden unterschiedliche materielle
Kulturen und damit verbundene Lebensformen zum entscheidenden Maßstab einer jeweiligen
Entwicklungsstufe ganzer Gesellschaften.

Aber auch im 19. Jahrhundert gab es mehrere Perspektiven dazu, wie die Welt mit ihren unterschiedlichen
Lebensweisen systematisch erfasst werden sollte. Johann Gottfried Herder entwickelte unter dem Stichwort
»Vielheit in der Einheit« philosophische Konzepte, um die Vielfalt von Kulturen zu fassen und ist – laut dem
Europäischen Ethnologen Dieter Kramer – keinem evolutionären Denkschema zuzuordnen: »Herder
verteidigt die kulturelle Authentizität jedes Zeitalters gegen den Stolz und die Arroganz der Aufklärer seiner
Zeit. Der Plural Kulturen ist für ihn eine Selbstverständlichkeit. Sein Lehrer und Zeitgenosse Immanuel Kant
dagegen spricht von Kultur nur im Singular. Mit dem Pluralismus von Herder und dem universalistischen
Anspruch von Kant streiten zwei Konzepte der Aufklärung miteinander.« (Kramer 2004)

Laut dem Kunsthistoriker Horst Bredekamp wurde im Christentum die ausschließlich beschreibende
Naturgeschichte der Antike kanonisiert, da »[...] die Beschränkung der ›Geschichte‹ zur mosaischen
Chronologie passte, der zufolge die Schöpfung in sechs Tagen erfolgt und vom siebten Tag an in der
Grundstruktur der Arten und Stoffe unverändert geblieben war. Die Natur besaß keine Geschichte, sondern
eine Physiognomie« (Bredekamp 2007:16).

Erst in einer historischen Perspektive, die über die reine Beschreibung hinausweist, erschließt sich auch ein
Bedeutungswandel von Objekten. Die Immanuel Kant (1775) zugeschriebene Zerlegung der »naturalis
historia« in eine beschreibende und eine historische Komponente, wurde laut Bredekamp bereits von
Erfahrungen in den Kunstkammern (16. bis 18. Jahrhundert) durch die gleichzeitige Aufstellung von antiken
Skulpturen, neben Objekten aus der Natur und zeitgenössischen Automaten vorweggenommen. Durch den
»puren Augenschein« des Ineinanders und des Konflikts von Natur- und Menschenwerk erlebten so bereits
Besucher*innen von Kunstkammern eine Dynamisierung der Natursicht und gelangten ohne weitere
Steuerung zu einer »historischen Vertiefung der Naturgeschichte« (Bredekamp 2007:17). Laut Bredekamp
bestimmte nun der Zwang des Nutzens die Rangordnung der Künste und bewertete diese nach dem Grad
ihrer Nützlichkeit und Funktionalität (ebd. S. 78; vgl. auch Heesen 2012:38f). Seit Ende des 18. Jahrhunderts
wurden die Naturalienkabinette als Ausdruck überkommender Sicht der Natur als »verstaubte
Rumpelkammer[n]« verachtet (Bredekamp 2007:82).

- 3 -



Bereits im 17. Jahrhundert hatte sich ein Kabinettswesen mit spezielleren Sammlungen – unterstützt durch
das neue Ordnungssystem von Carl von Linné – herausgebildet, in welchen »der Repräsentationsgedanke
der ganzen Welt zugunsten der genaueren Erforschung und Darstellung eines Teils der Welt« (Heesen
2012:37) zurückgestellt wurde. Parallel zur Auflösung der Kunst- und Wunderkammern entwickelten sich die
einzelnen Wissenschaften. Sammlungen, die einst ein materielles Archiv der gesamten Welt sein sollten,
wurden auf die verschiedenen, sich seit dem 18. Jahrhundert konstituierenden Museumstypen verteilt.

Neben der Klassifizierung und Temporalisierung trat dadurch auch eine Entpersönlichung ein, die die Person
des Sammlers und sein Gedächtnis ablöste und stattdessen einen (Museums)Raum bereitstellte, in
welchem sich Besucher*innen nun zu selbstbewussten Betrachter*innen wandeln sollten (Heesen
2012:46f). Heute haben wir eine Gemengelage wechselnder Deutungshoheiten zwischen Sammlern,
Museen, Kuratoren, Publikum und Herkunftsgesellschaften von Objekten.

Im 19. Jahrhundert herrschte bereits ein Bewusstsein darüber, dass Objekte in Museen zu
»entkontextualisierten Gegenständen geworden waren, die sich nicht allein durch entsprechende
Versenkung oder systematische Aufstellung erklären ließen und somit vermittlungsbedürftig waren« (ebd.,
S 63.). Drei Visualisierungsweisen lassen sich seit jener Zeit unterscheiden: 1. Die Betrachtung des
Einzelstücks als Meisterwerk oder als Trophäe; 2. Die Betrachtung einer Serie von Objekten als
taxonomische Systematik oder als Entwicklungsgeschichte und 3. Die Zusammenstellung von Objekten als
ein Gesamtbild (z. B. in einem Diorama), in dem der Gegenstand in einen atmosphärischen Zusammenhang
eingebettet wird (ebd., S. 68). Während das Beobachten von Objekten der naturhistorischen Tradition aus
dem 19. Jahrhundert folgte und sich, als unerlässlicher Bestandteil individueller Schulung und Bildung
insbesondere von Kindern und Jugendlichen, vor allem an Individuen wendete, richtete sich im Unterschied
dazu die Popularisierung einer didaktisch aufgearbeiteten Wissensvermittlung an möglichst viele Menschen
ohne Vorwissen (ebd., S. 70).

Museumsperspektiven

Die vorherrschende Überzeugung, mit einer objektiven Wissenschaft objektiv gültige Daten zu erheben,
führte dazu, dass die Museen mit ihrer Gründung die Deutungshoheit über die Objekte in ihren
Sammlungen bis weit ins 20. Jahrhundert für sich allein in Anspruch nahmen. Ein Museum verkündete mit
einer Expertenstimme eindeutige Narrative zu den gesammelten und präsentierten Werken, die man als
Insider-Besucher kannte und verstand - oder eben nicht. Bis heute verweigern die meisten westlichen
Museen detaillierte und transparente Erklärungen zum OEuvre oder zu den Biographen von Personen, die
mit den gesammelten und ausgestellten Objekten in Verbindung stehen. Es herrscht vor allem in Kunst-
Museen noch immer die Befürchtung, dass schon wenige persönliche Kommentare von Kurator*innen oder
individuelle Haltungen des Museumspersonals in einer Ausstellung die ästhetische Aura eines Objekts
zerstören könnten (Rein 2014:6). Erst seit den 2000er Jahren wurde es üblicher, die Autorenschaft von
Texten in Ausstellungen zu publizieren und plötzlich wurde eine Stimmenvielfalt zu Objekten – als Ausdruck
interkultureller Lebenswelten – zur Forderung für die Museumspraxis.

Bereits Ende der 1950er Jahre hatte sich eine Wende im hermeneutischen Umgang mit Objekten durch den
Journalisten Freeman Tilden angekündigt, der den Interpretations-Ansatz für die Vermittlungsarbeit in den
Museen entwickelte. Durch diesen wurden Individuen, unabhängig von Alter, Herkunft oder Stand dazu

- 4 -



ermächtigt, ihre individuell wahrgenommene Umwelt selbst zu definieren. Dieser Ansatz »[...] betont den
multiperspektivischen Blick auf die Objekte und verweist auf mehrere Ebenen des Zugangs. Ausgangspunkt
ist zunächst die individuelle Interpretation von Exponaten durch die Besucher*innen, sodass eigene
Bedeutungszuschreibungen und Relevanzsetzungen (meaning making) berücksichtigt werden« (Tilden
1957, zit. nach: Nettke 2017/2016).

Ein nächster Schritt in Richtung neuer musealer Ansätze im Umgang mit (Kunst) Objekten erfolgte in den
1960er Jahren als ein Ergebnis der politischen Ereignisse und Diskussionen. Forderungen nach einem
barrierefreien Zugang zum ehemaligen Museumstempel wurden laut und die zeitgenössische Kunst wurde
von ihrem Piedestal herabgeholt, um nun auf einer Stufe als Partner von den sie Betrachtenden beurteilt zu
werden (Heesen 2012:152).

Mit der Auflösung der klassischen Rolle des Museums als bildungsbürgerlicher Hort bildeten sich
verschiedene Museumswissenschaften wie die Museologie, die New Museology u. a. m. seit den 1990er
Jahren heraus (vgl. ebd., S. 147). In Nachbarschaftsmuseen berücksichtigten lokale Museen die
Lebenswirklichkeit der Bevölkerung, die die Ausstellungsthemen mit konzipierten (ebd., S. 145). Es wurde
immer weniger der Kanon eines geschlossenen Wissens transportiert, als stärker auf aktuelle
gesellschaftliche Fragen und Problemstellungen zu reagieren und diese zu inszenieren._ »In der nun
stattfindenden Hinwendung zu den frühneuzeitlichen Kunst- und Wunderkammern kommt die Idee eines
umfassenden, alle Segmente des Wissens beherbergenden Traums zum Ausdruck, in dem die Objekte nicht
allein mit Vorwissen, sondern auch durch Assoziationen und sorgfältige Beobachtung erschlossen werden
können. Die Aufwertung der sinnlichen Erkenntnismöglichkeiten des Menschen (Besuchers) steht im
Mittelpunkt der Aufmerksamkeit.« (Ebd., S. 153)

Im Zuge der Postmoderne der 1990er Jahre wurden konstruktivistische, individuelle Ansätze noch
elaborierter, indem sich nun Bedeutungszuschreibungen von Besucher*innen von denen der Kurator*innen
oder anderen offiziellen Autoritäten unterscheiden ließen und dies immer weniger als eine Bedrohung
offizieller (Museums-/Kurator*innen-)Autorität erlebt wurde. Im Zuge partizipativer und inklusiver Museums-
Ansätze der New Museology wurde Museumsbesucher*innen sogar die Deutungshoheit von Dingen
übertragen und es wurden Begriffe wie »Citizen Science« und »Das subjektive Museum« eingeführt (vgl.
Rein 2017).

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Perspektiven auf materielle Kultur in den vergangenen
Jahrhunderten mehrere Paradigmenwechsel durchlaufen haben, von denen auszugsweise einige im Kontext
von Museumsgeschichte oben erläutert wurden. Dabei wurde deutlich, dass es spätestens seit dem
21. Jahrhundert keine großen Narrative zur Erklärung von Welt mehr gibt, was auch Auswirkungen auf den
Umgang mit Objekten, Sammlungs- und Vermittlungsaufgaben zeigte. Individuelle Perspektivenvielfalt auf
materielle Dinge sind angesagt und werden in vielen partizipativen Projekten umgesetzt.

Im Folgenden werden nach einer kurzen Einführung in Aufgabenfelder der Ethnologie aus ethnologischer
Sicht Kulturansätze vorgestellt, um Herausforderungen und Möglichkeiten von Perspektivenwechseln
vorzustellen. Im Sinne der Aufklärung wird an Beispielen aus einem Workshop erläutert, wie ein fragender
Umgang mit Objekten letztendlich dazu führt, eine individuelle Entscheidungsfreiheit bei der Interpretation
alltäglicher Lebenswelten und kulturellen Äußerungen zu erkennen, um sich über eigene Vorurteile und

- 5 -



Stereotypen auch außerhalb einer Museumswelt bewusst zu werden und danach zu handeln.

Die Klage der Deutschlandfahne

Zum Einstieg soll das Beispiel der Karikatur von Til Mette angeführt werden (Fahne, 2018), die am Beispiel
einer Fahne auf der Couch beim Psychiater, das Zusammenspiel historischer und gegenwärtiger
Perspektiven bei der Betrachtung von einem Objekt verdeutlichen.

Abbildung: Til Mette (*1956): Fahne, Cartoon. ©Til Mette, 2018

Die Klage der Deutschlandfahne »Jeder denkt ich sei Rechts und interessiere mich für Fußball…«, provoziert
mich als Betrachterin direkt zu widersprechen und zu überlegen, ob die Kategorie »Jeder« in diesem Fall
auch auf mich zutrifft und ob ich dieser Aussage über eine Zugehörigkeit zu mindestens zwei Kollektiven
(mit rechter Gesinnung und Fußballfans) zustimmen kann. In einer Makroperspektive auf die Geschichte der
Deutschlandfahne wird deutlich, dass sich diese Aussage auf gesellschaftliche Ereignisse bezieht, die sich
seit wenigen Jahren beobachten lassen. Während nach dem Zweiten Weltkrieg der Einsatz der
Deutschlandfahne im privaten Bereich bei der bundesdeutschen Bevölkerung kaum in Gebrauch war,
änderte sich dies mit der Fußballweltmeisterschaft 2006. Nach der WM verschwanden jedoch die Fahnen
wieder von Autos und Balkonen und wurden erst zu den darauffolgenden internationalen
Fußballwerbewerben erneut hervorgeholt (Thurm 2010). Nach der Bundestagswahl 2017 und dem Einzug
der rechtspopulistischen Partei AFD in den Bundestag fand in Berlin eine Großdemonstration der AFD im Mai
2018 statt, in der viele Deutschlandfahnen geschwenkt wurden (Polke-Majewski/Steffen 2018). Seitdem

- 6 -



wird die Fahne nicht mehr nur mit Fußball, sondern auch mit einer deutsch-nationalen Gesinnung assoziiert
– was in den Medien zu kontroversen Diskussionen führte (s. a. Kurt 2018).

Til Mette hat diese zweifache Zuschreibung in seiner Karikatur aufgegriffen und lädt durch die Darstellung
der absurden Situation »Deutschlandfahne auf der Beratungscouch« den/die Betrachter*in zum
Nachdenken ein. Durch den Kontrast zwischen einer Mikroperspektive (Fahne beklagt sich) und der
Makroperspektive auf historische Bezüge, erschließt sich die Karikatur. Weitere Seiten der Dinge bleiben
offen. Sie liegen u. a. in dem, was das/die Kollektiv(e) der Betrachter*innen mit dieser Provokation machen
wird/werden.

Im übertragenden Sinn kann die Fahne auch stellvertretend für Mitmenschen gesehen werden, die aufgrund
von Äußerlichkeiten beurteilt werden. Die angesprochene Differenz zwischen einer Fremdzuschreibung und
der Selbstwahrnehmung ist eine Kommunikationssituation, wie sie uns in unterschiedlichsten Situationen
alltäglich begegnet – wie z. B. in der kontrovers geführten Diskussion um das Tragen von Kopftüchern in der
Öffentlichkeit. Die selbstverständliche, pauschale Zuschreibung einer Frau mit Kopftuch = Muslima
erscheint aktuell nicht mehr erstaunlich. Die Frau als Individuum mit etwaigen eigenen religiösen
Vorstellungen oder auch säkularen Praktiken und Traditionen bleibt dabei völlig unberücksichtigt. Das
Kopftuch dient hier als ein Erkennungsmerkmal für Mitglieder einer sozialen bzw. religiösen Gruppe. Dabei
handelt es sich laut den Psycholog*innen Iris Six-Materna und Bernd Six (2000) um ein typisches,
»kulturelles Stereotyp« mit daraus folgenden Vorurteilen. Erst im Gespräch und der Entwicklung einer
Mikroperspektive auf das Phänomen Frau trägt Kopftuch, verdeutlichen verschiedene Interessen, Absichten
und Werte, die u. U. je nach Tagesform und Kontext zusammen oder für sich allein, von einer Person oder
einem Kollektiv in Anspruch genommen werden können. Durch die Wahl eines Blickwinkels »kann jemand
gleichzeitig und in wechselnder Positionierung zu Mehrheiten und zu Minderheiten zählen« (Bolten
2010:138; s. a. Susanne Schröter 2019).

Im Kontext aktueller gesellschaftlicher Fragestellungen über Wahrnehmungsweisen von Konzepten des
Eigenen, des Fremden sowie das Herausarbeiten von Gemeinsamkeiten, werden im Folgenden
unterschiedliche Fragestellungen bzw. Objekt-Perspektiven und daraus folgende Kulturinterpretationen und
kulturelle Zuschreibungen vorgestellt.

Ethnologische Perspektiven

Die Vermittlung von Perspektivenvielfalt im Umgang mit Objekten und deren globale Vernetzung in
verschiedenen Traditionen und Wissenswelten war der Fokus des Workshops in der Sektion »Transkulturelle
Prozesse« während des kunstpädagogischen Doppelkongress »KUNST · GESCHICHTE · UNTERRICHT« 2018.
Das formulierte Ziel des Doppelkongresses, den feststehenden kunsthistorischen Kanon zu hinterfragen und
sich mit Nachbarwissenschaften der Kunstgeschichte auszutauschen, führte dazu, mich einzuladen, um mit
ethnologischen Ansätzen kunsthistorische Unterrichtspraktiken zu ergänzen.

Das Fach Ethnologie (früher Völkerkunde) beschäftigt sich kulturvergleichend mit Grundfragen des
menschlichen Zusammenlebens, den Erfahrungs- und Wissenswelten von Menschen in unterschiedlichen
Kulturen. Die Vielfalt kollektiver Lebensweisen wird untersucht, um Weltverständnisse zu entschlüsseln und
kulturübergreifend zu vermitteln. Waren früher vor allem indigene Völker und ethnische

- 7 -



Minderheiten/Gruppen Thema, so forschen heute Ethnolog*innen zu allen gesellschaftlichen Bereichen, wo
kulturelle Differenz und Vielfalt eine Rolle spielen. Durch die Methode der teilnehmenden Beobachtung
erfassen Ethnolog*innen sinnstiftende Handlungsprozesse zu jeglichen Kollektiven – auch innerhalb der
eigenen Gesellschaft. Sie vermitteln Bedeutungskomplexe und gesellschaftliche Zusammenhänge und
fördern so eine Perspektivenreflexivität auf kulturelle Phänomene. Auf diese Weise inspirieren
ethnologische Impulse den Mut, mit verändertem Blickwinkel Vorstellungen und Praktiken alltäglicher
Lebenswelten neu zu betrachten, um die eigene Haltung zu verändern (s. a. online unter: www.uni-
trier.de/index.php?id=65439 (letzter Zugriff am 2.2.2022; persönliche Mitteilung Ursula Rao 2019).

Dabei haben Ethnolog*innen sowohl lokale wie auch globale Phänomene im Blick, wenn sie scheinbar
gesetzte Referenzrahmen überdenken, dekonstruieren und andere Perspektiven der Betrachtung mittels
partizipativer Prozesse zwischen den Beteiligten entwickeln. Der holistische Ansatz umfasst emische (Innen-
oder Binnensicht einer Gruppe) sowie auch etische (Außensicht) Perspektiven, wobei die Subjektivität der
Forscher*innen stets mitgedacht wird.

Innerhalb globaler Phänomene liegt der ethnologische Fokus »auf der zwischenmenschlichen, kulturellen
Ebene der Globalisierung. Diese ›kulturelle Globalisierung‹ steht oft im Mittelpunkt öffentlicher Debatten
und wissenschaftlicher Studien, die sich mit den wechselnden Einflüssen kultureller Vorstellungen und den
globalen Verflechtungen von Identitäten auseinandersetzen. Ethnologische Ansätze zur Globalisierung
legen daher einen besonderen Fokus auf den menschlichen Umgang mit dieser globalen Komplexität. […]
[und untersuchen], wie einzelne Menschen und kulturelle Gruppen mit dem globalen Wandel umgehen und
globale Prozesse reflektieren. Globalisierung ist dann kein übergeordneter […] Prozess, sondern wird auf
der kulturellen Alltagsebene betrachtet, auf der sich Menschen als Teil von etwas Globalem fühlen oder sich
Globalisierungserscheinungen kulturell aneignen.« (Schneeweiß 2013:40)

Ethnologie ist nicht länger die Wissenschaft vom »kulturell Fremden« (Kohl 2004), deren Ziele in der Ferne,
weit weg vom Eigenen liegen, sondern befasst sich inzwischen auch mit dem Eigenen. »Denn die Fremden
sind in die Nähe gerückt, sind Teil der eigenen [plurikulturellen] Gesellschaft geworden und erzwingen
Neukonzeptionen – nicht nur auf politischer Ebene. […] [Die] Interkulturelle Pädagogik ist aus ihrem
Schattendasein als ›Ausländerpädagogik‹ herausgetreten […] Eine Interkulturelle Pädagogik soll […] für das
Ganze zuständig sein, alle Interdependenzen und wirkmächtigen Konstruktionen von Menschen im
interkulturellen Umgang im Blick behalten.« (Klocke-Daffa 2010:1 f.)

Im Kontext alltäglichen Erlebens vom »Eigenen« und »Fremden/Anderen« in einer plurikulturellen
Gesellschaft, wird der Begriff »Alterität« wichtig, der auf ein Wechselverhältnis zwischen zwei einander
zugeordneten, sich bedingenden Identitäten verweist (vgl. online unter
https://www.ikud.de/glossar/multikulturalitaet-interkulturalitaet-transkulturalitaet-und-plurikulturalitaet.html
; letzter Zugriff am 2.2.2022). »Das bedeutet, die eigene Identität wird immer in Abgrenzung von Anderen
hergestellt. Dieses Denken in binären Oppositionen privilegiert fast immer eine Seite, sodass ›der Andere‹
als das Negative des Ersten erscheint« (Schönhuth 2005:24, Stichwort »Alterität«).

Diese Zuweisungsprozesse, die auch mit den Begriffen »Othering« oder »Veranderung« gefasst werden,
sind häufig von Kolonialismus und Rassismus geprägt. Das »Fremde« ist nicht von sich aus fremd, sondern
wird erst durch das Othering dazu konstruiert anders zu sein und infolgedessen kategorisch ausgeschlossen

- 8 -

http://www.uni-trier.de/index.php?id=65439
http://www.uni-trier.de/index.php?id=65439
https://www.ikud.de/glossar/multikulturalitaet-interkulturalitaet-transkulturalitaet-und-plurikulturalitaet.html


sowie mit einer festgeschriebenen Wertung belegt. »Identität gilt in der Ethnologie als Prozess und als
Möglichkeit, als Ressource und als Verhandlungsobjekt« (Klocke-Daffa 2010:3) und steht damit nicht für
feststehende Eindeutigkeit.

Zuschreibungsprozesse werden in erster Linie durch Perspektivenwechsel aufgedeckt bzw. verhindert.
Indem die Welt aus den Augen der Anderen betrachtet wird – unabhängig davon, welche Rolle jene im
Weltmaßstab spielen bzw. welchen Status sie innehaben – ist es möglich, sich einer anderen Weltsicht oder
einem anderen Weltverständnis anzunähern und diese im besten Falle auch zu verstehen. Ein
Perspektivenwechsel führt zu einer differenzierten, distanzierten Betrachtung und Bewertung sozialer und
gesellschaftlicher Probleme. Selbstverständlichkeiten werden dadurch hinterfragt. Eine holistische
Betrachtungsweise, verbunden mit einer kritischen Beschäftigung mit Selbst- und Fremdbildern, regt den
Abbau von Vorurteilen an (vgl. Schneeweiß 2013:25). Dabei gilt jedoch, nicht nur das Fremde vorzustellen
und das Eigene zu reflektieren, sondern in einem dritten Schritt auch das Gemeinsame zu definieren
(Klocke-Daffa 2010:5). Der ethnologische Dreiklang: Perspektivenwechsel, holistisches Denken und kritische
(Selbst-) Reflexion bilden dafür die Basis.

Denken in beweglichen Horizonten – inter- und transkulturelle
Objektperspektiven

Ausgangspunkt des vorliegenden Texts ist ein Workshop, den ich unter dem Titel: »Inter- und
transkulturelle Objektperspektiven« im Kontext des kunstpädagogischen Doppelkongresses »KUNST ·
GESCHICHTE · UNTERRICHT« 2018 an der Akademie der Bildenden Künste in München durchgeführt habe
(online unter https://studienart.gko.uni-leipzig.de/doko18/; letzter Zugriff am 2.2.2022). Die Gruppe der
Teilnehmer*innen (TN) setzte sich aus Lehrer*innen, Hochschuldozent*innen, Studierenden und
Freiberufler*innen aus einem pädagogisch-künstlerischen/kunsthistorischen Umfeld zusammen. Ziel des
Workshops war es, anhand ausgewählter Kulturkonzepte unterschiedliche Perspektiven auf die Welt, damit
verbundene Deutungen und Wertungen am Beispiel von Alltagsdingen zu vermitteln.

In unseren alltäglichen Lebenswelten sind wir unaufhörlich und oft unerwartet mit vielen Situationen und
auch ambivalenten Bildern konfrontiert, die wir versuchen in kürzester Zeit einzuordnen und im besten Falle
zu verstehen. Die Beurteilung von Situationen und Menschen ist hierbei geprägt durch unsere jeweilige
Biografie, Erfahrungs- und Wissenswelt, die die Perspektiven, mit der wir auf die Welt blicken, formen. Unter
»wir« verstehe ich an dieser Stelle keine bestimmten Personen oder Angehörige einer Gesellschaft oder
Gruppe. Es ist ein panhumanes Charakteristikum, dass der individuelle Blick auf die Welt von verschiedenen
Einflüssen geprägt wird. Kategorisierungen von beobachtbaren Phänomenen und komplexen Ereignissen
erleichtern dabei die Informationsverarbeitung. Dieser Kategorisierungsprozess, den ein Individuum
innerhalb seiner Sozialisation erlernt, ist zentraler Teil von Stereotypisierung. Formen von Verhaltens- und
Beurteilungsveränderungen hängen wiederum von »personeninternen Faktoren« ab (Six-Materna/Six 2015).
Das heißt, dass eigene Weltdeutungsmuster nicht starr und auf immer festgelegte Muster sind. Infolge
individueller Entscheidungsprozesse z. B. durch wechselnde soziale Kontexte, veränderte
Gruppenzugehörigkeiten oder Machtverhältnisse, können diese bei Bedarf flexibel umgestaltet werden.

- 9 -

https://studienart.gko.uni-leipzig.de/doko18/


Fokus dieses Texts ist es, mit einer kurzen Einführung zu ausgewählten Blickwinkeln auf den Begriff
»Kultur« Methoden für eine Unterrichtspraxis zu vermitteln, mit denen sowohl der eigene als auch andere,
sowie gemeinsame Blickwinkel auf gleiche beobachtbare Phänomene wahrgenommen werden können. Das
beispielhafte Mäandern zwischen einer Mikro- und einer Makroperspektive auf Dinge des Alltags erfolgt
unter einem pädagogisch-ethnologischen Blickwinkel. Dabei geht es nicht um eine umfassende Diskussion
vielfältiger Definitionen von »Kultur«. Gegenstand des Texts sind Wege der Vermittlung von
unterschiedlichen Blickwinkeln (u. a. von inter – multi – trans) mit ihren Konsequenzen für das alltägliche
Denken und Handeln in beweglichen Horizonten.

Kultur und Kulturen

In einer weiten Kultur-Definition, die bereits von Johann Gottfried Herder (1744‑1803) allen Menschen als
ein Gemeinsames zugeschrieben wurde, wird Kultur als eine panhumane Eigenschaft verstanden. Davon
unterschieden werden muss der enge Kulturbegriff, die sog. Hochkultur, der sich im vor allem auf Theater,
Oper und Kunst bezieht. (s. a. die vier Kulturebenen von Bolte in: Schönhuth 2006:111. Online unter
http://www.kulturglossar.de/html/k-begri_e.html; letzter Zugriff am 2.2.2022, Stichwort Kultur)

Kultur ist laut dem Ethnologen Christoph Antweiler »die Fähigkeit (und Abhängigkeit), das Dasein durch
Erfindungen (Innovationen) und mittels nichtgenetischer Tradierung zu gestalten bzw. bewältigen«
(2007:11) und steht damit im Gegensatz zum natürlich Vorgegebenen (Schönhuth 2005, Stichwort Kultur).
Der Begriff Kultur umfasst alle Aspekte menschlichen Lebens und Schaffens__ und bezeichnet zugleich eine
jeweils spezifisch ausgeprägte Lebensform oder einen Lebensstil (vgl. Antweiler in: Rein 2017:12).

Wird Kultur als holistisch und umfassend verstanden, so handelt es sich laut der Ethnologin Carola Lentz um
einen »kulturfundamentalistischen Kulturbegriff«, in welchem es nicht um ›Hochkultur‹ oder spezielle
kulturelle Eigenschaften und Produkte, sondern um eine ganze Lebensweise« geht. »Wahlweise kann der
Fokus dabei eher auf Normen und Werten liegen, also auf Kultur als mentalem Programm, das die
Lebensweise prägt, wenn nicht gar bestimmt. Oder unter Kultur werden die Praktiken, Institutionen und
Artefakte verstanden, in denen sich die Normen und Werte materialisieren« (2016:28). Zu einem solchen
fundamentalistischen Kulturbegriff gehören laut Lentz (ebenda) die Stichworte Abgeschlossenheit,
Stabilität, Homogenität und Kohärenz mit den drei folgenden Annahmen:

1. die Welt sei ein Mosaik territorial verankerter, diskreter Kulturen […]; dabei werden Kulturen
mit sozialen Gruppen/Ethnien/Gesellschaften gleichgesetzt.

2. Kulturen seien im historischen Langzeitverlauf relativ stabil; und

3. Unterschiede innerhalb der Kulturen seien weniger wichtig als Unterschiede zwischen den
Kulturen.

Solche festschreibenden Sichtweisen mit entsprechenden Bewertungen erinnern auch an das
»Kugelmodell« für Kulturen, welches irrtümlicherweise mit Herder assoziiert wird (Kramer 2004) und von
Samuel Huntington (1996) weiter vertieft wurde. In diesem Modell einander abstoßender Kugeln werden
Variabilität und Konflikte verdrängt, sowie Machtprozesse ignoriert. »Außerdem wird ein ›übersozialisiertes‹

- 10 -

http://www.kulturglossar.de/html/k-begri_e.html


Individuum unterstellt, individuelle Handlungsräume und Kreativität werden ausgeblendet« (Lentz
2016:28). In dieser Perspektive wird Kultur auch als Container bezeichnet. Im Konzept »Kultur als
Container« herrscht die Vorstellung, dass Ideen aufbewahrt, verfrachtet und am Ziel bei Bedarf wieder
entnommen werden können. Dieses theoretische Container-Konzept steht inzwischen in offenkundigem
Widerspruch zur Erfahrung transnationaler und transkultureller Verflechtungen in der Lebenspraxis (Bolten
2016:83).

Ausdruck homogenisierender Kulturperspektiven sind auch die beiden Begriffe »interkulturell« und
»multikulturell«, die seit den 1990er Jahren, die öffentliche Debatten weltweit prägen (Antweiler 2007:11).
Eine homogenisierende Perspektive nimmt auch Geert Hofstede ein, der Kultur in ihrem Aufbau mit der
Struktur einer Zwiebel vergleicht. In seiner Annahme über Kultur sind nur die äußeren Schalen, wie Musik
oder Kleider sichtbar und veränderbar. Die inneren Werte und Einstellungen blieben jedoch unsichtbar und
unveränderbar bestehen (Sarma 2012:46; für weitere Details zu den Aussagen von Hofstede sowie einer
Kritik an seinem Ansatz s. a. Schönhuth 2005, Stichwort »Kulturdimensionenmodell«, und 2010:8).

Interkulturell – Interkulturalität

Das Wort »interkulturell« bedeutet wörtlich »zwischen den Kulturen« und bezeichnet »Phänomene des
Umgangs, der Interaktion, meistens Prozesse der Kommunikation, die sich zwischen Angehörigen
mindestens zweier verschiedener Kulturen abspielen; ein oft positiv besetztes und auf Verständigung oder
Verstehen zielendes Wort, das aber die Vorstellung von mindestens zwei zunächst völlig getrennten
Kulturen beinhaltet« (Schönhuth 2005, Stichwort »interkulturell«). In seinen Ausführungen zur historischen
Entwicklung der Begriffe »interkulturell«, »Interkulturalität « sieht der Philosoph Rolf Elberfeld 2008 einen
Zusammenhang mit der Weltausstellung in Chicago 1893 sowie mit den Einwanderungsbewegungen in die
USA Anfang des 20. Jahrhunderts (Elberfeld 2008:7, 12). Für die Etablierung der beiden Begriffe
»multikulturell« und »Multikulturalität« spielten laut Elberfeld vor allem die Erziehungsdebatten in den USA
als auch in der kanadischen Einwanderungsgesellschaft in Hinblick auf eine multikulturelle Erziehung ab
den 1960er Jahren eine Rolle (vgl. ebd., S. 19).

»Interkulturalität« bezeichnet Situationen, in denen Begegnungen zwischen Menschen, mit
unterschiedlichem kulturellem Hintergrund unter bestimmten strukturellen Rahmenbedingungen
stattfanden. In der Begegnung werden neue temporäre, interkulturelle Räume erzeugt, die auch als
»Interkultur«, »Kontaktkultur« oder »third culture« bezeichnet werden. Der Begriff »Dritter Raum« wurde
von dem Literaturwissenschaftler Homi Bhaba geprägt für einen real nichtexistierenden Austragungsort, in
welchem die Möglichkeit besteht, kulturelle Differenz hervorzubringen (1994:37). Dieser verschwindet
jedoch nach der Begegnung in Raum und Zeit wieder und kann dadurch nicht von Dauer sein. Dabei
besteht die Gefahr der Beibehaltung kultureller Differenz (vgl. auch Rathje 2006:14). Strukturelle
Rahmenbedingungen hinsichtlich von Dominanz und Unterordnung entscheiden darüber, was in
interkulturellen Begegnungen passiert und welche Konsequenzen daraus in alltägliche Lebenswelten
übertragen werden. Der Fokus von Interkulturalität liegt auf dem Prozess und der Dynamik des
Zusammenlebens, wobei der homogenisierende Kulturbegriff nicht infrage gestellt wird (Schönhuth 2005,
Stichwort »Interkulturalität«).

- 11 -



Multikulturell – Multikulturalität

Laut dem Ethnologen Michael Schönhuth (2005, Stichwort »Multikulturalität«) wird mit diesem Begriff in
erster Linie eine soziale Organisationsstruktur mit drei Varianten bezeichnet. In der 1. handelt es sich um
unechte, nur bevölkerungsstatistisch existente Multikulturalität. Kulturelle Eigenheiten werden mittels
strikter Assimilationsforderungen vielfach eingeebnet. In der 2. bewahren kulturelle Gruppen ihre Identität
und grenzen sich in friedlicher Koexistenz voneinander ab und in der 3. werden identitätsstiftende
Freiräume bewahrt und akzeptiert, sodass ein interkulturelles Miteinander praktiziert wird. Vor allem in der
zweiten und dritten Version ist die Folge ein kultureller Relativismus, indem Werte der Anderen jeweils als
kulturspezifisch legitimiert werden (vgl. den Ethnologen Chris Hann in: Rein 2017a:13; Lentz 2016:28).

Beispiele für die Anerkennung des Konzepts »Multikulturalität« als gesellschaftliche Realität finden sich u. a.
in der gegenseitigen Berücksichtigung religiöser Feiertage sowie in ethnisch definierten Kultur-
Veranstaltungen – wie die seit 2003 stattfindende »Parade der Kulturen in Frankfurt/M. (Online unter:
https://www.fr.de/rhein-main/parade-tot-lebe-parade-11545917.html; s. a. für Berlin „Karneval der
Kulturen“, online unter: https://www.karneval.berlin/de/archiv/daten-fakten-plakatmotive.html; letzter
Zugriff am 2.2.2022). Obgleich in Deutschland der Begriff Multikulturalität und multikulturell in den letzten
Jahren unter dem Schlagwort multikulti in Verruf kam, gibt es seit 1989 in Frankfurt/M das »AmkA – Amt für
Multikulturelle Angelegenheiten«, das sich mit weiter entwickelten Angeboten und Konzepten immer wieder
neu präsentiert (online unter: https://www.amka.de/; letzter Zugriff am 2.2.2022).

Transkulturell – Transkulturalität

Mit den Begriffen »Transkulturalität«/»transkulturell« findet endlich ein Paradigmenwechsel von einer
homogenisierenden Strukturperspektive hin zu einer Prozessperspektive statt. Der Anthropologe Fernando
Ortiz benutzte als erster bereits 1940 den Begriff »transcultuarión« im Sinne von Kulturwandel (Elberfeld
2008:23 f.) In den 1990er Jahren wandte sich der Philosoph Wolfgang Welsch mit dem von ihm geprägten
Begriff »Transkulturalität« gegen separierende und homogenisierende Kulturkonzepte, da diese vor dem
Hintergrund heutiger Migrationsbewegungen, der Zunahme regionaler und globaler Vernetzungen, dem
Einfluss der Massenmedien und der Binnendifferenzierung moderner Gesellschaften nicht mehr
entsprechen würden (Schönhuth 2005, Stichwort »Transkulturalität«).

Damit wirkt das Präfix »trans-« »in der Bedeutung von ›quer durch das Kulturelle hindurch‹ auf einer
Makroebene jene[r – A. R.] gegenseitige[n – A. R.] Durchdringung unterschiedlicher Einflüsse« (Bolten
2017:6). Welsch bezeichnet sein Konzept im Unterschied zum Kugelmodell als ein Verflechtungsmodell, in
welchem Vermischung und Transkulturalität schon immer zwischen den Kulturen vorherrschend waren.
»Für Welsch entsteht durch Transkulturalität freilich keine Globalkultur, keine uniforme Weltkultur, sondern
sie äußert sich in Individuen und Gesellschaften, die transkulturelle Elemente in sich tragen. […]. Die
transkulturelle Gesellschaft ist eine Kultur, an der alle teilhaben, egal aus welcher nationalen Kultur sie
ursprünglich kommen […].« (Höppner 2010:8) Transkulturalität bedeutet demnach gegenseitige
Durchdringung der Kulturen im Kontakt; die Auflösung klarer Grenzziehungen zwischen Eigenem und
Fremden; die Betonung von Gemeinsamkeit und Ergänzungsfähigkeit der Kulturen.

- 12 -

https://www.fr.de/rhein-main/parade-tot-lebe-parade-11545917.html
https://www.karneval.berlin/de/archiv/daten-fakten-plakatmotive.html
https://www.amka.de/


Laut Welsch (2010:5) sind wir durch eine transkulturelle Prägung alle »kulturelle Mischlinge« und die
kulturelle Identität der heutigen Individuen ist eine Patchwork-Identität. In seiner Definition benutzt Welsch
jedoch weiterhin den Begriff »Kultur«, auch wenn er diese in deren Grenzen zugleich auflösen will. Auf den
Punkt gebracht formulieren dies der Pädagoge Paul Mecheril und der Migrationsforscher Louis Henri
Seukwa: »(Trans-)Kulturalisierung bleibt Kulturalisierung« (2006:9). Schönhuth fasst am Ende des
Stichworts »Transkulturalität« seine Kritik mit dem Hinweis auf die Tatsache zusammen, dass trotz
weltweiter Mobilität und Migration die meisten Menschen noch immer nicht als »Global Player« durch die
Welt jetten. Sondern sie haben einen starken Bezug zu einem (Herkunfts-)Raum (Heimat), charakterisiert
durch die jeweilige heterogene Binnenstruktur heutiger Gesellschaften. Schönhuth benennt als exklusive
Beispiele erfolgreicher Transkulturalität vor allem zeitgenössische Schriftsteller*innen, Vertreter*innen einer
transkulturellen Elite (2005, ebd.).

Abbildung: Kultur- und Interkulturalitätsverständnisse im Spektrum zwischen Struktur- und Prozessperspektive. Nach
Bolten 2017:11.

Die Grenzen zwischen inter-, multi-, und transkultureller Betrachtung von kulturellen Phänomenen und
Ereignissen erscheinen eher fließend und in Abhängigkeit von einer jeweiligen Perspektive der Betrachtung
(vgl. Abbildung).

- 13 -



Perspektivenwechsel

Laut dem Kultur- und Kommunikationswissenschaftler Jürgen Bolten (2016a, Folie 12) entsteht der Eindruck
von scheinbar eindeutigen Kulturgrenzen erst durch eine Makroperspektive auf Kulturen mit ihren
variierenden Lebensweisen und Ausdrucksformen. Mit dem Blick aus der Ferne lassen sich leichter
Strukturmodelle mit einer Tendenz zu Generalisierungen und Festschreibungen (wie: Das ist typisch
deutsch!) mit nur geringen Spezifizierungen entwerfen. Im Unterschied zur Makro- oder Strukturperspektive
bedeutet eine Mikroperspektive das Heranzoomen kultureller Phänomene, die dadurch immer heterogener,
diverser und prozesshafter erscheinen (vgl. Abbildung). Zusammenfassend ist eine Makroperspektive in
erster Linie eine Strukturperspektive und dient zur Identifizierung homogener Charakteristika von
Kollektiven. Schönhut bezeichnet Kultur auch als social habits oder die Standardisierungen eines Kollektivs
(2010:11).

Was bei einem Wechsel zu einer Mikroperspektive in der Beurteilung von Lebenswelten geschieht, wird im
Folgenden mit Hilfe der natürlichen Erscheinungsform eines Eisbergs erläutert. Am Beispiel dieses Bildes
lässt sich der Blickwinkel einer Mikroperspektive, verbunden mit individuellen Möglichkeiten sich
differenzierten Erkenntnissen aktiv anzunähern, sehr gut illustrieren.

Nur die Spitze der im Wasser schwimmenden Eismasse wird als Eisberg sichtbar, während die Ausmaße des
unter Wasser liegenden Kiels nicht abschätzbar sind. Wird die sichtbare Spitze des Eisbergs mit dem
gleichgesetzt, was sinnlich wahrgenommen werden kann (wie Bekleidung, Verhalten, Musik, Essen,
Gerüche), so entspricht der Kiel denjenigen Qualitäten, die für die menschlichen Sinne unsichtbar sind – wie
Ideen, Gefühle, Gedanken, Fantasien, Hoffnungen, Glauben, Regeln, Normen usw. Während einer
Begegnung mit Mitmenschen nimmt man das wahr, was an der Oberfläche als Teil alltäglicher Lebenswelt
beobachtet werden kann. Ausgangspunkt einer Mikroperspektive sind die Fragen: »Was sehe ich?«. Im
Wissen darüber, dass es sich nur um eine offensichtliche Erscheinung handelt, sollte im zweiten Schritt
gefragt werden: »Was denke ich?« und »Was fühle ich?«; und weiter: »Woran erinnere ich mich?«, »Was
weiß ich darüber?«, »Was will ich wissen?«, »Was soll ich sehen?« und »Was soll ich nicht sehen?«, »Wen
befrage ich dazu und wer erzählt mir was?«, »Was verstehe ich nicht und was bleibt am Ende
unbeantwortet?« Folgende Szene, in einem Workshop zu interkultureller Kompetenz von einem Teilnehmer
erzählt, mag dies näher erläutern:

Die Beobachtung: In Italien führte vor einem Restaurant eine Gruppe von jungen Männern aus
Afrika ihre akrobatischen Kunststücke zu Trommelmusik auf. Nach der Aufführung lief einer der
Künstler durch die Reihen der Zuschauenden und bat um eine Spende.

Das Gefühl: Der am Rand des Geschehens beobachtende Student fühlte sich in der Situation
sehr unwohl.

Assoziationen: Er fragte sich, was wohl passierte, wenn niemand Geld geben würde und
vermutete, dass die Künstler dann aggressiv reagieren und die Gäste angreifen würden.

- 14 -



Das vorhandene Wissen: Aus Filmen und anderen Medien kannte der Student solche
Überfallszenen aus Wut und Enttäuschung. Über die Lebenssituation von Straßenkünstlern
wusste er nichts.

Was soll ich sehen? Künstler, die Gäste unterhalten und für eine angenehme kreative
Atmosphäre sorgen.

Was soll bzw. kann ich nicht sehen?

• Womöglich einen Vertrag zwischen dem Restaurant und den Künstlern, in dem steht,
dass von dem Einkommen etwas an das Restaurant abgegeben werden muss.
• Die Lebensumstände der Künstler wie: Sie haben schon einen italienischen Pass und
planen ihre Zukunft in Italien mit ihren Familien.
• Die Künstler haben noch keinen Pass und treten illegal auf, da sie auch keine
Aufenthaltserlaubnis haben.
• Ein Großteil der Einnahmen schicken sie nach Afrika zu ihrer Familie.
• Die enge und unzumutbare Wohnsituation in Italien.
• Den Hunger, da die Künstler an dem Tag noch nichts eingenommen hatten.
• Dies war ihre letzte Aufführung. Am nächsten Tag würden sie zu ihren Familien nach
Afrika fliegen, wo sie ihrerseits die Eröffnung eines Akrobaten-Restaurants mit dem
verdienten Geld planten.
• Einige Künstler sind enttäuscht darüber, mit ihrem hohen Einsatz nur Almosen zu
erhalten.
• Einige Gäste fühlten sich belästigt, sie wollten in Ruhe essen usw.

Fragen zum Kontext: Es gibt mindestens vier Gruppen, die dazu befragt werden müssten, wobei
die individuell Befragten vermutlich jeweils eine eigene Sicht auf die Situation haben: die
Künstler, die Passant*innen, die Restaurantgäste sowie die Mitarbeiter*innen und die Besitzer
des Restaurants.

Der Student befragte in Italien niemanden dazu und das mulmige Gefühl verbunden mit seinen Fantasien
darüber, was alles hätte passieren können, blieb ihm im Gedächtnis. Erst im Workshop konnte das Erlebnis
durch das gemeinsame Erarbeiten der verschiedenen Perspektiven für ihn aufgelöst werden.

Diese Methode, mit einer Mikroperspektive kulturelle Phänomene zu betrachten und dabei
Perspektivenreflexivität zu praktizieren, verhindert ein Abgleiten in stereotypes Bewerten und ermöglicht
gleichzeitig die Wahrnehmung komplexer Sachverhalte und Identitäten. So wie ein Eisberg im Wasser
schwimmt, nie stillsteht, wächst oder schmilzt und auch mit anderen Eisbergen zusammenstoßen und
verschmelzen kann, bedeutet dies übertragen auf lebensweltliche Phänomene, dass es sich dabei nicht um
fest geschriebene Traditionen mit auf ewig gültigen Normen handelt. Wie ein Eisberg, befinden sich auch
jene in ständiger Bewegung und Veränderungsprozessen. Menschen treffen jeweils neue Entscheidungen
über ihre individuellen Lebensstile und Formen des Zusammenlebens (Rein 2016:1 f.). Ein Meilenstein
ethnologischer Kulturtheorien war u. a. der Ansatz von Clifford Geertz (1973), der sich von Erklärungen
menschlichen Handelns anhand von kulturellen Gesetzen abwandte und stattdessen die Aufmerksamkeit

- 15 -



auf die Bedeutung kulturellen Handelns richtete. Laut Geertz greifen Menschen je nach Kontext auf
unterschiedliche Bedeutungsgewebe zurück, durch die sie ihre Handlungen in eine der Situation
angemessene Sinnhaftigkeit übersetzen. Dadurch, dass Menschen ihre sozialen Handlungen ständig
interpretieren, wandeln sich auch einzelne kulturelle Phänomene sowie Kulturen (s. a. Sarma 2012:17 f.).

Vieldeutige Objekte des alltäglichen Gebrauchs

Für eine Analyse lebensweltlicher Phänomene empfiehlt es sich laut Bolten (2016a, Folie 16) mit
mikroanalytischen Perspektiven zu beginnen und sich zunächst auf eine Vielfalt respektive eine
Heterogenitätserfahrung zu konzentrieren, um Gefahren einer Stereotypisierung zu mindern. Im zweiten
Schritt, dem des langsamen Wegzoomens, weiß man bereits, dass die individuelle Wahrnehmung z. B. eines
Objekts nicht so homogen ist, wie es bei einer makro-perspektivischen Betrachtung von vornherein erlebt
würde. Die Vorgehensweise entspricht Erkenntniswegen, die bereits am Beispiel des Eisbergmodells weiter
oben erläutert wurden.

Um in der kurzen Zeitdauer innerhalb eines Workshops eindrückliche Erfahrungen von
Perspektivenreflexivität zu ermöglichen ist es sinnvoll, sich in Kleingruppen verschiedene gedankliche
Ebenen zu erarbeiten. Ein erster Schritt für eine mikroanalytische Betrachtung beginnt mit der
Wahrnehmung eines Objekts verbunden mit dem gleichzeitigen Zulassen individueller Erinnerungen und
Gefühle, die beim schweigenden Anschauen auftauchen.

Man hätte auch fragen können, was erzählen mir die Dinge? Unter der Sprache der Dinge geht es um die
Spuren, die den Dingen anhaften und mit denen sie über ihre eigene Dingbiografie den Menschen, die sie
betrachten und dabei befragen, scheinbar etwas erzählen (vgl. auch Hahn 2016:149, 150, 158). In dieser
Übung geht es im ersten Schritt jedoch nicht darum, was die Dinge über sich erzählen, sondern an was sich
die TN durch das Betrachten der Dinge erinnern bzw. was sie dabei empfinden. Diese Assoziationen werden
in Form eines Clusters aufgeschrieben.

Der anschließende Austausch mit anderen TN, die sich dem gleichen Objekt gewidmet haben, benennt
sowohl gleiche wie auch andere Aspekte. Die Auseinandersetzung mit diesen Assoziationen verdeutlicht
den Teilnehmer*innen, dass der Versuch, die eigene Sicht auf die Welt als eine für alle gültige Perspektive
zu etablieren, der vorher erlebten Vielfalt an Assoziationen am Beispiel eines Objekts bereits widerspricht
(vgl. Wimmer 1996:17 f.).

Dass es sich dabei nur um eine Momentaufnahme handeln kann wird deutlich, wenn man den TN eine neue
Aufgabe unter einer anderen Fragestellung gibt. In einer zweiten Runde soll die Perspektivenvielfalt
innerhalb eines Individuums aufgrund seiner unterschiedlichen sozialen Rollen und damit verbundenen
Haltungen deutlich werden. Folgt man Schönhuth, so ist ein- und dasselbe Individuum Mitglied in vielen
Kollektiven (z. B. nach Geschlecht, Generation, Ausbildung, Vorlieben, Abneigungen, Geburtsort usw.). Die
Summe der Kollektiv-Zugehörigkeit macht – zusammen mit rein individuellen Besonderheiten – die Identität
eines Menschen aus. Wenn man davon ausgeht, dass jedes Kollektiv eine eigene Kultur besitzt so ist auch
jedes Individuum als ihr Mitglied »multi-kulturell« und nicht homogen – und kann sogar mit sich selbst über
konträre Positionen (wie Vielflieger und Umweltaktivist) inter-kulturelle Konflikte austragen (Schönhuth
2006:14).

- 16 -



Deshalb lautet die zweite Aufgabe für die TN sich dem gleichen Objekt mit der Frage zu widmen, ob ihnen
bei bewusst wechselnden Rollenübernahmen z. B. als Mutter, Tochter, Pferdeliebhaberin oder
Hochschuldozentin jeweils die gleichen Assoziationen einfallen wie im ersten Durchgang, wo Rollen-
Blickwinkel nicht thematisiert wurden.

Für einen Perspektivenwechsel von einer Mikroperspektive hin zu einer Makroperspektive bietet es sich
weiterhin an, nach gemeinsamen Schnittstellen hinsichtlich von anerkannten Funktionen und Bedeutungen
eines Objekts, die über den persönlichen Eindruck hinausführen, zu schauen. Abhängig von den
Kenntnissen der Teilnehmer*innen wird gemeinsam nach übergreifenden transkulturellen Wirkungsräumen
von Objekten gesucht. In diesem Aushandlungsprozess von Bedeutungen erleben die Teilnehmenden, dass
die Voraussetzung für eine Verständigung, die Anerkennung und Wertschätzung verschiedener Weltsichten
ist.

Als Beispiel lässt sich hier das Möbelstück Tisch anführen, auf dem Mahlzeiten serviert werden, an dem
gearbeitet wird, auf dem Dinge abgestellt werden oder auf dem prinzipiell auch geschlafen werden kann.
Trotz unterschiedlicher Formen, Materialien und Gebrauchskontexten stellt die Funktionalität eines Tischs –
unabhängig von einem persönlichen Nutzungsverhalten – eine gemeinsame Schnittstelle aus einer
Makroperspektive dar. Zusätzlich könnte überlegt werden, inwieweit eine Nutzung von Tischen alltägliche
Lebensformen, z. B. Essgewohnheiten beeinflussen können. Mit dem Einsatz von mehreren Objekten
können in einem weiteren Schritt auf der Makroebene übergeordnete Kriterien, die die Dinge auch global
miteinander verbinden, herausgearbeitet werden wie: Ästhetik, Medien, Mobilität, Religion oder auch Welt-
Ordnungssysteme wie im Falle von Karteikästen, Maßbändern, Land-/Seekarten oder Waagen.

Ein gutes Beispiel für das Mäandern des Blicks zwischen einer Mikro- und einer Makroperspektive ist das
Hamam-Tuch. Dieses kann unterschiedliche persönliche Erinnerungen hervorrufen (Stoff, weich, Wärme,
Hülle, sowie Wohlsein, Strand, Tischdecke. In einer historischen Perspektive wird das Hamam-Tuch auch mit
einem religiösen Gebot, das die Bedeckung der menschlichen Geschlechtsteile in der Öffentlichkeit
vorschreibt, assoziiert. Ein Hamam-Tuch Baumwolltuch in verschiedenen Farben, Größen und mit Fransen
an beiden Enden) wurde zunächst vorwiegend in der türkisch-arabischen Welt im Kontext der dort üblichen
öffentlichen Badeanstalt oder dem Dampfbad (Hamam) von beiden Geschlechtern benutzt.

Eine zeitgenössische Nutzung des Hamam-Tuchs erfolgt in Deutschland auch unabhängig von einer
religiösen Weltanschauung in verschiedenen Bereichen. Aktuell erinnern z. B. in Wellness Centern nur noch
die Form des Tuchs und sein Name an die ursprüngliche Herkunft seines Gebrauchs, während es – aufgrund
seiner textilen Qualität und Farbigkeit – nach Belieben und individuellem Geschmack eingesetzt wird. Aus
einer Makroperspektive auf das Kollektiv »Nutzer*innen eines Hamam-Tuchs« bieten sich übergreifende
Kategorien an wie Ästhetik, Scham, Körperpflege und Gesundheitskonzepte.

Die drei Seiten der Dinge

Zusammenfassend lässt sich mit den Worten Boltens (2016b:86 f.) festhalten, dass es keine Unisono-
Lösungen der Beurteilung kultureller Phänomene und Situationen geben wird. »Der eine wird je nach
Situation eher struktur-, der andere eher prozessorientiert entscheiden, der eine eher multikulturell, der
andere eher transkulturell, der nächste transdifferent argumentieren«. Am Ende ist es vor allem wichtig, die

- 17 -



jeweils eigenen Perspektiven auf Seiten der Dinge mit ihren Kontexten plausibel und transparent zu
kommunizieren und eine eigene, selbstbewusste Haltung gegenüber alltäglichen Beobachtungen und
Situationen zu entwickeln.

Ethnologische Bildungsarbeit will zugleich Vieldeutigkeit aufzeigen sowie multiperspektivische
Betrachtungen initiieren. In der Auseinandersetzung mit der eigenen, individuellen Weltsicht und einem
eigenen Wertehorizont, die durch den Perspektivenwechsel erfolgt, wird die Pluralität von Lebenswelten
erfasst (Schneeweiß 2013:44). Dieser Erkenntnisprozess umfasst nicht nur Wissen, sondern vor allem
Reflexion über scheinbar gesetzte Normen oder Werte. Durch die Entwicklung verschiedener Perspektiven
auf alltägliche Objekte, wurde dieser kritische Reflexionsprozess bewusst. Eine scheinbare Eindeutigkeit von
Objekten löste sich durch die verschiedenen (aber auch gemeinsamen) individuellen Wissensbezüge auf.
Darüber hinaus zeigten sich globale Perspektiven mit weltweiten Vernetzungen und
Bedeutungsverschiebungen zu den gleichen Objekten. Jenseits eines feststehenden Kanons in der
kunstgeschichtlichen Betrachtung von Objekten, bieten ethnologische Fragestellungen, verbunden mit
einem systematischen Perspektivenwechsel, viele inspirierende neue Wege der Erkenntnis – jenseits eines
kanonischen Stil- und Epochenwissens.

Verwendete Literatur
Antweiler, Christoph (2007): Grundpositionen interkultureller Ethnologie. Nordhausen.

Bhaba, Homi K. (1994): The location of culture. London/New York.

Bolten, Jürgen (2010): »Fuzzy Diversity« als Grundlage interkultureller Dialogfähigkeit. In: Erwägen Wissen Ethik (EWE). Forum für
Erwägungskultur 21 (2), S. 136-138.

Bolten, Jürgen (2016a): Interkulturelles Lehren und Lernen – neu denken. 28 Vortagsfolien.

Bolten, Jürgen (2016b): Interkulturelles Training neu denken. Rethinking Intercultural Trainings. In: intercultural journal 15
(26):75–91.

Bolten, Jürgen (2017): Interkulturalität neu denken: Strukturprozessuale Perspektiven. In: Rink, Christian (Hrsg.) Interkulturalität –
Transkulturalität. Stuttgart. Im Druck.

Bredekamp, Horst (2007): Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft der
Kunstgeschichte. Berlin.

Geertz, Clifford (1973): The interpretation of cultures: Selected essays. New York.

Hahn, Hans Peter (2016): Wahrnehmungsweisen von Dingen. Zu den Herausforderungen der Alltäglichkeit des Materiellen. In:
Reuter, Julia/Berli, Oliver (Hrsg.): Dinge befremden. Essays zu materieller Kultur. Wiesbaden, S. 11–20.

Heesen, Anke te (2012): Theorien des Museums zur Einführung. Hamburg.

Höppner, Christian (2010): Standbeine dürfen nicht zum Klumpfuss werden. Wolfgang Welsch im Gespräch über eine transkulturell
orientierte Gesellschaft – und wie Musik Menschen zusammenführen kann. Interview durch Christian Höppner. In: Musikforum (1),
S. 8–12.

- 18 -



Klocke-Daffa, Sabine (2010): Das Eigene, das Fremde und das Gemeinsame. Pro Kooperation von Interkultureller Pädagogik und
Ethnologie. In: Erwägen Wissen Ethik (EWE). Forum für Erwägungskultur 21 (2), S. 184–186.

Kohl, Karl-Heinz (2004): Die Wissenschaft vom kulturell Fremden. Eine Einführung. München.

Kramer, Dieter (2004): Herder und die Weltkulturen. Johann Gottfried Herder starb vor 200 Jahren. journal-ethnologie.de. Online
unter: https://www.journal-ethnologie.de/Aktuelle_Themen/Aktuelle_Themen_2004/Herder_und_die_Weltkulturen/index.html (letzter
Zugriff am 2.2.2022).

Lentz, Carola (2016): Kultur. Einige begriffliche Lockerungsübungen. In: Migration – Integration: Streitgespräch in der
Wissenschaftlichen Sitzung der Versammlung der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften am 10. Juni 2016. Berlin,
S. 26‑32, (Debatte; 16). Online unter: file:///C:/Users/ar_we/Downloads/Debatte_16_Lentz_edoc.pdf (letzter Zugriff: am 31.8.2020).

Mecheril, Paul/Seukwa, Louis Henri (2006): Transkulturalität als Bildungsziel? Skeptische Bemerkungen. In: Zeitschrift für
Internationale Bildungsforschung und Entwicklungspädagogik 29 (4), S. 8–13.

Nettke, Tobias (2017/2016): Was ist Museumspädagogik? – Bildung und Vermittlung in Museen. Online unter: https://www.kubi-
online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Polke-Majewski, Karsten/Tilman Steffen (2018): AfD mobilisiert 5.000 Menschen – Gegenprotest deutlich größer. Die AfD rief zum
»Tag der Abrechnung« nach Berlin. Auf der anderen Seite: Floßfahrer, Clubbesitzer und Gewerkschaften, die gegen Rassismus und
Hass demonstrierten. In: ZEIT ONLINE vom 27.5.2018. Online unter: https://www.zeit.de/politik/deutschland/2018-05/fd-demonstration-
berlin-rassismusgewerkschaften-clubkultur-techno-gegendemo (letzter Zugriff am 2020).

Rathje, Stefanie (2006): Interkulturelle Kompetenz – Zustand und Zukunft eines umstrittenen Konzepts. In: Zeitschrift für
interkulturellen Fremdsprachenunterricht. Online Publikation unter: https://ojs.tujournals.ulb.tu-
darmstadt.de/index.php/zif/article/view/396/384 (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Rein, Anette (2014): Sharing our own stories: New concepts and their realisation in two Californian museums. In: Expo Time, S. 6–13.
Online unter: https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2014-15-Sharing-our-own-stories.pdf (letzter Zugriff
am 2.2.2022).

Rein, Anette (2016): Den Eisberg wahrnehmen. Ein Vermittlungsansatz für Begegnungen mit Geflüchteten in beweglichen Kultur-
Horizonten. In: kultur verrückt (1), S. 1/2. Online unter: https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2016-
Den-Eisberg-wahrnehmen.pdf (letzter Zugriff am 2.2.2022.

Rein, Anette (2017a): Zwei Kulturbegriffe – und was dahintersteckt. Eine ethnologische Annäherung. In: MUSEUM AKTUELL (239),
S. 9–15. Online unter: https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Zwei-Kulturbegriffe.pdf (letzter
Zugriff am 2.2.2022)

Rein, Anette (2017b): Kulturelle Bildung, Kulturelle Integration, Leitkultur. Eine ethnologische Annäherung an den Kulturbegriff. In:
MUSEUM AKTUELL (240), S. 9–12. Online unter: https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Kulturelle-
Bildung--Kulturelle-Integration--Leitkultur.pdf (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Rein, Anette (2017c): Ran an die Subjekte! Die Soziomuseologie will »Museum« neu, von Nichtbesuchern her, definieren. Zur
Tagung: »The subjective museum? The impact of participative strategies on the museum« im Historischen Museum Frankfurt/M. im
Juni 2017. In: MUSEUM AKTUELL (243), S. 57–62. Online unter: https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-
2017-Ran-an-die-Subjekte-.pdf (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Rein, Anette (2020): Boniface Mabanza im Gespräch mit Anette Rein. Rassismus: Wie kann man ihm begegnen, wie können Museen
mit kolonialen Fantasien umgehen? In: MUSEUM AKTUELL (262), S. 30–35. Online unter: https://www.bundesverband-
ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2020-Rassismus.pdf (letzter Zugriff am2.2.2022).

- 19 -

https://www.journal-ethnologie.de/Aktuelle_Themen/Aktuelle_Themen_2004/Herder_und_die_Weltkulturen/index.html
file:///C:/Users/ar_we/Downloads/Debatte_16_Lentz_edoc.pdf
https://www.kubi-online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen
https://www.kubi-online.de/artikel/was-museumspaedagogik-bildung-vermittlung-museen
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2018-05/fd-demonstration-berlin-rassismusgewerkschaften-clubkultur-techno-gegendemo
https://www.zeit.de/politik/deutschland/2018-05/fd-demonstration-berlin-rassismusgewerkschaften-clubkultur-techno-gegendemo
https://ojs.tujournals.ulb.tu-darmstadt.de/index.php/zif/article/view/396/384
https://ojs.tujournals.ulb.tu-darmstadt.de/index.php/zif/article/view/396/384
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2014-15-Sharing-our-own-stories.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2016-Den-Eisberg-wahrnehmen.pdf 
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2016-Den-Eisberg-wahrnehmen.pdf 
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Zwei-Kulturbegriffe.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Kulturelle-Bildung--Kulturelle-Integration--Leitkultur.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Kulturelle-Bildung--Kulturelle-Integration--Leitkultur.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Ran-an-die-Subjekte-.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2017-Ran-an-die-Subjekte-.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2020-Rassismus.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2020-Rassismus.pdf


Rein, Anette (2021): DingSeiten und Kontexte – Kultur-Perspektiven: inter – multi – trans. In: Kirschenmann, Johannes; Schulz, Frank
(Hrsg.): Begegnungen – Kunstpädagogische Perspektiven auf Kunst- und Bildgeschichte. Band 2 der Sonderreihe KUNST GESCHICHTE
UNTERRICHT, München, S. 436‑462. Online unter: https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2021-
DingSeiten-und-Kontexte.pdf (letzter Zugriff.am 2.2.2022).

Sarma, Olivia (2012): Kulturkonzepte. Ein kritischer Diskussionsbeitrag für die interkulturelle Bildung. Frankfurt/M.

Schneeweiß, Verena (2013): Perspektivenwechsel in der Bildungsethnologie. Ansätze und Ziele globalpolitischer Bildungsarbeit.
Online unter: https://epub.ub.uni-muenchen.de/16124/ (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Schönhuth, Michael (2005): Glossar Kultur und Entwicklung. Ein Vademecum durch den Kulturdschungel. Online unter: Trierer
Materialien zur Ethnologie. Ausgabe 4. Eschborn/Bern/Trier. http://www.kulturglossar.de/html/links.html (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Schönhuth, Michael (2010): Kulturtheorie heute. Vortragsmanuskript Universität Posen, 17 Seiten.

Schröter, Susanne (2019): »Muslim Fashion« Was genau hat Gott gegen offenes Haar? Eine Ausstellung in Frankfurt sorgt im
Vorfeld für heftige Diskussionen. Zu Recht? Eine Wissenschaftlerin erklärt, was man wissen muss, wenn man sich für muslimische
Frauenmode begeistert. In: Frankfurter Allgemeine vom 03.04.2019. Online unter: https://www.faz.net/social-
media/instagram/ausstellung-ueber-muslimische-frauenmode-in-frankfurt-16121035.html?premium&service=printPreview (letzter
Zugriff am 2.2.2022).

Six-Materna, Iris/Bernd Six (2000): Stereotype. In: Spektrum.de (Hrsg.): Lexikon der Psychologie. Online unter:
https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/stereotype/14836 (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Tilden, Freeman (1957): Interpreting our heritage. Chapel Hill/North Carolina.

Thurm, Frida (2010): Heulen ist erlaubt. Mitfiebern und Leiden macht Fußball erst zum Erlebnis. Warum Fan-Tränen sind nicht
peinlich sind und im Stadion ganz eigene Regeln gelten, erklärt der Soziologe Jochen Roose im Interview. In: ZEIT ONLINE vom
09.07.2019. Online unter: www.zeit.de/sport/2010-07/fussball-fans-gefuehle (letzter Zugriff am 2.2.2022).

Welsch, Wolfgang (2010): Was ist eigentlich Transkulturalität? In: Darowska, Lucyna/ Lüttenberg, Thomas/Machild, Claudia (Hrsg.):
Hochschule als transkultureller Raum. Kultur, Bildung und Differenz in der Universität. Bielefeld, S. 39-66.

Wimmer, Andreas (1996): Kultur. Zur Reformulierung eines sozialanthropologischen Grundbegriffs. In: Kölner Zeitschrift für
Soziologie 48 (3), S. 401-425.

Anmerkungen
Der vorliegende Text erschien in längerer Fassung unter:

Rein, Anette (2021): DingSeiten und Kontexte – Kultur-Perspektiven: inter – multi – trans. In: Kirschenmann, Johannes; Schulz, Frank
(Hrsg.): Begegnungen – Kunstpädagogische Perspektiven auf Kunst- und Bildgeschichte. KREAplus Band 20 (Band 2 der Sonderreihe
KUNST GESCHICHTE UNTERRICHT), München, S. 436‑462. Online unter: https://www.bundesverband-
ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2021-DingSeiten-und-Kontexte.pdf (letzter Zugriff.am 2.2.2022). Die Zitation des kubi-online
Beitrags entspricht der der Langfassung.

Ich danke Jürgen Bolten für die Zurverfügungstellung der Vorlage für die Grafik und Til Mette für seinen Cartoon. Gleichfalls danke ich
Michael Schönhuth, Birgit Mohr und Dina Draeger für ihre kollegialen und weiterführenden Denkanstöße.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

- 20 -

https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2021-DingSeiten-und-Kontexte.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2021-DingSeiten-und-Kontexte.pdf
https://epub.ub.uni-muenchen.de/16124/
http://www.kulturglossar.de/html/links.html
https://www.faz.net/social-media/instagram/ausstellung-ueber-muslimische-frauenmode-in-frankfurt-16121035.html?premium&service=printPreview
https://www.faz.net/social-media/instagram/ausstellung-ueber-muslimische-frauenmode-in-frankfurt-16121035.html?premium&service=printPreview
https://www.spektrum.de/lexikon/psychologie/stereotype/14836
http://www.zeit.de/sport/2010-07/fussball-fans-gefuehle
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2021-DingSeiten-und-Kontexte.pdf
https://www.bundesverband-ethnologie.de/kunde/assoc/15/pdfs/Rein-2021-DingSeiten-und-Kontexte.pdf


Anette Rein (2022): Dinge und Kontexte: Kultur-Perspektiven im Alltag . In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/dinge-kontexte-kultur-perspektiven-alltag
(letzter Zugriff am 24.10.2022)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 21 -

https://www.kubi-online.de/artikel/dinge-kontexte-kultur-perspektiven-alltag
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

