ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Asthetisches Lehren: eine kritisch-reflexive Begriffsbefragung

von Leopold Klepacki, Tanja Klepacki, Diana Lohwasser
Erscheinungsjahr: 2022 / 2016

Peer Reviewed

Stichworter:

Asthetik | Asthetisches Lehren | Asthetisches Denken | Asthetische Wahrnehmung |
Padagogisches Handeln | Vermittlungsarbeit | Sinnliche Erfahrungsfahigkeit |
Geschmacksbildung | Unterricht | Kulturschule | Lernkultur

Abstract

Vor dem Hintergrund der Aktualitét des Asthetischen sowie der Diskurse um neue Lernkultur und Schule
wird das begriffliche Kompositum , asthetisches Lehren” untersucht. Dies er6ffnet einen komplexen
semantischen Horizont, denn flr beide Begriffsbestandteile gilt, dass sie sich nicht auf eindimensionale
Semantiken, begriffstheoretisch trennscharfe Deutungsmuster oder eindeutige Definitionen in einem
naturwissenschaftlichen Sinn reduzieren lassen, sondern sich nur Uber eine hermeneutische Ausdeutung
ihrer diskursiven und damit tendenziell sowohl kontingenten als auch normativen semantischen
Aufladungen in einer theoretisch-systematischen bzw. historischen Art und Weise bestimmen lassen. Da
eine kritisch-reflexive Begriffsbefragung des , asthetischen Lehrens” eine Licke in der wissenschaftlichen
Feldvermessung zur , Theorie- und Begriffsentwicklung” auf kubi-online darstellt, wird dieser bereits 2016
erschienene Beitrag auf der Wissensplattform Kulturelle Bildung Online erneut verdffentlicht. Erstmals
erschienen ist er in der von Max Fuchs und Tom Braun herausgegebenen Publikation Die Kulturschule und
kulturelle Schulentwicklung. Grundlagen, Analysen, Kritik. Bd. 2: Zur dsthetischen Dimension von Schule.

Zweifelsohne erleben wir - wie Wolfgang Welsch (1993a, 2003) bereits zu Beginn der 90er-Jahre des
vergangenen Jahrhunderts konstatierte - gegenwartig einen wahren Boom der Asthetik bzw. des
Asthetischen. Gemeint ist damit nicht nur der augenfallige Trend zur Ausstattung von Welt mit &sthetischen
Elementen - ein Trend also zum Schénen, zum Hibschen und zur Verhibschung, zum Styling, zur
Animation, zum AmuUsement und zum Erlebnis -, der die Fassaden und (Vor-)Garten im urbanen wie im
landlichen Raum ansprechender und gefalliger, , die Geschafte animatorischer, die Nasen perfekter”
(Welsch 1993: 23) werden und die Erlebnis- und Fun-Kultur spatmoderner Gesellschaften hochleben lasst.



Die von Welsch so treffend beschriebenen Asthetisierungsprozesse reichen vielmehr auch in grundlegende
Strukturen unserer Lebenswelt hinein. Sie betreffen eine prinzipielle Asthetisierung unserer
lebenspraktischen Einstellungen ebenso wie unsere moralischen Orientierungen und sie rucken u. a. auch
medial verursachte Virtualisierungsvorgange in den Fokus der Aufmerksamkeit. Im Anschluss an Welschs
Uberlegungen zur Aktualitat des Asthetischen kann vor diesem Hintergrund also ohne Weiteres davon
ausgegangen werden, dass das Asthetische heute als iberall présent und gegenwértig wahrgenommen
werden kann. Das Asthetische ist damit zu einer Schliisselkategorie bzw. zu einem Schliisselphdnomen
unserer Gesellschaft bzw. unserer Kultur geworden, das sich nicht mehr nur auf die Sphare der Kunst und
des Kunstlerischen bezieht, sondern auch lebensweltliche, politische, kommunikative, mediale,
erkenntnistheoretische und wissenschaftliche etc. Bezlige und Implikationen aufweist (vgl. Welsch 1993).

Der aus diesem ,,Generalbefund” (ebd.: 23) resultierende allgemeine Trend zum Nachdenken Uber
asthetische Zusammenhange und deren Bedeutung flr unsere spat- oder postmoderne Kultur hat seit
einiger Zeit auch die Sozialwissenschaften im Allgemeinen und die Padagogik bzw. Erziehungswissenschaft
im Besonderen erreicht. Phanomene wie asthetische Bildung, asthetisches Lernen, asthetische Erfahrung
etc. sind in den vergangenen Jahrzehnten ausfuhrlich theoretisch beschrieben und diskutiert worden (vgl. z.
B. Dietrich/Krinninger/Schubert 2012; Liebau/Zirfas 2007a, b, 2008, 2011; Klepacki/Zirfas 2011; Mollenhauer
1996; Rittelmeyer 2012; Zirfas et al. 2009; Zirfas/Klepacki/Lohwasser 2014). Das im Rahmen dieses
Aufsatzes kritisch-reflexiv zu beleuchtende Begriffskonstrukt des , asthetischen Lehrens” (vgl. insbesondere
Fuchs 2012a, 2012b) scheint dabei jedoch eine relativ neue Erscheinung zu sein, die sich in der
einschlagigen Literatur und den aktuellen Diskursen bisher nur wenig niedergeschlagen hat.

Dieser Befund kénnte nun wiederum auf die Tatsache zurlickzufluhren sein, dass der Begriff ,,Lehren” in den
erziehungswissenschaftlichen respektive padagogischen Diskursen derzeit nur (noch) eine marginale und
untergeordnete Rolle spielt und wesentlich an Bedeutung verloren hat. Dabei kdnnte man in der Logik
Johann Friedrich Herbarts - insbesondere in einem diskurshistorischen Blickwinkel - durchaus sagen, dass
der Begriff des Lehrens eigentlich zu den sogenannten einheimischen Begriffen der Padagogik gehort (vgl.
Herbart 1971), da mit ihm - zumindest traditioneller Weise - tatsachlich ein Phanomen beschrieben wird
oder werden kann, das im Kern das Prinzip des Padagogischen widerspiegelt, namlich jemandem etwas zu
vermitteln oder jemandem dabei behilflich zu sein, etwas lernen zu kénnen. Deutet man diese Bestimmung
des Lehrens hermeneutisch aus, so zeigt sich hier gerade diejenige Grundstruktur padagogischer
Situationen, die gemeinhin als ,padagogisches Dreieck” bzw. als ,didaktisches Dreieck” bezeichnet wird:
Eine Person tragt Sorge daflr, dass eine andere Person in die Lage versetzt wird, sich etwas - also einen
wie auch immer gearteten Lerninhalt - anzueignen (vgl. z. B. Stnkel 1996; Glockel 1996). (Anm.: Wie dies
geschieht und um welche Inhalte es sich handelt und wie erfolgreich diese Tatigkeit ist, lasst sich aus dieser
Elementarstruktur freilich nicht ableiten.)

Historisch betrachtet ist es also offenbar gerade diese Tatigkeit eines Lehrenden, die Uber weite Strecken
neben dem Nachdenken Uber das, was Erziehung ist, sein kann, sein soll und bewirken soll, den Diskurs
Uber padagogisches Handeln gepragt hat. Zumindest so lange, bis sich im Rahmen der sogenannten
Entgrenzung des Padagogischen nicht nur eine diskursive und empirische Ausweitung padagogischer
Handlungslogiken auf diverse Lebensbereiche ereignet hat, sondern sich ,padagogisches Denken und
Handeln unter der Bedingung ihrer weitgehenden Entgrenzung selbst verandert” haben
(Luders/Kade/Hornstein 2002: 211). Die fir die hier angestellten Betrachtungen wohl entscheidendste Folge
dieses Prozesses durfte dabei in dem Umstand liegen, dass sich ,, die Bedeutung der padagogischen



Strukturierung von Aneignung durch die padagogische Profession” (ebd.: 214) relativiert hat und diese
dadurch in ein Konkurrenzverhaltnis zu anderen Formen der Vermittlung, wie beispielsweise (massen-
)medialen oder auch lebensweltlichen Vermittlungsformen, bringt. Daraus ergibt sich nun nicht nur die
Notwendigkeit einer Neubestimmung des Verhaltnisses von padagogischen und nicht-padagogischen
Logiken der Vermittlung bzw. des Verhaltnisses von padagogischen und nicht-padagogischen Rahmen und
Kontexten, sondern insbesondere auch eine semantische Veranderung des Redens uber padagogische
Vermittlungsarbeit.

Dementsprechend vollzieht sich auch innerhalb der padagogischen Diskurse selbst seit langerer Zeit eine
Diversifizierung von Begrifflichkeiten, die darauf abzielt, die vielschichtigen Aufgaben und Tatigkeiten von
Padagoginnen und Padagogen differenzierter zu beschreiben oder diese unterschiedlich zu perspektivieren.
Eine der bekanntesten Systematiken bzw. eher Topiken padagogischen Handelns stammt in diesem
Zusammenhang von Hermann Giesecke (1997), der in dieser Hinsicht folgende finf Handlungsformen
unterscheidet: Unterrichten, Informieren, Beraten, Arrangieren und Animieren. Wie sich der Begriff des
Lehrens zu diesen von Giesecke ausdifferenzierten Handlungsformen verhalt oder verhalten kénnte, musste
an anderer Stelle einmal naher erértert werden. Signifikant erscheint im Rahmen der vorliegenden
Uberlegungen vor allem, dass der auf (schulischen) Unterricht bezogene Begriff ,Lehren” in dieser
Zusammenstellung zunachst einmal Uberhaupt nicht vorkommt.

Die Tatsache, dass der Begriff des Lehrens insgesamt an Reputation bzw. an diskursiver Prasenz eingebuf3t
zu haben scheint, liegt nun mutmaflich nicht daran, dass das Prinzip des Unterrichts als padagogische
Situation an Bedeutung verloren hatte. Nein, vielmehr haben sich neben der Ausdifferenzierung
padagogischer Handlungsformen - oder genauer gesagt neben der Vermehrung von Begriffen, die je
spezifische, differenzierende Fokusse auf das Phanomen padagogischer Handlungen entwickeln - die
Perspektiven auf Schule, Unterricht und Lernen derart verandert, dass auch die Tatigkeit des Lehrenden als
begrifflich anders zu fassen erachtet wird. Hier sind es insbesondere die veranderten Anforderungen an
Schule und Unterricht sowie die Betonung der Schilerposition (vgl. z. B. Merkens 2010; Blémeke et al.
2009) oder genauer gesagt der subjektiven Eigenaktivitat der Lernenden, die zu weitreichenden
Veranderungen in der deskriptiv-analytischen wie auch der konzeptionell-normativen Diskursivierung des
Lehrerhandelns gefihrt haben.

Die im Zuge der Implementierung neuer Lernkulturen und gestalteter Lernumgebungen sich vollziehende
Betonung von selbstgesteuertem bzw. selbstorganisiertem Lernen (vgl. z. B. Apel 2005) hat nicht nur dazu
gefuhrt, individualisierende und aktivierende oder entdeckende und forschende Unterrichtsmethoden in
den Mittelpunkt zu stellen, sondern es hat sich auch - damit einhergehend - eine Neuperspektivierung der
Lehrerposition ereignet. Das Prinzip des Lehrens wird in diesem Zusammenhang haufig als ein eher
veraltetes Prinzip gewertet, das eng mit dem Prinzip des ,Belehrens” und damit mit der Form des
Frontalunterrichts und dem Verkinden feststehender Wahrheiten bzw. der Vermittlung trédgen Wissens in
eine semantische Verbindung gebracht wird. Der Position des Lehrenden kommen hingegen im Kontext der
neuen Lernkultur eher Aufgaben eines Lern-Coaches, eines Classroom-Managers oder eines Arrangeurs von
Lern-Settings zu (vgl. Gruschka 2011). Ob und inwiefern sich hinter diesen neuen Begrifflichkeiten und
Perspektiven tatsachlich innovative Formen und Methoden verbergen oder ob die Begriffe im Kern auf
dasselbe Phanomen rekurrieren, auf das sich auch der Begriff des Lehrens bezieht, kann an dieser Stelle
nicht weiter thematisiert werden. Entscheidend flr die hier anzustellenden Betrachtungen ist vielmehr der
Umstand, dass im Zuge dieser diskursiven und konzeptionellen Transformation der Blick eher weg von der



Lehrerposition hin zur Schilerposition im Unterricht gelenkt wurde und somit das Lernen zum zentralen
Bezugspunkt des konzeptionellen Nachdenkens Uber Unterricht wurde. Zweifelsohne ist dies auch mit ein
Effekt der zunehmenden Betonung des Outputs oder genauer gesagt des Outcomes im Schulsystem
verbunden (vgl. Herzog 2013). Im Zuge der sich Uber die herrschenden schulpadagogischen und
schulpolitischen Diskurse ereignenden Verschiebungen von einer Fokussierung des inhaltlichen Inputs hin
zu einer Konzentration auf den formalen Outcome im Sinne utilitaristisch gedachter Fahigkeiten und
Fertigkeiten, hat das Prinzip des Lehrens in seiner semantischen Nahe zu Unterrichtsinhalten, die gelehrt
werden, an Bedeutung verloren; zumindest - und dies ist der zu konstatierende Sachverhalt - auf einer
diskursiv-programmatischen Ebene. Der Begriff des Lehrens erscheint in diesem Zusammenhang als
unmodern bzw. unzeitgemaR, als inadaquat hinsichtlich der Realisierung subjektzentrierter Lernformen und
als unzulanglich in Bezug auf die Aufgaben, die Lehrkrafte in Kontexten neuer Lernkulturen zu bewaltigen
haben. Ob dies jedoch auch auf das padagogische Phanomen des Lehrens jenseits diskursiver
Begriffspragungen zutrifft, muss naher betrachtet werden.

Von Interesse ist in diesem Zusammenhang zunachst einmal, dass seit einiger Zeit Bemuhungen zur
Rehabilitierung des Begriffs des Lehrens zu verzeichnen sind - so z. B. bei Andreas Gruschka (2011) oder
bei Lutz Koch (2015). Im Reflexionskontext dieses Artikel (und der Publikation, in welcher dieser Beitrag
erstmalig publiziert wurde) wird - anders als dies wie schon gezeigt etwa bei Giesecke der Fall ist - dem
Prinzip des Lehrens ein zentraler Stellenwert, sowohl hinsichtlich der Méglichkeit einer Beschreibung
padagogischer Situationen als auch fur ein Verstandnis dessen, was den Kern padagogischen Handelns
ausmacht, zugesprochen. Mit dem Begriff des Lehrens kann damit nicht nur Sinn und Zweck von Unterricht,
sondern auch das Prinzip des Lehrerhandelns erfasst werden. Lehren erscheint hier als eine Handlungsform,
die das doppelt gerichtete Interesse des Padagogen am Gegenstand und am Zdgling widerspiegelt und auf
die elementare padagogische Tatigkeit der Vermittlung zwischen Lerninhalt und Lernsubjekt verweist. In
diesem Sinne markieren diese Beitrage zu einer Starkung des Begriffes bzw. des Prinzips ,Lehren” auch
eine Positionierung auf einer anderen Ebene, denn die Betonung des Lehrens geht einher mit der Einsicht in
die grundsatzliche Bedeutung der zu vermittelnden Inhalte fUr die Initilerung subjektiver Lern- und
Bildungsprozesse. Mit dem Lehren wird damit auch die materiale Seite von Unterricht wieder verstarkt in
den Diskurs eingebracht. Dabei wird jedoch stets darauf hingewiesen, dass Lehren nicht als reine
Faktenvermittlung zu verstehen ist, sondern dass Lehren vielmehr als ein Prinzip der
erkenntniserméglichenden Ein- und Hinflihrung des Lernenden zu etwas zu verstehen ist, dass sich dieser
selbsttatig aneignen muss. Dieses Prinzip der subjektiven Aneignung soll es dem Lernenden nicht nur
ermdglichen, Inhalte im Gedachtnis zu behalten, sondern diese auch reflexiv zu verstehen und diese
einordnen und kritisch hinterfragen zu kénnen. Bei Koch und Gruschka wird das Lehren damit als eine
Vermittlungsform dargestellt, die das Verstehen der Lehrinhalte und nicht das reine Faktenlernen in den
Fokus stellt. Lehren erscheint daher in dieser Perspektive gerade nicht als Synonym fur ,Belehren”, sondern
verweist auf die Moglichkeit, die Aufgabe und auch die Pflicht der Padagoginnen und Padagogen
lernendengemals, inhaltsgemal und zielgemald zu handeln, wodurch der Begriff des ,Lehrens” sich hier
einerseits als ein strukturtheoretischer und andererseits als ein handlungstheoretischer, aber auch als ein
moralisch-ethischer Begriff manifestiert, der auch in Zeiten der Output- oder Outcome-Orientierung sowie
der Lernendenzentrierung keineswegs an Aktualitat eingebuf3t hat.

Vor dem Hintergrund der bisherigen Uberlegungen, hinsichtlich der augenscheinlich ohnehin vorhandenen
Aktualitdt des Asthetischen sowie der aktuellen Bemiihungen zur Rehabilitierung bzw. zur Reaktualisierung
des Begriffes ,Lehren” in den padagogischen Diskursen, erscheint es an dieser Stelle durchaus



lohnenswert, sich den mdglichen Zusammenhang dieser beiden Begriffe oder dieser beiden Konzepte und
Theoriefelder einmal naher vor Augen zu fuhren. Bei genauerer Betrachtung lasst sich dabei zunachst
einmal feststellen, dass das im Folgenden kritisch-reflexiv zu untersuchende begriffliche Kompositum
»asthetisches Lehren” vor allem einen komplexen semantischen Horizont eréffnet. Denn fur beide
Begriffsbestandteile gilt, dass sie sich nicht auf eindimensionale Semantiken und damit auf
begriffstheoretisch trennscharfe Deutungsmuster oder eindeutige Definitionen in einem
naturwissenschaftlichen Sinn reduzieren lassen, sondern sich nur Uber eine hermeneutische Ausdeutung
ihrer diskursiven und damit tendenziell sowohl kontingenten als auch normativen semantischen
Aufladungen in einer theoretisch-systematischen bzw. historischen Art und Weise bestimmen lassen.

Eine derartige Ausdeutung der zugrundeliegenden Begriffe kann erstens - so zumindest die hier vertretene
Arbeitshypothese - als Bedingung der Mdglichkeit einer kategorialen und damit systematischen
Begriffsbefragung asthetischen Lehrens fungieren. Im Zuge dieser begriffstheoretischen Klarung erscheint
es zweitens maoglich, asthetisches Lehren in einer ontologischen Perspektive als padagogisches Phanomen
greifbar zu machen und die Frage aufzuwerfen, ob oder inwiefern diese Form oder dieser Modus des
Lehrens Gberhaupt von anderen Modi des Lehrens zu unterscheiden ist.

Um etwaige normative Implikationen des Begriffes besser sichtbar machen zu kénnen, ist es drittens
daruber hinaus nétig, asthetisches Lehren auch als ein Programm zu verstehen, das eine spezifische
konzeptionelle Idee des Lehrens bzw. eine Idee des Lehrens in spezifischen Lehr-Lern-Kontexten -
beispielsweise den (Schul-)Kinsten - in das Diskursfeld einbringt, um ein legitimatorisches Fundament fur
die Eigenstandigkeit und Eigenlogik des kinstlerisch-asthetischen Unterrichtens in der Schule zu bereiten.
Asthetisches Lehren wiirde angesichts dessen also nicht nur einen bestimmten Modus des Lehrens meinen,
sondern miisste auch als Lehren des Asthetischen inklusive der alten Frage nach der Lehrbarkeit der Kiinste
begriffen werden.

Viertens schlieBlich kdnnte versucht werden, den Begriff des asthetischen Lehrens epistemologisch zu
operationalisieren, um eine Neu- oder Andersperspektivierung von Lehrerhandeln allgemein zu
ermdglichen. Asthetisches Lehren wére damit schlieBlich quasi-experimentell auch als ein analytisch-
didaktischer Begriff zu konzipieren, mit dem spezifische Aspekte oder Dimensionen des Lehrerhandelns in
den Blick genommen werden kénnen, die bis jetzt mutmallich nur unscharf oder unzureichend
beschreibbar waren. Die Asthetik des Lehrens oder genauer gesagt die asthetischen Dimensionen des
Vollzugs dessen, was Lehren genannt wird, waren hier aus einer neuen spezifischen Perspektive heraus
noch einmal naher in den Blick zu nehmen und fur ein Verstandnis von Unterricht oder Unterrichten
allgemein fruchtbar zu machen.

Im Kontext einer derartigen multiperspektivischen Herangehensweise méchte der vorliegende Text durch
die Kontrastierung verschiedener Betrachtungsebenen und Betrachtungsweisen im Folgenden ein erstes -
und daher vermutlich vorlaufiges und weiterzuentwickelndes - analytisches Panorama er6ffnen, vor dessen
Hintergrund eine fundierte Einschatzung der wissenschaftlichen, pragmatischen und auch
bildungspolitischen Leistungs- und Tragfahigkeit dieses Begriffskonstrukts moéglich werden kann.

Als Basis hierfir soll jedoch zundchst eine grundlegende Klarung der Begriffe ,Asthetik” respektive
»asthetisch” und , Lehren* erfolgen, wobei an inhaltlich und/oder systematisch gegebener Stelle immer
auch schon auf deren Bedeutung fur das begriffliche Konstrukt des asthetischen Lehrens eingegangen
werden wird. Die semantische Komplexitat beider Begriffe lasst diesen propadeutischen Schritt als



notwendig erscheinen, da zu beflirchten steht, dass sich ohne eine derartige getrennte Untersuchung
beider Begriffe bereits in der semantischen Zusammenfihrung Unscharfen ergeben und unreflektierte
Implikationen manifestieren wirden, die eine kritisch-systematische Befragung unmaoglich machen oder
diese unterminieren.

Semantische Horizonte des Begriffs , asthetisches Lehren*

Natlrlich erscheint es als - gelinde gesagt - ambitioniert, die Beleuchtung des semantischen Konstrukts
dsthetischen Lehrens auf das Fundament einer Klarung der Begriffe , Asthetik” und ,Lehren” zu stitzen.
Angesichts der offenbaren Unmadglichkeit einer umfassenden theoretisch-systematischen
Begriffsbestimmung oder einer historisch-etymologischen Rekonstruktion bzw. einer Diskursgeschichte
dieser beiden Begriffe, soll hier in der Beschrdnkung auf eine Eréffnung zentraler Perspektiven,
Verstandnisse und Abgrenzungen auch nur das angedeutet werden, was Reinhart Koselleck (2006: 99) als
Analyse von ,Konvergenzen, Verschiebungen oder Diskrepanzen des Verhaltnisses von Begriff und
Sachverhalt” beschrieben hat. Im Sinne dieser Leitlinie, soll es im Folgenden nun also darum gehen,
Begriffe und Phanomene so in einen wechselseitigen Bezug zueinander zu bringen, dass sich sowohl die
sach- bzw. phanomenbezogene Deutungsmacht von Begriffsbildungen zeigen lasst als auch die Mdglichkeit
erdffnet wird, Begriffe als irreduzible Faktoren des Fassens oder Begreifens von Realitaten zu verstehen
(vgl. ebd.).

Wie im Folgenden zu zeigen sein wird, bedeutet dies im Hinblick auf den Begriff der ,Asthetik” bzw. des
+Asthetischen”, dass fur ein reflektiertes Verstandnis im gerade erlduterten Sinne zumindest zwischen einer
Bestimmung des Verhaltnisses von Asthetik als einer wissenschaftlich-philosophischen Disziplin bzw. als
Lehre von der Wahrnehmung und dem Erscheinenden, dem Asthetischen als einem Phanomen, einem
normativ wirksamen Prinzip und einer menschlichen Praxis sowie der Aisthesis als einem menschlichen
Vermdgen zu differenzieren ist. Die Asthetik bzw. das Asthetische muss in dieser Differenzierungslogik
sodann sowohl als deskriptive wie auch als konzeptionelle Begriffe und als Sachverhalte aufgefasst werden,
die jeweils dem Prinzip der doppelten Historizitat unterliegen, da beides, die Begriffe in ihren Bedeutungen
oder diskursiven Pragungen und das, worauf mit diesen Begriffen verwiesen wird oder woriber anhand
dieser Begriffe nachgedacht wird, einer historischen Wandelbarkeit unterliegt. Aisthesis ist in diesem
Kontext zunachst einmal starker als ein anthropologisches Phanomen zu beschreiben, in dem ein
spezifischer Modus menschlicher Selbst- und Weltwahrnehmung zum Ausdruck kommt. Der Begriff Aisthesis
ware sodann als ein - ebenfalls historisch und kulturell veranderlicher - deskriptiver und normativer Begriff
zu lesen, der auf die Sinnenleiblichkeit (vgl. Bittner 1990: 73 ff.) menschlicher Existenz verweist.

Analog hierzu gilt es, den Begriff des Lehrens im Folgenden erstens historisch und systematisch in seinen
semantischen Ausdeutungen und Aufladungen zu entfalten, ihn zweitens in ein differenzierendes Verhaltnis
zu anderen padagogischen Handlungsbegriffen zu bringen und drittens grundsatzlich auch der Frage
nachzugehen, was Handlungen Uberhaupt zu padagogischen Handlungen macht oder als solche qualifiziert
oder als solche erscheinen lasst. Was Lehren ist, muss demnach davon unterschieden werden, wie Lehren
vollzogen wird. Dieser letzte Punkt ist insofern von Bedeutung, als dass tatsachliche Handlungsphanomene
- genauso wie Begriffe, die nur diskursbezogen sinn- und realitatsgenerierend wirksam werden kénnen -
nicht ,an sich” in Erscheinung treten, sondern nur in bestimmten Kontexten und nur vor dem Hintergrund
spezifischer historischer, kultureller, sozialer und - im Falle professionellen padagogischen Handelns -
institutioneller Rahmungen vollzogen werden kénnen. Daraus kann gefolgert werden, dass Lehren als



padagogischer Begriff und als padagogische Handlungsform einerseits durch padagogische Binnenlogiken
gepragt ist, die Handlungsform in ihren Zielen, Bedingungen und Verfahrensweisen aber andererseits nur
zu verstehen ist, wenn man die AuBBenstruktur padagogischer Situationen reflektierend mit in den Blick
nimmt.

Damit sich nun die begriffstheoretischen und phanomenologischen Differenzierungen und Beschreibungen
nicht in der Flut historisch-diskursiver Bestimmungen, Perspektiven und Aufladungen verlieren, wird im
Folgenden aus Griinden der Ubersichtlichkeit versucht, méglichst wenige, daflir aber in inhaltlicher Hinsicht
reprasentative, Positionen darzustellen und diese im Hinblick auf die vorzunehmende Befragung des
begrifflichen Konstrukts dsthetisches Lehren zu beleuchten. In diesem Sinne sind die folgenden
Ausflihrungen auch nicht als Systematik, sondern eher als Leitlinien fUr eine grundsatzliche Orientierung zu
verstehen.

,Asthetisches Lehren“ im Horizont der Asthetik bzw. des Asthetischen

In Bezug auf eine erste Anndherung an den Asthetik-Begriff kann im Kontext der hier anzustellenden
Betrachtungen insbesondere die Systematik von Wtadystaw Tatarkiewicz als hilfreich erachtet werden, da
Tatarkiewicz in seiner ,Geschichte der Asthetik” (1979 ff.) den Versuch unternommen hat, Asthetik als
wissenschaftlich-philosophische Disziplin sowie als theoretisches oder theoretisierendes Prinzip in einer
kategorialen Art und Weise zu erfassen. Damit einher geht bei Tatarkiewicz eine Klarung der Gegenstande
der Asthetik, wodurch Begriff und Sachverhalt systematisch zusammengefiihrt werden. Diese Bestimmung
der Asthetik durch Tatarkiewicz kann hierbei in folgenden sechs Punkten zusammengefasst werden (vgl.
Tatarkiewicz 1979: 19 ff.):

1. Asthetik als Wissenschaft vom Schénen und Wissenschaft von der Kunst: Asthetik ist in dieser
Hinsicht zustandig fur die theoretische Klarung dessen, was als schén erachtet werden kann bzw. als
schon erachtet wird sowie fur die Theoretisierung der Kunst. ,Sie pflegt sowohl die Theorie der
asthetischen Gegenstande als auch die der asthetischen Erlebnisse; sie liefert sowohl Beschreibungen
als auch Vorschriften, sowohl Analysen als auch Erklarungen.” (Ebd.: 19)

2. Asthetik als Wissenschaft von den Kiinsten: In Ergdnzung zu einer allgemeinen bzw. auch
allgemeingultigen Klarung der Beschaffenheit, des Wesens und der Gestalt von Kunst, méchte
Asthetik auch in einer differenzierenden Art und Weise das Spezielle der einzelnen Kiinste und ihrer
Theorien erfassen, um unterschiedliche Begriffe von Kunst, Schdnheit, Kunstschénheit, von
Rezeptions- und Produktionsprozessen in den Kinsten und von unterschiedlichen Wirkungsweisen
konstituieren und komparatistisch scharfen zu kénnen.

3. Asthetik als Wissenschaft von den &sthetischen Erlebnissen: Asthetik beschaftigt sich hier nicht mit
der Frage, was warum wie als schén erachtet werden kann, vielmehr untersucht sie das subjektive
asthetische Erleben bzw. die subjektiven &sthetischen Wahrnehmungen. Asthetik wird in dieser
Perspektive daher nicht primar auf die Dinge und Erscheinungen bezogen, sondern auf den
Menschen. Nicht das Problem einer objektiven Fassung des Schdnen steht sodann in Zentrum des
Interesses, sondern das Problem des Erfassens subjektiven Erlebens. In Anbetracht dessen, was
Tatarkiewicz Uiber Asthetik als Wissenschaft vom Schénen und von der Kunst aussagt, kann hier somit
festgehalten werden, dass Asthetik grundsétzlich die beiden Modi der Hervorbringung von Schénheit



bzw. Kunst und der Rezeption von Schénheit bzw. Kunst betrachtet.

4. Asthetik als Wissenschaft von den &dsthetischen Wirkungen: Neben der Kldrung und Bestimmung der
,Eigenschaften des Schénen und der Kunst” (ebd.: 21) versucht Asthetik auch zu ergriinden,
inwiefern und warum das Schéne und die Kunst eine Wirkung auf den Menschen haben und wie diese
Wirkungen entstehen. Hierbei spielen unterschiedlichste Erklarungsmuster eine Rolle: psychologische,
physiologische, soziologische oder auch historisch-kulturelle. Der Asthetik geht es demnach nicht nur
darum, die Existenz- und Erscheinungsformen oder die Seinsweisen des Schonen und der Kunst zu
ergrinden, sondern auch deren Wirkprinzipien und Wirkmechanismen zu beleuchten.

5. Asthetik als deskriptives und als préskriptives Prinzip: In dieser Perspektive zeigt sich, dass Asthetik
nicht nur ein deskriptiv-analytisches oder konstatierendes Prinzip darstellt, sondern auch ein
normierendes. Beschreibungen von Kunst und Schénheit, ihres Wesens, ihres Sinns und Zwecks, ihrer
jeweiligen Ausgestaltung und Auspragung sowie ihrer Rezeption und Produktion werden in der und
durch die Asthetik gepaart mit normativen Postulierungen. Sowohl die beschreibende als auch die
normierende Dimension von Asthetik erheben dabei den (tendenziellen) Anspruch auf
Allgemeinguiltigkeit, wobei sich dieser im Falle der beschreibenden Asthetik in theoretisch-
systematischen Reflexionen bzw. in empirischen Beobachtungen begriindet und im Falle der
normierenden Asthetik in Setzungen oder Geschmacksurteilen. Beides, Feststellungen und
Forderungen hinsichtlich der Wahrnehmung und Hervorbringung von Schénheit und Kunst, sind somit
konstitutiver Bestandteil der Asthetik.

6. Die historische Wandelbarkeit der Asthetik, ihrer Gegenstdnde und ihrer Begriffe: Was die Aufgaben
und das Wesen der Asthetik sind, was Schénheit, Geschmack und Kunst meinen, wie Hervorbringung,
Rezeption und Wirksamkeit von Kunst und Schdnheit gedacht und konzipiert werden, kann nicht
anhand allgemeingultiger, universeller Prinzipien, Kriterien oder Kategorien entschieden werden,
sondern erscheint als historisch wandelbar. Aus diesem Grund bedarf es sowohl fir ein Verstandnis
der Begriffe als auch flr ein Verstandnis von Ideen und Realitaten einer systematischen historischen
Forschung, die ihrerseits Uber weite Strecken eine Geschichte avant la lettre im Nachhinein zu
konstruieren hat, da der Begriff Asthetik erst spat, namlich mit Alexander Gottlieb Baumgartens
»Aesthetica” im Jahre 1750, Einzug in diejenigen Diskurse gehalten hat, die heute als asthetische
Diskurse firmieren.

Gerade dieser letzte Punkt ist ein entscheidender, da die durch Tatarkiewicz vorgenommene Bestimmung
der Asthetik als Wissenschaft und als theoretisierendes Prinzip grundsatzlich in der Tradition der Fassung
der Asthetik durch Alexander Gottlieb Baumgarten zu betrachten ist. Als eine eigenstandige Disziplin hat
die Asthetik nach Baumgarten eine Mittel- bzw. Mittlerstellung zwischen der Kunst und der Philosophie
einzunehmen und zwar als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis. Baumgarten begrindet die Asthetik
damit nicht nur in der Aisthesis, sondern er spricht der sinnlichen Wahrnehmung ein eigenstandiges - wenn
auch dem verstandesmafigen Erkennen untergeordnetes - Erkenntnisvermdégen zu, das es wiederum
seinerseits wissenschaftlich zu untersuchen gilt (vgl. Bilstein/Zirfas 2009: 7 f.).

Im Hinblick auf die hier anzustellenden Betrachtungen des Asthetischen Lehrens ist es allerdings zunachst
einmal weniger von Bedeutung, Asthetik als wissenschaftliche Disziplin weiter auszubuchstabieren. Auch
liegt kein primares Interesse darin, zu bestimmen, was Schdnheit oder Geschmack historisch konkret
bedeuten oder was Kunst ist, sein kann und sein soll; das muss und kann auf einer anderen Ebene geklart



werden. (Anm.: Da konkrete Positionen und Ausformungen in diesem Kontext nur Uber die Analyse der
dementsprechenden wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurse sichtbar gemacht werden kénnen,
ware eine Rekonstruktion historischer und gegenwartiger asthetischer Begriffe, Ideen, Konzeptionen und
Realitadten in ihren wechselseitigen Verschrankungen, Erscheinungen und Wirkungsweisen unumganglich.
Diese Aufgabe bzw. Notwendigkeit ist hier zwar stets mitzudenken, jedoch einsichtigerweise nicht
systematisch zu realisieren (vgl. hierzu z. B. Eco 2004; Hauskeller 1998; Tatarkiewicz 2003).)

Bezogen auf einen Begriff oder ein Konzept des asthetischen Lehrens kdnnte die mit der Systematik von
Tatarkiewicz entfalteten Idee von Asthetik aber beispielsweise auf die Méglichkeit der Entwicklung einer
Asthetik des Lehrens im Sinne einer Wissenschaft bzw. einer Lehre verweisen, die Aspekte wie die
Schénheit bzw. Kunstférmigkeit von Lehren und Lehrprozessen bzw. Lehrsituationen in den Blick nehmen
kdonnte. Ein solches Vorhaben wirde jedoch eine normative Bestimmung von Schénheit und Kunstférmigkeit
notig machen, was angesichts moderner asthetischer Diskurse und Paradigmen auch die Herausforderung
implizieren wirde, generell die Verwendung des Schdnheitsbegriffes legitimieren zu missen. (Anm.: Hierflr
bedulrfte es freilich zunachst einer grundsatzlichen Klarung, ob der Begriff des Schénen im Hinblick auf
Lehren Uberhaupt als angemessen erscheint.) Dadurch, dass sich erstens asthetische Diskurse spatestens
seit der Ausformulierung einer , Asthetik des HaRlichen“ durch Karl Rosenkranz (1853) auf mehr oder auf
anderes als nur auf das Schéne (Anm.: Dies soll allerdings nicht bedeuten, dass das Schdne bzw. die
Schdnheit seitdem als eine irrelevante GréfRe zu erachten ware. Ganz im Gegenteil: Schénheit wird in
Kontexten einer Universalisierung des Asthetischen zu einer zentralen Schliisselkategorie des Lebens. Das
Streben nach Schdnheit bzw. das Teilhaben an Schdnheit ist seit geraumer Zeit zu einem Zwang geworden.
Der Traum der bzw. von der Schénheit birgt dabei nicht nur die ,Versprechen der Unverganglichkeit und
Unwiderstehlichkeit” (Liebau/Zirfas 2007: 12), sondern auch das Versprechen des Erfolgs und des Gllicks.
Schoénheit wird dabei nicht nur erneut zu einer Norm bzw. zu einem Gradmesser menschlicher Existenz,
sondern Schdnheit entwickelt sich zu einem Machtfaktor, wie Winfried Menninghaus (2003) beschreibt. Die
VerheiBungen der Schdnheit lassen die Realisierung derselben letztlich zu einem Zwang werden, dem sich
das einzelne Subjekt ausgesetzt sieht.) und das Kunstschdone beziehen, sich zweitens die
Verwendungsweisen des Kunstbegriffes im Zuge der Entgrenzung und Hybridisierung der Klinste in der
Spéat- oder Postmoderne zusehends verkomplizieren und drittens die sogenannte Asthetisierung des Lebens
oder die asthetische Durchdringung des Lebens den Asthetik-Begriff zu einem Containerbegriff werden
l&sst, misste sich eine Asthetik des Lehrens dabei nicht nur der Herausforderung einer begrifflichen
Orientierung und Positionierung im Kontext diskursiv gepragter, historisch entwickelter, asthetischer Ideen
stellen, sondern sie mUsste insbesondere auch die realen gesellschaftlichen und kulturellen Veranderungs-
und Transformationsprozesse von Kunst und Asthetik so in den Blick nehmen, dass eine zeitgeméaRe
asthetische Perspektivierung des Lehrens vonstattengehen kénnte.

Tatarkiewicz verweist zwar in seiner Perspektive in einer durchaus auch heute noch zutreffenden Art und
Weise darauf, dass Asthetik sowohl Produktion als auch Rezeption von Kunst in den Blick zu nehmen habe
und Asthetik als Disziplin zugleich deskriptive wie auch normierende Betrachtungsweisen beinhaltet und
diese wiederum als historisch wandelbar zu beschreiben sind. Dennoch scheint es nun hinsichtlich einer
Bestimmung dessen, was asthetisches Lehren sein kénnte, notwendig zu sein, auch die eben angedeuteten
aktuellen semantischen Implikationen eines erweiterten Asthetik-Begriffes in den Blick zu nehmen.

In diesem Sinne erdffnet die thesenférmige Bestimmung der Asthetik durch Hartmut Béhme (1995) eine
erganzende, erweiternde und dadurch die engfuhrende Position von Tatarkiewicz ein Stlck weit



relativierende Perspektive, die zugleich eine Verbindung zum Begriff des Asthetischen herzustellen vermag.
Boéhme geht grundsétzlich davon aus, dass Asthetik nicht nur Kunst zum Gegenstand haben kann, sondern
in einem offeneren Sinn als ,Theorie und Analyse des Asthetischen” in ,Alltag, Gesellschaft, Kunst und
Natur” (ebd.: 246) verstanden werden muss. Um dies zu scharfen, unterscheidet Bohme zwischen der
Asthetik als einem bewussten und reflektierten bzw. reflektierenden Prinzip und &sthetischen Situationen,
die im asthetischen Akt der Aufmerksamkeit die Trennung zwischen (wahrnehmendem und bzw. oder
schaffendem) Subjekt und (wahrgenommenem und bzw. oder geschaffenem) Objekt aufheben wirden
sowie asthetischen Prozessen, in denen sich das Asthetische als spezifischer Modus von Wahrnehmung und
Hervorbringung realisiert. Asthetische Situationen und &sthetische Prozesse sind damit als emergente und
prasenz-evozierende Phanomene zu verstehen, die sich durch eine ,,hermeneutische Endlosigkeit” (ebd.:
247), sprich durch ein umfassendes Signifikant-Werden aller Erscheinung und aller Wahrnehmung
auszeichnen. Das Asthetische, so kdnnte man an dieser Stelle schlussfolgern, konstituiert sich somit situativ
in einem prozessualen Akt des sinnlich-leiblichen Thematisch-Werdens (vgl. Mollenhauer 1996) eines
wahrnehmenden und/oder gestaltenden Subjekts hinsichtlich eines Objekts oder Phanomens, das
Uberhaupt erst durch diesen Akt - den Immanuel Kant (vgl. 1974: 124 f.) mit der Idee des ,interesselosen
Wohlgefallens” belegt hat - als asthetisches konstituiert wird. Das asthetische Phanomen wiederum
seinerseits affiziert etwas dem Subjekt In-Erscheinung-Tretendes als die rezeptive und spontane Leiblichkeit
dieses Subjekts derart, dass die Wahrnehmung und/oder die Hervorbringung dieses Etwas um ihrer selbst
willen geschieht oder geschehen. Anders ausgedrickt kénnte man sagen: Indem mir etwas sinnlich wird,
bringe ich dieses Etwas und Uber dieses Etwas auch mich selbst als etwas hervor. Meine Sinnlichkeit wird
dabei sowohl hinsichtlich dieses Etwas als auch hinsichtlich ihrer selbst thematisch. In diesem Sinne kénnen
asthetische Situationen als selbstreferenzielle Situationen und asthetische Wahrnehmungen und
Handlungen als Referenzialitdt und Selbstreferenzialitat ineinander verwebende Wahrnehmungen und
Handlungen verstanden werden (vgl. z. B. Waldenfels 2015). In dieser Perspektive kann nunmehr auch
zwischen der Aisthesis als einem grundlegenden menschlichen Vermégen und dem Modus des Asthetischen
unterschieden werden, da offenbar nicht alle sinnlichen Phanomene und nicht alle sinnlich erfahrenen
Situationen zugleich auch als asthetische zu qualifizieren sind (vgl. z. B. Welsch 1993, 2003).

Obwohl das Asthetische nach Martin Seel (2003: 44) ,kein abgegrenzter Bereich neben den anderen
Lebensbereichen” darstellt, sondern als ,eine unter anderen Lebensmaéglichkeiten, die von Zeit zu Zeit
ergriffen werden kann, wie man von Zeit zu Zeit von ihr ergriffen werden kann” zu erachten ist, so ist das
Asthetische dennoch trennscharf zu identifizieren: ,In einer Situation, in der dsthetische Wahrnehmung
wachgerufen wird, treten wir aus einer allein funktionalen Orientierung heraus. Wir sind nicht langer darauf
fixiert (oder nicht I[anger allein darauf fixiert), was wir in dieser Situation erkennend und handelnd erreichen
kénnen. Wir begegnen dem, was unseren Sinnen und unserer Imagination hier und jetzt entgegenkommt,
um dieser Begegnung willen.” (Ebd.) (Anm.: Gleiches gilt natdrlich far den Akt der asthetischen
Hervorbringung von etwas.) Das Asthetische markiert nach Seel damit also sowohl eine bestimmte
Verfasstheit menschlicher Existenz, die sich durch ein Gewahrsein fur Gegenwartigkeit auszeichnet, als
auch eine bestimmte Verfasstheit von Objekten und Phanomenen, die in ihrer ,besonderen Prasenz in
Erscheinung treten. Eine asthetische Situation kommt nach Seel sodann nur zustande, wenn beide
Verfasstheiten zusammenfallen: ,Die Verfassung asthetischer Objekte ist nur im Licht ihrer moglichen
Wahrnehmung und die Verfassung der asthetischen Wahrnehmung ist nur im Licht ihrer méglichen
Gegenstande begreiflich.” (Ebd.: 45 f.) Grundsatzlich wird nach Seel zwar jedweder Gegenstand oder
jedwedes Phanomen, das sinnlich - also aisthetisch - wahrgenommen wird, auch asthetisch

-10 -



wahrgenommen, wenn sich der oben beschriebene, spezifische situative Zu- oder Umstand einstellt;
dezidiert asthetische Phanomene und Gegenstande allerdings sind nur solche, deren Wesen ausschlieRlich
auf Erscheinung oder auf In-Erscheinung-Treten hin ausgelegt ist. Grundsatzlich sind asthetische Objekte
also , Objekte in einer besonderen Situation der Wahrnehmung oder fir eine solche Situation; sie sind
Anlasse oder Gegebenheiten einer bestimmten Art des sinnlichen Vernehmens.” (Ebd.) Genuin asthetische
Objekte sind nach Seel jedoch nur Kunstgegenstande bzw. Kunstphanomene, die in einer herausgehobenen
Art und Weise eine besondere ,Polung des Sehens, Horens, Tastens, Riechens und Schmeckens” (ebd.: 50)
evozieren. Wobei bei ihm auch andere Objekte, die nicht genuin asthetisch sind, in einen besonderen
Wahrnehmungsmodus eintreten kénnen, namlich wenn diese Gegenstande auf aisthetischer Ebene das
Asthetische implizieren. (Anm.: So kdnnen beispielsweise vom Baum fallende Blatter eine dsthetische
Wahrnehmung initiieren, die dann in einer artifiziell hergestellten Form prasent wird.)

Analog sind asthetische Wahrnehmungen also auch als eine besondere Kategorie oder als eine ,besondere
Polung” oder ,besondere Akzentuierung” sinnlicher Wahrnehmungen zu verstehen, namlich als solche, die
Wahrnehmungs-Wahrnehmungen und damit eine Wahrnehmungs-Gegenwartigkeit oder Wahrnehmungs-
Gewahrheit konstituieren. Die kategoriale Differenz zwischen asthetischen und anderen Formen der
sinnlichen Wahrnehmung zeigt sich fur Seel dort, ,wo [...] eine propositionale, eine begrifflich artikulierte
Wahrnehmung” (ebd.) im Sinne der Wahrnehmung von etwas begrifflich Bestimmtem als Voraussetzung
dafur fungiert, etwas als etwas ,,in der unibersehbaren Fllle seiner Aspekte, [...] in seiner unreduzierten
Gegenwartigkeit wahrnehmen zu kénnen.” Das sinnliche Erfassen einer konkret in Erscheinung tretenden
~phanomenalen Prasenz” von etwas in seiner ,,phanomenalen Individualitat” (ebd.: 52) wird damit zum
Kernpunkt einer asthetischen Wahrnehmung bzw. einer Wahrnehmung des Asthetischen.

In Anlehnung an Hans-Ulrich Gumbrecht (2004) kénnte man angesichts dieser Bestimmung einer
asthetischen Situation weiterhin sagen, dass asthetische Wahrnehmungen und asthetische Situationen
zunachst auf die Erzeugung und das Vernehmen von phanomenaler Prasenz ausgelegt sind, aber genau
dadurch auch Sinneffekte produzieren. Das Asthetische wéare demnach ein ,,Ort”, an dem das Materiell-
Sinnliche und das Hermeneutisch-Sinnhafte so in eins fallen, dass sich Wahrnehmung und Bestimmung von
etwas als etwas in einem interferenten und interdependenten Verhaltnis befinden. Dieses
Spanungsverhaltnis wiederum kénnte schlieBlich als konstitutives Begrindungsmoment des oben
beschriebenen (Selbst-)Thematisch-Werdens des Subjekts in asthetischen Situationen erachtet werden.

Dieses situativ initiierte (Selbst-)Thematisch-Werden geht offenbar nicht in einer logozentristisch
strukturierten ,Urteilsasthetik” (B6hme 2014: 23) auf. Vielmehr muss es als ein emergentes Prinzip
verstanden werden, dass sich in der und durch die Wirksamkeit dessen, was Gernot Béhme als Atmosphare
beschreibt, namlich die ,gemeinsame Wirklichkeit des Wahrnehmenden und des Wahrgenommenen* (ebd.:
34) zeigt. Asthetische Situationen wirden sich in Anlehnung an B6hme somit als Kontexte fassen lassen, in
der die ,Wirklichkeit des Wahrgenommenen als Sphare seiner Anwesenheit und die Wirklichkeit des
Wahrnehmenden, insofern er, die Atmosphare spurend, in bestimmter Weise leiblich anwesend ist” (ebd.)
zusammenfallen. Das Asthetische erzeugt demnach eine Atmosphare, die sinnlich emergent werden kann,
wenn das Wahrgenommene als etwas spezifisch Asthetisches erkannt wird.

Flr eine Betrachtung asthetischen Lehrens ist dies nun insofern von Bedeutung, als dass asthetisches
Lehren auf die Erzeugung derartiger prasentisch-emergenter Situationen sowie auf das Erzeugen
bestimmter (padagogischer) Atmospharen ausgerichtet sein musste. Dabei ware es die Aufgabe von
asthetischem Lehren, Menschen und Dinge oder Phanomene in der oben beschrieben Art und Weise situativ

-11 -



so zusammenzuflhren, dass sich der subjektive Modus des sinnlichen (Selbst-)Thematisch-Werdens bzw.
das Moment des Gewahr-Werdens der eigenen Sinnenleiblichkeit (vgl. Bittner 1990) angesichts des
asthetisch In-Erscheinung-Tretenden so entfalten kann, dass das Interferenz-Verhaltnis von sinnlicher
Wahrnehmung und sinnhafter bzw. sinngenerierender Bestimmung fur die Ziele und Zwecke von Unterricht
produktiv gemacht werden kann. Den (Schul-)Kuinsten wirde hierbei sodann eine besondere Bedeutung
zukommen, da sie - in Anlehnung an Martin Seel (2003) und Wolfgang Welsch (2003) - in einer
ausgezeichneten Art und Weise dazu in der Lage waren, diese Prozesse und Situationen in Gang zu bringen.
Asthetisches Lehren wiirde hierbei nicht nur ein Lehren in den, sondern insbesondere auch ein Lehren durch
die Klinste meinen.

In diesem Sinne kénnte man an dieser Stelle geneigt sein, die Herbart'sche Bestimmung der asthetischen
Darstellung der Welt als Hauptgeschaft der Erziehung oder des erziehenden Unterrichts (vgl. Herbart 1991)
aufzugreifen. Allerdings muss man hierbei sehr vorsichtig sein, da es bei Herbart nicht oder nur auBerst
bedingt um Asthetik bzw. das Asthetische im hier entfalteten Sinn geht. Vielmehr versteht Herbart Asthetik
als allgemeine ,Anschauungs- und Wahrnehmungslehre” von ,,Wert- und Verhaltnisbestimmungen*
(Ehrenspeck 1998: 274). Die allgemeine Asthetik ist dabei fiir Herbart der Rahmen, sowohl fiir das
Padagogische als auch fur das Prinzip ethisch-moralischer Urteilsbildung, auf das Unterricht letztlich
abzuzielen habe. Die asthetische Darstellung der Welt meint somit bei Herbart letztlich nicht die
padagogisch-unterrichtliche Indienstnahme der Kinste, sondern die Gestaltung einer ,,Umwelt flr die
Ubung der asthetisch-ethischen Urteile des Educandus* (ebd.). Insofern sind die Uberlegungen Herbarts fir
eine Untersuchung asthetischen Lehrens allerdings doch von Interesse, da die Idee der Fassung des
Ethischen im Asthetischen durchaus einen Topos markiert, der fiir die Gestaltung eines Unterrichts, der das
Prinzip der Erziehung mittels der didaktischen Prasentation von Welt-Ausschnitten mitdenkt, nicht
unerheblich ist. Bei ihm werden die antiken Vorstellungen von der Nutzlichkeit der Kiinste wieder virulent.
Kunst kann in diesem Sinne als eine Technik (altgr. Téxyvn - téchne, von dem das Wort Kunst etymologisch
abstammt und das auf ein praktisches Kénnen verweist) verstanden werden, die nicht nur den Aspekt des
Lehrens und Lernens miteinschlieRt, sondern ebenso auf die ethischen Dimensionen von gut und schlecht
(asthetisch gesprochen von schén und hasslich) verweist und eine asthetische bzw. aisthetische - also eine
ganzheitliche - Sicht auf die Welt verlangt. So ware die Eintibung von ethischen Urteilen immer auch eine
asthetische. Man kénnte hier auch eine Weiterfihrung der Lock’schen Gentlemanerziehung sehen, die
darauf abzielt, dass sich das moralisch Gute auch in einer asthetischen Form beim Menschen auBert, etwa
als Geschmacksbildung.

Fuhrt man diesen Gedanken nun weiter, dann wiirde das Asthetische auch als normatives Prinzip fur die
Gestaltung und Zielbestimmung von Unterricht bedeutsam werden - und zwar in einer doppelten Art und
Weise: Wenn asthetisches Lehren darauf abzielt, eine asthetische Urteilsfahigkeit zu vermitteln, dann muss
nicht nur zwangslaufig die Frage danach gestellt werden, anhand welcher Unterrichtsinhalte diese Fahigkeit
ausgebildet werden soll. Ansonsten wirde dann generell Geschmacksbildung zu einem Kernbereich eines
Unterrichts werden, der die Schulerinnen und Schuler auf die subjektiven Wahl- und Gestaltungszwange des
Lebens in der Post- oder Spatmoderne vorbereiten mdchte. Wenn, wie Thomas Ziehe es bereits vor Gber 20
Jahren ausdrlckte, aus offenen Denkmdglichkeiten des Lebens Verunsicherungsnétigungen werden, und
wenn aus Wahl- und Gestaltungsmaglichkeiten Wahl- und Gestaltungszwange werden (vgl. Ziehe 1996: 117
ff.), dann muss Unterricht einerseits im Ganzen danach fragen, was flr das Leben sinnhaltig und
sinngenerierend ist. Andererseits muss der Unterricht die Heranwachsenden dazu befahigen,
Wahlentscheidungen zu treffen und zu legitimieren sowie die Anforderungen einer subjektiven Gestaltung

-12 -



und Bewertung des Lebens zu bewaltigen. Geschmacksbildung kdnnte hierflr ein wichtiger Baustein sein:

»Betrachtet man den Geschmack nicht nur als ein physiologisches Geschehen, sondern als ein
allgemeines &sthetisches Vermdgen, so erscheint er als Kompetenz, Ahnlichkeiten und Unterschiede
wahrzunehmen, Gleiches von Ungleichem zu unterscheiden, asthetische Identitaten und Differenzen
benennen und bewerten zu kénnen. Das setzt voraus, dass das Individuum in Geschmacksbelange
involviert ist. Geschmack setzt die leibliche und sinnliche Teilnahme an materiellen, kulturellen oder
sozialen Sachverhalten voraus: Ich habe mir Gegenstande einverleibt, zu Gemiute gefihrt oder ihre
soziale Bedeutungs- und Verwendungsweise kennengelernt. Geschmack ist asthetische Kompetenz.“
(Liebau/Zirfas 2011: 12)

Wenn sich die von Welsch schon zu Beginn der 1990er-Jahre konstatierte , Aktualitat des Asthetischen” (vgl.
Welsch 1993, 2003) nicht nur darin duBert, dass das Asthetische Einzug in (tendenziell) alle Bereiche des
Lebens gehalten hat, sondern wenn das Asthetische zunehmend ,,unsere Produktionsweisen und unser
Verstandnis von Wirklichkeit sowie unsere Erkenntnisformen” (ebd. 1993: 8) pragt, dann muss auch davon
ausgegangen werden, dass das Asthetische nicht nur zu einer universalen, sondern vielmehr zu einer
elementar-konstitutiven Kategorie des Lebens geworden ist. (Anm.: Mit Karl Heinz Bohrer (1993) muss an
dieser Stelle notwendigerweise relativierend festgehalten werden, dass die Diagnose einer
Universalisierung des Asthetischen - wie grundsatzlich alle Universalisierungsthesen - stets der Gefahr
ausgesetzt ist, in einer oberflachlichen und pathetischen Beschwdrung des Asthetischen und damit in einer
problematischen Selbstreferenzialitat zu enden. Wie tragfahig die Entgrenzungsidee tatsachlich ist und wo
Grenzen des Asthetischen auszumachen sind, muss immer wieder erfragt werden. Nur so kann daraus eine
tragfahige, modellhaft-theoretische Vorstellung von gesellschaftlichen Entwicklungen entstehen, mit der
dann auch wirklich lebensweltliche Transformationen erklart werden kénnen.) Geschmacksbildung ware
angesichts dessen eine tatsachliche Schlisselkompetenz zur Bewaltigung eines asthetisierten Lebens.

Asthetisches Lehren miisste vor diesem Hintergrund das Ziel verfolgen, diese hier beschriebene Fahigkeit
der sinnlichen Unterscheidung anzubahnen und zwar anhand von ausgewahlten asthetischen
Gegenstanden oder Phadnomenen. Asthetisches Lehren wiirde in diesem Fall einen nachsten
Bedeutungshorizont eréffnen, ndmlich das Lehren des Asthetischen. Abermals wéaren es sodann die (Schul-
)KUnste, die hierflir in den Blick zu nehmen waren, da gerade rezeptive und produktive kiinstlerisch-
asthetische Prozesse und Produkte oder Phanomene und Ereignisse besondere Anspriiche an die sinnliche
Unterscheidungsfahigkeit des Menschen stellen (vgl. Liebau/Zirfas 2008). Kunst verdichtet Wahrnehmung
und Ausdruck, evoziert Erscheinungs- und Bedeutungshaftigkeit und macht die Hergestelltheit kultureller
Objektivationen erfahrbar. Die Bildung kunstasthetischer Gestaltungs- und Wahrnehmungsfahigkeit im und
durch schulischen Unterricht ware in dieser Perspektive eine Schlisselkategorie zur Be- und Verhandlung
menschlicher Selbst- und Weltverhéltnisse. Asthetisches Lehren wiirde daher im Modus des Lehrens des
Asthetischen auf die Anbahnung einer differenzierten sinnlichen Wahrnehmungs- und Erfahrungsfahigkeit
des Subjekts abheben und Wahrnehmungs- bzw. Gestaltungsformen und Wahrnehmungs- bzw.
Gestaltungsinhalte didaktisch so restrukturieren, dass ein In-Bezug-Setzen von Wahrnehmungen,
Erfahrungen, Imaginationen und performativen Handlungsvollzigen derart moglich wird, dass sich ein
differenziertes und kritisches asthetisches Auffassungs- und Gestaltungsvermoégen entwickeln kann. Kurz:
Asthetisches Lehren wiirde in dieser Perspektive im Kern die &sthetische Bildung des Subjekts in den Blick
nehmen und in das Zentrum des Unterrichts stellen.

-13 -



»Asthetische Lehren“ im Horizont des Begriffs , Lehren*

Verfolgt man die hier er6ffnete Logik nun weiter und wendet die Perspektive an dieser Stelle auf den Begriff
des Lehrens, dann wirde asthetisches Lehren grundsatzlich dreierlei Implikationen aufweisen: eine formale,
eine inhaltliche, und eine methodische. In formaler Hinsicht wiirde asthetisches Lehren darauf abzielen,
Lehren als asthetisches Phanomen zu beschreiben und zu konzipieren oder Lehren unter asthetischen
Gesichtspunkten zu betrachten. Die inhaltliche Dimension asthetischen Lehrens wirde somit das Lehren
des Asthetischen sowohl hinsichtlich des Lehrens zu den Kiinsten, in den Kinsten und durch die Kinste als
auch in Bezug auf die Vermittlung unterrichtlicher Inhalte, an denen eine ,,Geschmackskompetenz”
entfaltet werden kann, umfassen. Asthetisches Lehren als methodisches Prinzip verstanden, wirde
schlieBlich auf die Ermdglichung subjektiver asthetischer Bildungsprozesse abzielen. (Anm.: Anzumerken ist
hier, dass die Dreiteilung rein aus epistemischen Grinden erfolgt und rein theoretischer Natur ist. In der
Praxis des Lehrens mussen diese Dimensionen naturlich Uber weite Strecken zusammengedacht bzw. als
ineinander verwoben verstanden werden.)

Um nun einerseits Lehren dementsprechend vielschichtig erfassen zu kénnen und andererseits nicht
vorschnell in eine normative oder praskriptive Betrachtungsweise zu verfallen und damit Ziele und
Verfahrensweisen festzuschreiben, erscheint es an dieser Stelle angebracht, den Begriff und das Phanomen
des Lehrens zunachst in rein strukturtheoretischer Hinsicht zu erfassen. Die hier zu behandelnde
Grundfrage lautet dementsprechend also: Wie 1asst sich die Struktur von Lehren beschreiben? Um dieser
Strukturfrage nachzugehen, bietet sich eine grundsatzlich didaktische Perspektive an, zumindest dann,
wenn man Didaktik als diejenige Wissenschaft versteht, die Unterricht im Allgemeinen und damit
organisierte Lehr-Lern-Kontexte als situative-prozessuale Phanomene der Vermittlung und Aneignung von
Wissens- und Kénnensformen erachtet. Didaktik beschaftigt sich in diesem Sinne sowohl mit der
Grundstruktur von Unterricht als auch mit den Handlungen der Personen, die am Unterricht beteiligt sind,
als auch mit den Inhalten, die im Unterricht behandelt werden (sollen) (vgl. z. B. Gléckel 1996; Kron 2000;
Terhart 2009).

Im Folgenden wird allerdings nur ein ganz spezifischer Ausschnitt des Faktorenkomplexes ,,Unterricht”
naher betrachtet, namlich die strukturelle Position derjenigen Person, deren unterrichtliche Aufgabe darin
besteht, die Inhalte so aufzubereiten und zu vermitteln, dass die Lernenden in die Lage versetzt werden,
sich selbsttatig eben diese Inhalte anzueignen oder anhand dieser spezifische Fahigkeiten und Fertigkeiten
im Sinne von Kompetenzen zu erwerben. (Anm.: Es geht hier also dezidiert nicht darum, Unterricht als
institutionalisiertes Handlungssystem im Ganzen zu beschreiben. Aus diesem Grund werden zunachst auch
die auBenstrukturellen Hintergrinde, Bedingungsfaktoren und Ziel- bzw. Funktionsbestimmungen von
Unterricht (also gesellschaftlich-kulturell-historische Rahmenbedingungen und Einflussfaktoren) nicht naher
in den Blick genommen. )

Diese Tatigkeit bezeichnet Wolfgang Stnkel (1996: 102) als ,,handlungsbezogenes Handeln". Diese Form
des Handelns impliziert nach Stnkel ein doppelt gerichtetes Interesse des Lehrenden, namlich einerseits
hinsichtlich der Unterrichtsinhalte, ihrer Organisation und Aufbereitung und andererseits hinsichtlich der
Schulerinnen und Schiler und ihrer Tatigkeit der Aneignung (vgl. ebd.: 99 f.). Vor dem Hintergrund dieser
doppelten Orientierung kann das Prinzip des handlungsbezogenen Handelns als ein Vermittlungshandeln
zwischen Inhalt und Schilerinnen und Schilern aufgefasst werden, dessen Grundlage bzw. Voraussetzung
wiederum die Tatigkeit der Artikulation des Unterrichtsgegenstandes ist. Das Vermittlungshandeln folgt

-14 -



damit didaktischen Grundsatzen und Logiken und zeigt sich demnach als eine eigenstandige Form sozialer
Handlung.

Im Rahmen dieser strukturtheoretischen Uberlegungen kdénnte diese spezifische Form des Handelns nun
ohne Weiteres mit dem Begriff des Lehrens belegt und bezeichnet werden, da Lehren - wie bereits zu
Beginn der vorliegenden Ausfuhrungen kurz dargestellt wurde - gemeinhin genau diese eben beschriebene
doppelte Tatigkeitsorientierung beinhaltet. Die Tatigkeit des Lehrens ist nur dann sinnhaltig, wenn man
davon ausgeht, dass jemand einer anderen Person (oder mehreren anderen Personen) etwas lehrt. Das
Prinzip des Lehrens verweist damit unhintergehbar auf den Aspekt der Vermittlung zwischen Inhalt und
Lernenden. Lehren kénnte damit als Synonym flr den etwas sperrigen Begriff des handlungsbezogenen
Vermittlungshandelns (Stnkel 1996) geltend gemacht werden. Rein strukturtheoretisch ist dies auch
zutreffend - zumindest dann, wenn man sich ausschlieBlich fir die theoretische Elementarstruktur dieser
Handlungsform interessiert. Das Handlungsphanomen ,Lehren” ware in seiner theoretischen Gestalt damit
erfasst und hinreichend beschrieben. Die Erdrterung kénnte an dieser Stelle abgeschlossen werden, da
~Lehren” in theoretisch-systematischer Hinsicht als eine kategoriale Form padagogischen Handelns
ausgewiesen ware, insofern padagogisches Handeln allgemein als Lernunterstitzungshandeln angesehen
werden kann. Lernen und Lernunterstitzung sind dabei komplementare Handlungsformen, deren differente
Gerichtetheit - die des Lehrenden auf die Vermittlung zwischen Inhalt und Lernenden und damit auf das
Handeln des Lernenden, die der Schilerin oder des Schulers auf den anzueignenden Gegenstand - die
Komplexitat einer padagogischen Situation bedingt (vgl. z. B. Prange/Strobel-Eisele 2015: 13).

Komplizierter wird es jedoch, wenn man sich nicht nur flr das theoretische Phanomen interessiert, sondern
sich auf die Ebene der Diskurse begibt und danach fragt, welche Konnotationen und Implikationen der
Begriff des Lehrens aufweist, wie er semantisch aufgeladen wird und welche normativen Erwartungen mit
ihm verbunden werden. Wie wird Lehren gedacht und wie soll es praktiziert werden? Fir welche Formen
und Ideen des Unterrichtens soll der Begriff des Lehrens stehen? Welche Uberzeugungen hinsichtlich des
Was, des Wie und des Warum von Unterricht werden durch den Begriff des Lehrens transportiert? (Anm.:
Auch der Begriff des Unterrichtens kénnte auf einer theoretischen Ebene als Bezeichnung des
handlungsbezogenen Vermittlungshandelns fungieren und damit ebenfalls als Synonym fur den Begriff des
Lehrens erachtet werden. Wie schon gezeigt werden konnte, fihrt Hermann Giesecke (1997: 79 ff.)
beispielsweise den Begriff des Lehrens in seiner Ubersicht iiber Grundformen padagogischen Handelns
Uberhaupt nicht auf. Wohl gibt es aber ein ganzes Kapitel zur Handlungsform des ,Unterrichtens”. Giesecke
erlautert bezlglich dieser Handlungsform grob dieselbe Struktur, die hier als theoretische Grundstruktur
des Lehrens bzw. als theoretische Grundstruktur der unterrichtlichen Aufgabe des Lehrenden bereits
entfaltet wurde.) All diese Fragen gilt es in Blick zu nehmen, wenn man jenseits einer deskriptiv-
theoretischen Betrachtungsweise herausfinden mdéchte, welche Ideen hinsichtlich des Handelns von
Lehrerinnen und Lehrern, ihrer Aufgaben und Funktionen durch den Begriff des Lehrens in den Diskurs Uber
Unterricht und Schule eingebracht werden und wie diese Ideen diskursiv wirksam werden.

Angesichts der Unmoéglichkeit, alle Diskurspositionen systematisch oder in ihren historischen Entwicklungen
und Verflechtungen oder Abgrenzungen zu erfassen, soll hier - analog zur Fassung des Asthetik-Begriffes -
anhand einiger als exemplarisch bzw. paradigmatisch erscheinenden Positionen eine Annaherung an die
diskursiv erzeugte Komplexitat des Begriffes ,Lehren” versucht werden.

Wichtig scheint hierbei zunachst einmal die Klarung spezifischer Vorannahmen oder Vorbedingungen, die
nach Ansicht Ewald Terharts (2009: 16 ff.) grundsatzlich das Nachdenken Uber das Lehren beeinflussen. In

-15-



Bezug auf Otto Willmanns Bestimmung des Lehrens als ,Lernenmachen” (vgl. Willmann 1889 zitiert nach
Terhart 2009: 16) weist Terhart zuallererst darauf hin, dass Lehren zwar stets auf das Lernen anderer
Menschen bezogen ist, dass dieser Bezug jedoch weder als kausal-mechanischer bzw. technologischer
Zusammenhang noch als exklusives Prinzip der Evozierung menschlicher Lernprozesse zu verstehen ist.
Des Weiteren hebt Terhart hervor, dass die Vorstellung Uber die Beschaffenheit dieses Bezugs stark davon
abhangt, welchen Lernbegriff man der Beschreibung des Zusammenhangs von Lehren und Lernen zugrunde
legt. Vor diesem Hintergrund unterscheidet Terhart (ebd.: 17 f.) in einer historisch-systematischen
Perspektivierung der Verwendungen des Begriffes zwischen einem , Erfolgsbegriff” und einem
»Absichtsbegriff* des Lehrens. Der Erfolgsbegriff beinhaltet die Auffassung, eine Handlung kénne nur dann
als Lehren eingestuft werden, wenn diese Handlung tatsachlich auch Lernprozesse initiiert hatte - was
ubrigens erstens heiBen wirde, dass man eine Handlung immer nur im Nachhinein als Lehrhandlung
qualifizieren kénnte und es zweitens moglich sein musste, evidente und kausale Zusammenhange zwischen
einer Lehrhandlung und einem Lernprozess herzustellen. Der Absichtsbegriff bindet das Vorhandensein von
Lehren an die Absicht, jemandem etwas lehren zu wollen. Der Absichtsbegriff operiert somit nicht mit einem
mechanistisch-deterministischen Verstandnis des Zusammenhangs von Lehren und Lernen. Vielmehr geht
er davon aus, dass Lehren und Lernen nur ,kontingent verbunden” (ebd.: 19) sind. Einsichtigerweise gibt
Terhart dem Absichtsbegriff sodann auch deutlich den Vorzug vor dem Erfolgsbegriff, da dieser das Lehren
sowohl als einen mdéglichen Bedingungsfaktor - und eben nicht als Determination - von Lernen erachtet als
auch Lernen als einen selbsttatigen, also subjektiven und konstruktiven Prozess anerkennt. Lehren ist damit
zwar als eine auf Lernen bezogene Handlung zu begreifen, aber dennoch sind Lehren und Lernen als
voneinander geschiedene Operationen anzuerkennen (vgl. Gruschka 2014: 31 ff.).

Asthetisches Lehren als Absichtsbegriff auszulegen, wiirde dementsprechend aber heiRen, nicht nur die
verschiedenen Lernmodalitaten oder Lernarten und Lernqualitaten von Schilerinnen und Schilern im Sinne
der Schilergemafheit des Lehrens in den Blick zu nehmen, sondern auch danach zu fragen, was
asthetisches Lehren erstens Uberhaupt intendiert und wie zweitens Unterricht dieser Lehrintention
entsprechend didaktisch strukturiert und methodisch ausgestaltet werden musste. In dieser
Absichtsperspektive misste damit geklart werden, ob asthetisches Lehren als spezifischer Modus des
Lehrens oder als spezifische Intention, jemandem etwas Asthetisches lehren zu wollen, konzipiert wird.
Darauf aufbauend ware sodann die Frage zu behandeln, wie asthetisches Lehren als Lehren, das auf die
Erzeugung der bereits beschriebenen prasentisch-emergenten Situationen sowie auf das Hervorbringen
bestimmter (padagogischer) Atmospharen, die asthetische Bildung ermdéglicht, situativ und prozessual zu
konzipieren ware. Was sind die Bedingungen, Mdglichkeiten und Grenzen der Lehrbarmachung asthetischer
Unterrichtsinhalte? Asthetisches Lehren wére dabei wohl nur dann gegenstandsbezogen sinnvoll zu denken,
wenn man die jeweiligen Unterrichtsgegenstande in ihren je eigenen Ansprichen an eine didaktische
Artikulation genau beschreibt. In diesem Sinne gibt es auch nicht die bildende Kunst, die Musik oder das
Theater als Unterrichtsgegenstand, sondern nur bestimmte Formen oder Ausschnitte von Theater, bildender
Kunst oder Musik, die jeweils ihre eigenen asthetischen Bildungspotenziale beinhalten. Auf diese
Trennscharfe musste asthetisches Lehren Wert legen, da vermutlich nur so die unterschiedlichen
Bildungsgehalte in ihrer jeweiligen Bedeutung fir die Bildungsprozesse der Schilerinnen und Schiler
greifbar werden. Es mag zwar auf den ersten Blick beinahe Uberflissig erscheinen, wenn man darauf
hinweist, die unterrichtliche Auseinandersetzung mit Rap oder Hip-Hop beinhalte andere Bildungspotenziale
als die Auseinandersetzung mit einer Bach-Kantate und die unterrichtliche Arbeit mit Music-Apps initiiere
andere Bildungsmaoglichkeiten als das Singen im Chor, doch erfolgt eine prazise strukturanalytische Klarung

- 16 -



von Bildungsgehalten in Zeiten outcome-orientierten Kompetenzdenkens im Rahmen der Bildungsstandard-
Logik tatsachlich immer weniger. Asthetisches Lehren kénnte hier die Notwendigkeit des Prinzips einer
bildungstheoretischen Strukturanalyse von Unterrichtsinhalten betonen.

Verallgemeinert man an dieser Stelle den Blick nun wieder, so wird deutlich, dass die Beschreibung dessen,
was Lehren ist oder sein kann scheinbar nicht ohne die Frage, ,,was Lehren zu sein habe" (ebd.) auskommt.
Das Nachdenken Uber Lehren mindet damit dann aber letztlich immer auch in eine Lehre des Lehrens und
damit in normative Dimensionen. Dies erscheint soweit als legitim, solange eine kritische Reflexion dieser
Normativitat stattfindet und nicht zu einer ideologischen Affirmation bestimmter Ideen des Lehrens fuhrt. Es
gilt also kritisch zu bedenken, dass Lehren als Prinzip und als Tatigkeit stets einen Zweck verfolgt, namlich
einen padagogischen, und damit nicht wertneutral gedacht werden kann. Erst die kritische Befragung
existierender und postulierter Logiken des Lehrens fuhrt aber dazu, dass die Konvergenzen und
Diskrepanzen zwischen Begriffen und Praxen erkannt werden kénnen. Es ist eben ein Unterschied, ob
danach gefragt wird, was der Begriff des Lehrens bedeutet oder ob versucht wird, zu bestimmen, was
jemand tut, wenn er lehrt. Die Aufdeckung der theoretischen, praktischen und diskursiven Semantiken des
Lehrens ist in Anlehnung an Gruschka somit der Schllssel dazu, Allgemeinbegriff und Inbegriff sowie
modellhafte Vorstellungen und tatsachliche Praktiken des Lehrens unterscheiden zu kénnen. Welche
konkrete Ausdrucksform das Lehren in der Praxis also findet, ist zwar theoretisch zu bestimmen, aber
letztlich nur empirisch einzufangen. In diesem Sinne ist es somit sowohl fur die Bestimmung des Begriffes
als auch fur die Charakterisierung der Tatigkeit relevant, ob Lehren als Zeigen, als Vormachen, als Anleiten
oder als Erklaren oder Darlegen verstanden wird (vgl. ebd.: 18). Die Betrachtung dieser Unterschiede ist
nicht zuletzt deshalb relevant, weil sich in der Beziehung zwischen Lehrendem und Lernenden unweigerlich
und unhintergehbar ein asymmetrisches oder hierarchisches Verhaltnis hinsichtlich des im Unterricht zu
behandelnden Gegenstandes niederschlagt. Begreift man Lehren als eine Mallnahme, die darauf
ausgerichtet ist, diese Asymmetrie abzubauen, dann ist es einsichtigerweise von elementarer Bedeutung,
wie man sich diesen Abbau methodisch vorstellt. (Anm.: Lehrmethoden waren in der Perspektive Gruschkas
Handlungen, die sich explizit und ausschlieBlich auf das Prinzip der Vermittlung von etwas an jemanden
beziehen. Wo jemand , prift, straft oder lobt, ist schon nicht mehr eindeutig von Akten des Lehrens zu
sprechen, eher schon von unterstitzenden MaBnahmen, vielleicht von Ersatzhandlungen, mit denen dem
Lehren aufgeholfen werden soll“ (Gruschka 2014: 18). Auch Handlungsformen wie Befehlen oder Beraten
waren nach Gruschka nicht als Lehrhandlungen zu verstehen, weil weder die reine Handlungsanweisung
noch ein Rat flr eine Problemlésung dem inhaltsbezogenen Vermittlungshandeln des Lehrens entsprechen
wurde.)

Um nun den Begriff bzw. das Phanomen des Lehrens kategorial naher zu erfassen, unterscheidet
beispielsweise Gerhard Steindorf (1981) vier Ebenen dessen, was als Lehren beschrieben werden kann und
benennt diese Ebenen mit ,Lehren im weitesten Sinne”, ,Lehren im weiteren Sinne“, ,Lehren im engeren
Sinne*” und , Lehren im engsten Sinne* (vgl. ebd.: 39 f.). Das ,Lehren im weitesten Sinne” meint dabei ,jede
Einwirkung, die einen Zuwachs an Wissen und Geschicklichkeit bei einem Menschen zur Folge hat. (Anm.: In
der Logik Terharts hatte man es hier tendenziell mit einem Erfolgsbegriff zu tun.) Die Vermittlung erfolgt
allgemein unbeabsichtigt, unbestimmt, beildufig. In diesem Sinne lehrt das Leben.” Das ,Lehren im
weiteren Sinn“, so Steindorf , bezieht sich auf mehr oder weniger absichtsvolle EinfluBnahmen, denen nicht
der Charakter des Schulischen anhaftet.” Fur Steindorf zahlen hierunter z. B. groRe philosophische oder
theologische Lehren oder aber auch beispielsweise das Lehrling-Meister-Verhaltnis. Das ,Lehren im engeren
Sinn“ hingegen ,zielt auf jede intendierte, reflektierte und methodisierte Einflussnahme auf das Lernen” ab

-17 -



(ebd.). Hierunter fallt nach Steindorf nun insbesondere das schulische Lehren, wobei ,Lehren im engsten
Sinn“ noch weiter beschrankt wird und zwar auf die verbale Darlegung von Sachverhalten in explizit
institutionell-unterrichtlichen Kontexten. Diese Unterscheidung ist nun in der Art hilfreich, als deutlich wird,
dass Lehren einerseits als Handlung - wobei sprachliche Handlung nochmals eine Spezifizierung und
Eingrenzung von Handlung darstellt - zu begreifen ist und andererseits als ein Phanomen, Ereignis oder
auch Artefakt verstanden werden kann, das lehrt, also sozusagen eine spezifische Wirkung besitzt, z. B.
eine philosophische oder theologische Lehre oder ganz einfach auch das Leben, das den Menschen etwas
lehrt. (Anm.: Inwiefern dies allerdings tatsachlich vollig unabhangig von menschlichen Handlungen gedacht
werden kann, ist eine andere Sache, da das Leben eines Menschen grundsatzlich als soziales zu verstehen
ist und Artefakte grundsatzlich durch menschliches Handeln konstituiert werden. Insofern musste man hier
auf die Natur blicken, die den Menschen etwas lehrt. Ob dies allerdings an dieser Stelle der weiteren
Begriffsfindung dienlich ist oder eher ein metaphorisches Reden bedeutet, soll hier nicht weiter beleuchtet
werden.)

Auf diese eben vorgestellte Unterscheidung Steindorfs bezieht sich auch Karl-Heinz Arnold (vgl. 2009: 31),
der in seinem Text ,Lehren und Lernen” eine sehr konzise und pragnante Definition liefert: , Als Lehren
(engl. teaching) wird das didaktisch geplante und damit auf systematischen Wissens- und Kénnenserwerb
von Schulern gerichtete Handeln einer Lehrperson im Unterricht bezeichnet. Lehrfunktionen kénnen auch
von didaktischen - und somit von ,Lehrern’ gefertigten - Materialien Ubernommen werden.” (Ebd.) Lehren
ist in dieser Definition unmittelbar oder mittelbar immer an einen Menschen und dessen spezifisch
intentionale - namlich didaktisch begriindete - Handlungen gebunden. Lehren kann somit als leiblich-
kognitive Aktivitat verstanden werden, die auf etwas abzielt. Dieses Etwas ist - wie oben bereits ausgefuhrt
- einerseits die Lernbarmachung eines Inhalts und andererseits die Unterstitzung der Aneignungstatigkeit
des Lernenden. Allerdings wird bei Arnold deutlich, dass es bezlglich der Unterrichtsgegenstande durchaus
Unterschiede im Hinblick auf ihre Lehrbarkeit gibt. In dieser Logik erscheinen nicht alle potenziellen
Unterrichtsinhalte als gleichermaBen gut lehr- und vermittelbar. Arnold verdeutlicht dies an den Beispielen
»Kreativitat”, , Kritikfahigkeit” und ,Einstellungen”. Hier zeigt sich zunachst, dass die Frage nach der
Lehrbarkeit derartiger Inhalte grundsatzlich davon abhangt, welcher Begriff beispielsweise von Kreativitat,
Kritikfahigkeit oder dessen, was man als Einstellungen eines Menschen bezeichnet, den didaktischen
Uberlegungen zugrunde gelegt wird. Dariiber hinaus zeigt sich auch, dass das Lehren von Eigenschaften,
Fahigkeiten und Fertigkeiten, deren Erwerb bzw. Ausbildung stark an biografische Lernerfahrungen
gebunden ist, in der zeitlichen Begrenztheit didaktischer Lehrsituationen eher schwer zu realisieren ist.
Lehren erscheint angesichts dessen als eine Tatigkeit, die stark auf die Vermittlung objektivierbarer
Wissensformen und Tatigkeitsdispositionen bezogen ist. Das durch Lehren initiierte Lernen von Menschen
markiert damit nur einen kleinen Bereich des Spektrums mdéglicher menschlicher Lernformen,
Lernsituationen und Lernprozesse. Die eben angefuhrte Definition von Arnold vermag damit einen durchaus
prazise greifbaren Begriff des Lehrens zu generieren. Was sich im Einzelnen hinter der didaktisch
begrindeten Handlungsform , Lehren” verbirgt, bleibt dabei jedoch ein Stick weit offen.

Erganzend hierzu - und obwohl er den Begriff des Lehrens nicht eigens systematisch behandelt -
erscheinen nun die Uberlegungen Hans Gléckels (1996) zur Tatigkeit der Lehrerin oder des Lehrers an
dieser Stelle als geeignet, den Begriff und das damit bezeichnete Phanomen des Lehrens noch weiter
auszudifferenzieren. Um die situative und prozessuale Komplexitat des Lehrerhandelns erfassen zu kénnen,
arbeitet Glockel mit den Begriffen des ,Lehrgangs” und des ,Lehraktes”. Der Begriff des Lehraktes
wiederum wird unterteilt in die von Glockel sogenannten ,Lehrgriffe* und ,Lehrtechniken” (Steindorf spricht

-18 -



in seiner Systematik in diesem Kontext von , Lehrweisen”), wobei Gldckel den Lehrakt als kleinste ,sinnvolle
Handlungseinheit” (ebd.: 17), den Lehrgang als ,planmaBige Aufeinanderfolge der Unterrichtseinheiten“
(ebd.: 187) und Lehrgriffe und Lehrtechniken als - durchaus erlernbare - situativ-punktuelle
EinzelmaBBnahmen (z. B. Fragen, Auffordern, Erklaren, Anleiten usw.) begreift. Hierbei zeigt sich, dass durch
die Verwendung dieser Begriffe eine Fokussierung von Unterricht aus der Perspektive der Lehrkraft
vorgenommen wird. Auf den ersten Blick kdnnte dies als eine veraltete Form der Betrachtung von
Unterricht erscheinen, da sie lehrerzentriert ist und die meisten Unterrichtsdiskurse heute eher die
Schulerperspektive fokussieren, da ein am Outcome orientierter Unterricht der Lerntatigkeit der
Schulerinnen und Schiler tendenziell mehr Aufmerksamkeit widmet als der Lehrerposition, die eher mit der
Input-Perspektive verbunden wird. Bei genauerer Ausdeutung der Perspektive Gléckels bestatigt sich dieser
Eindruck jedoch nicht oder nur sehr bedingt: Zunachst einmal wird namlich deutlich, dass das
Lehrerhandeln stets als unterrichtlicher Bedingungsfaktor des Schulerhandelns zu verstehen ist - egal wie
Unterricht gestaltet ist. Schilerhandeln ist demnach - insofern es hier momentan und idealiter auf die
Aneignungstatigkeit reduziert wird und andere Handlungsdimensionen unberlcksichtigt bleiben -
grundsatzlich von den Handlungen der Lehrkraft abhangig bzw. immer als in Auseinandersetzung mit den
Handlungen der Lehrkraft erfolgend zu beschreiben.

Angesichts dieses Verstandnisses ist es naheliegend, mit Lutz Koch (2015: 123) Lehren als ,,Veranlassung
des Lernens” im Sinne eines ermoéglichenden Handelns in den Blick zu nehmen. Bei Koch ist dieses Handeln
allerdings exklusiv auf Erkenntnisermdéglichung und damit auf Wissensermdglichung bezogen. (Anm.:
Anzumerken ist hier, dass Koch systematisch mehre Formen von Wissen differenziert, namlich ,,in ein
Wissen, das ohne Konnen fur sich selbst sinnvoll ist, in ein Wissen, das bereits als solches ein Kénnen ist (z.
B. das mathematische Wissen), ferner ein Wissen, das zum Kénnen hinzutreten muss und endlich ein
Kénnen, in dem Wissen und Handeln eines sind, wie es Ryle mit seinem Begriff des knowing how
vorgeschwebt hat” (Koch 2015: 22 f.). Ob bzw. inwiefern diese Unterteilung hinreichend und angemessen
ist, soll an dieser Stelle nicht weiter erdrtert werden. Entscheidend flr die hier anzustellenden
Betrachtungen ist der Umstand, dass Koch damit versucht, die Komplexitat dessen, was Wissen genannt
wird und wie es gelehrt werden kann, sichtbar zu machen. Damit wird nicht nur die landlaufige Annahme,
im traditionellen schulischen Unterricht wiirde durch reine Wissensvermittlung der Aspekt der Anwendung
bzw. der Praxisbezug (in einem umfassenden praxeologischen Sinn) vernachlassigt, problematisiert,
sondern es wird auch deutlich, dass Kénnen als leibgebundenes Prinzip nur in einer transformierten Form
als Wissen gelehrt werden kann, da Kénnen selbst nicht direkt versprachlicht werden kann.)

Der Begriff des Lehrens wirkt dadurch sehr viel starker normativ aufgeladen bzw. deutlich exkludierender,
als dies bei den Reflexionen Gruschkas (2014) und Terharts (2009) bzw. bei den
Systematisierungsversuchen Steindorfs (1981) und Glockels (1996) der Fall ist. Allerdings legitimiert Koch
diese spezifische Beschrankung auf einer strukturtheoretischen Ebene: Er reduziert den Zweck der Schule
nicht auf das Prinzip des Erwerbs funktionaler Fahigkeiten und Fertigkeiten, sprich Kompetenzen. Koch geht
vielmehr davon aus, dass die Schule in einer umfassenden und allgemeinen Art und Weise den
Schulerinnen und Schilern die Méglichkeit eré6ffnen musse, die Dinge der Welt verstehen zu kénnen, und
dies in unterrichtlichen Kontexten unausweichlich nach einer artifiziellen, namlich logisch strukturierten
Methode. Logischer Wissenserwerb wird somit zum Kern dessen, was Unterricht lern- und
bildungstheoretisch zu leisten vermag. Das Prinzip des ,Verstehenlehrens”, wie es von Martin Wagenschein
in den 1970er-Jahren (vgl. 1977) entwickelt wurde und in neuester Zeit zum Beispiel bei Andreas Gruschka

-19 -



(2011) wieder auftaucht, wird dabei folgerichtig zum Kern der Tatigkeit der Lehrerin oder des Lehrers.
Dennoch - oder gerade deshalb - wirde asthetisches Lehren an dieser Stelle mit Nachdruck danach fragen,
inwiefern diese logozentristische Sichtweise auf Unterricht sowie auf die Vermittlungs- und
Aneignungstatigkeiten durch das Prinzip der sinnlich-leiblichen Erfahrung im Sinne einer eigenstandigen
Form der Welt-Erkenntnis erganzt werden musste. Vor dem Hintergrund der drei elementaren
Weltzugangsmodi des Menschen, also dem theoretischen, dem praktischen und dem sinnlichen, kénnte
asthetisches Lehren hier unter Umstanden eine Llcke flllen oder auf einen blinden Fleck verweisen, den es
methodisch auszufillen gilt. Asthetisches Lehren wére dementsprechend nicht als ein Einspruch gegen oder
als ein Alternativmodell fir die von Koch entwickelte Idee logischen Lehrens - ganz im Gegenteil: Wenn es
in Anlehnung an Lutz Koch (2015: 19 f.) im Unterricht nicht um funktionale Kenntnisse, sondern um
Erkenntnis gehen soll, dann wirde asthetisches Lehren eine bestimmte Ebene der Ermdglichung
menschlicher Erkenntnisbildung in dem Blick nehmen und zwar diejenige, die der asthetischen
Auseinandersetzung mit der Welt oder der Auseinandersetzung mit asthetischen Phanomenen in der Welt
entspringt.

Mogliche Perspektiven und Implikationen , @sthetischen Lehrens” im Uberblick

Vor dem Hintergrund der bisher angestellten Uberlegungen, begriffstheoretischen Klarungen und
hermeneutischen Ausdeutungen scheint sich nun an dieser Stelle zunachst einmal die Vermutung zu
bestatigen, dass sich aufgrund der semantischen Mehrdimensionalitat der zugrundeliegenden
Begrifflichkeiten wohl nur schwerlich eine trennscharfe oder eindeutige Definition dessen, was asthetisches
Lehren meint oder sein kann, finden lasst. Vielmehr scheint sich im Kontext der hier anzustellenden
Untersuchungen - wie bereits vermutet - eine Vielzahl mdglicher Bezugshorizonte, Perspektiven und
Implikationen zu eréffnen, die sich vorlaufig wie folgt systematisieren und zusammenfassen lassen:

In formaler Hinsicht béte das begriffliche Konstrukt asthetischen Lehrens demnach zunachst einmal die
Méglichkeit zu einer Neu- und/oder Andersperspektivierung von Lehrerhandeln bzw. der Tatigkeit des
Lehrens im Allgemeinen und wirde daher insbesondere darauf abzielen, Lehren als asthetisches Phanomen
zu beschreiben bzw. die Tatigkeit des Lehrens unter asthetischen Gesichtspunkten zu betrachten. Aus einer
solchen Perspektive kénnte es unter anderem gelingen, spezifische Aspekte wie performative, mimetische
und gestalterische Dimensionen des Lehrerhandelns sowie bestimmte methodische Vorgehensweisen
verstarkt in den Blick zu nehmen. Der Fokus kdnnte sich in diesem Zusammenhang insbesondere auch auf
die bereits an anderer Stelle ausfuhrlich erlauterte Erzeugung und Gestaltung bestimmter (padagogischer)
Atmospharen (Umgebungen, Lehrraume) richten, in denen Menschen und Dinge bzw. Phanomene situativ
so zusammengefuhrt werden kénnen, dass das Interferenz-Verhaltnis von sinnlicher Wahrnehmung und
sinnhafter oder sinngenerierender Bestimmung flr die Ziele und Zwecke von (schulischem) Unterricht
produktiv gemacht werden kann.

In dieser ersten Perspektive stiinden damit zunachst einmal weniger die asthetischen Lernprozesse der
betreffenden Schulerinnen und Schiler im Zentrum der Betrachtungen, sondern es ginge vielmehr darum,
die Asthetik des Lehrens - oder genauer gesagt die &sthetischen Dimensionen des tatigen Vollzugs dessen,
was Lehren genannt wird - genauer zu betrachten, um sie fur ein tieferes Verstandnis von Unterricht oder
von Unterrichten im Allgemeinen fruchtbar zu machen. Dabei wirde das Begriffskonstrukt asthetisches
Lehren in diesem Kontext sicherlich auch die Frage nach einer , Asthetik des Lehrens” im Sinne einer
Wissenschaft oder einer Lehre des Lehrens nach sich ziehen, die Aspekte wie die Schénheit bzw. die

-20 -



Kunstformigkeit von Lehrprozessen und Lehrsituationen in den Blick nehmen musste. (Anm.: Der Begriff der
»2Kunst”“ bzw. der ,Lehrkunst” musste hier - im Sinne der etymologischen Abstammung des Begriffes -
insbesondere auch als Bezeichnung fiir eine Technik (altgr. Té€yvn - téchne) und damit vor allem auch fir
ein spezifisches praktisches Kénnen im Sinne eines Handwerks verstanden werden.)

Wie schon gezeigt werden konnte, ware der Versuch der Entwicklung einer entsprechenden Lehre des
Lehrens - im Sinne einer spezifischen konzeptionellen und methodischen Idee, deren Augenmerk
insbesondere auf asthetische Dimensionen der Lehrtatigkeit gerichtet ist - jedoch unumganglich mit der
Notwendigkeit verbunden, praskriptive bzw. normative Setzungen im Hinblick auf die Frage nach dem, was
»~gutes” oder ,richtiges” Lehren ausmacht, vorzunehmen. Angesichts der aktuellen asthetischen Diskurse
und Paradigmen ware damit gleichzeitig aber auch die Herausforderung verknupft, klaren zu mussen,
inwiefern die Begriffe des Schdonen und der Kunst Uberhaupt im Kontext des Nachdenkens Uber die Tatigkeit
des Lehrens angemessen sind und inwiefern die realen gesellschaftlichen und kulturellen Veranderungs-
und Transformationsprozesse von Kunst und Asthetik so in den Blick genommen werden kénnen, dass eine
zeitgemaRe asthetische Perspektivierung des Lehrens vonstattengehen kann. Diese Frage uberschreitet
jedoch den Horizont der vorliegenden Ausfihrungen bei Weitem, sodass ihr in einem anderen
Zusammenhang und an anderer Stelle weiter nachgegangen werden muss.

Wendet man sich an dieser Stelle stattdessen wieder den mdglichen Implikationen des begrifflichen
Kompositums asthetisches Lehren zu, so lieRe sich in einer zweiten Perspektive der Betrachtungsfokus auch
auf spezifische Inhalte bzw. Lehrgegenstéande richten. Einerseits ware es hier beispielsweise vorstellbar, die
Asthetik - im Sinne einer Wissenschaft - selbst zu einem unterrichtlichen Inhalt und damit zu einem
Lehrgegenstand zu machen. Neben den aisthetischen Grundlagen menschlicher Weltwahrnehmung kénnten
hierbei unter anderem auch unterschiedliche Theorien des Schénen (oder auch des Hasslichen), der Kunst,
des asthetischen Erlebens usw. in den inhaltlichen Fokus der Lehrtatigkeit gertiickt werden.

Grundsatzlich kénnten diese beispielhaft erwahnten Dimensionen, Themenkomplexe und Fragenstellungen
sicherlich in allen schulischen Unterrichtsfachern gefunden, gezeigt und behandelt werden. Asthetisches
Lehren bezdge sich in diesem Sinne sowohl auf ein ,Lehren der Asthetik“ als auch auf ein ,Lehren des
Asthetischen” im Allgemeinen. In einer enger gefassten inhaltlichen Perspektive riickt der Begriff des
asthetischen Lehrens den Fokus der Betrachtung jedoch unwillkirlich insbesondere auf die Kunst bzw. die
kiinstlerischen (Schul-)Facher. Sie scheinen - insofern davon auszugehen ist, dass gerade rezeptive und
produktive kunstlerisch-asthetische Prozesse und Produkte oder Phanomene und Ereignisse besondere
Anspriche an die sinnliche Wahrnehmungs- und Unterscheidungsfahigkeit des Menschen stellen (vgl.
Liebau/Zirfas 2008) - in besonderem Male daflir geeignet zu sein, sich mit den eben genannten Inhalten
naher auseinanderzusetzen. Asthetisches Lehren wirde demnach in gegenstandsbezogener Hinsicht immer
auch ein grundlegendes Lehren zu den Kiinsten, in den Kinsten und durch die Kinste umfassen (Anm.:
Dabei wéare Asthetisches Lehren jedoch vermutlich - wie bereits schon gezeigt werden konnte -
gegenstandsbezogen nur dann sinnvoll zu denken, wenn man die jeweiligen Unterrichtsgegenstande in
ihren je eigenen Ansprichen an eine didaktische Artikulation genau beschreibt. In diesem Sinne gabe es
dann auch nicht die bildende Kunst, die Musik oder das Theater als Unterrichtsgegenstand, sondern nur
bestimmte Formen bzw. Ausschnitte von Theater, bildender Kunst oder Musik, die jeweils ihre eigenen
asthetischen Bildungspotenziale beinhalten.) Und es boéte damit unter anderem ein legitimatorisches
Fundament fur die Eigenstandigkeit und Eigenlogik des kinstlerisch-asthetischen Unterrichtens in der
Schule.

-21-



Gerade in diesen letzten Satzen scheint nun auch eine dritte Perspektive auf, die durch das Nachdenken
Uber das hier untersuchte Begriffskonstrukt eréffnet werden kann. Fihrt man die bisher erlauterten
Gedanken namlich weiter, so wird klar, dass das Asthetische nicht nur als beschreibendes Prinzip fiir die
Betrachtung der Tatigkeit des Lehrens und moéglicher Lehrgegenstande und -inhalte dient, sondern auch als
praskriptives Prinzip fur die Gestaltung und Zielbestimmung von Unterricht bedeutsam werden kann.
Asthetisches Lehren misste in dieser Hinsicht - gerade im Hinblick auf die Konzeption einer ,Kulturschule*
(vgl. Fuchs 2012a) - auch als ein Programm bzw. als ein Absichtsbegriff verstanden werden, der mit sehr
spezifischen konzeptionellen Ideen des Lehrens oder einer Idee des Lehrens in spezifischen Lehr-Lern-
Kontexten und damit letztlich auch mit ganz spezifischen Intentionen, Zielsetzungen und
Zweckbestimmungen verbunden ist.

Wie weiter oben schon gezeigt werden konnte, wirde asthetisches Lehren in diesem Zusammenhang
zunachst wohl vor allem auf die Anbahnung einer differenzierten sinnlichen Wahrnehmungs- und
Erfahrungsfahigkeit des Subjekts abheben und Wahrnehmungs- oder Gestaltungsformen und
Wahrnehmungs- oder Gestaltungsinhalte didaktisch so restrukturieren, dass ein In-Bezug-Setzen von
Wahrnehmungen, Erfahrungen, Imaginationen und performativen Handlungsvollziigen derart méglich wird,
dass sich ein differenziertes und kritisches asthetisches Auffassungs- und Gestaltungsvermdgen entwickeln
kann. In diesem Sinne musste asthetisches Lehren im Kern die Ermdglichung der asthetischen Bildung des
Subjekts in den Blick nehmen und in das Zentrum des Unterrichts stellen. Die Bildung (kunst-)asthetischer
Gestaltungs- und Wahrnehmungsfahigkeit im und durch schulischen Unterricht ware vor diesem
Hintergrund in der Tat als eine Schllsselkategorie zur Be- und Verhandlung menschlicher Selbst- und
Weltverhaltnisse im Allgemeinen zu verstehen.

,Asthetisches Lehren“ im Horizont , asthetischen Denkens*

Gerade vor dem Hintergrund der zuletzt er6ffneten Perspektive mdglicher Ziel- und Zweckbestimmungen
asthetischen Lehrens, erscheint an dieser Stelle nun ein etwas ausfuhrlicherer Blick auf das von Welsch
entwickelte Konzept des , asthetischen Denkens” (2003) lohnenswert. Folgt man Welschs Thesen, so
bedurfen Menschen in einer zunehmend asthetisierten und pluralisierten Welt, deren Wirklichkeit
insbesondere durch (massen-)mediale Wahrnehmungsformen konstituiert und damit fiktional verfasst und
zudem auch noch anasthetisch bedroht ist (vgl. ebd.: 69), einer besonderen Form des Denkens. (Anm.: Mit
der von ihm beschriebenen Asthetisierung von Welt und Wirklichkeit geht Welsch zufolge stets auch ein
Prozess der ,Anasthetisierung” bzw. der ,Anasthesierung” einher (vgl. Welsch 2003: 63 ff.). Gemeint ist
damit zum einen der Umstand, dass in der heutigen Informationsgesellschaft unsere Wahrnehmung
zunehmend standardisiert, uniformiert, praformiert und oktroyiert wird. Zum anderen verweist Welsch in
diesem Zusammenhang auf die Tatsache, dass das Wegsehen, Weghoren usw. - also die schiere
Verweigerung tiefgreifender Wahrnehmung - aufgrund der auf uns eindringenden Wahrnehmungsflut und
den damit verbundenen ,zahlreichen gesellschaftlichen, umweltlichen, menschlichen Phanomenen
asthetischer Unertraglichkeit” (ebd.: 64) schlicht zur Bedingung menschlicher Selbsterhaltung geworden
ist.) Denn ,wo Wirklichkeit aus weichen Mdandern und ununterscheidbaren Ubergingen von Schein und
Realitat oder Fiktion und Konstruktion besteht, da braucht es, um solchen Prozessen auf die Spur zu
kommen und einigermafen gewachsen zu sein, ein ahnlich bewegliches und geschmeidiges Denken, da ist
nur noch ein asthetisches Denken navigationsfahig” (ebd.: 59), ,[d]enn es allein vermag einer Wirklichkeit,
die - wie die unsrige - wesentlich asthetisch konstituiert ist, noch einigermafllen beizukommen* (ebd: 57).

-22 -



Gemeint ist dabei ein Denken, ,,das von Grund auf Wahrnehmung zum Ausgangspunkt und Vollzugsmedium
hat“ (ebd.: 58). Ein Denken also, bei dem das Asthetische nicht nur Gegenstand der Reflexion ist, ,sondern
den Kern des Denkens selbst” (ebd.: 46 f.) betrifft. Ein Denken, das ,,als solches eine asthetische Signatur”
aufweist und ,asthetischen Zuschnitts” ist. Ein Denken das in ,besonderer Weise mit Wahrnehmung -
aisthesis - im Bunde” steht, ,fur das Wahrnehmungen ausschlaggebend sind“ und ,[...] zwar sowohl als
Inspirationsquelle wie als Leit- und Vollzugsmedium*” (ebd.). Dabei geht es Welsch nicht etwa nur um
Wahrnehmungen visueller Art. Der traditionelle Vorrang des Sehens wird im Hinblick auf asthetisches
Denken durchbrochen und um die anderen Kanale menschlicher Sinneswahrnehmung erganzt. Der Begriff
der ,Wahrnehmung” bleibt bei Welsch jedoch keineswegs nur auf , Sinneswahrnehmung(en)” beschrankt.
Vielmehr betont er, dass flr ein asthetisches Denken gerade solche Wahrnehmungen besonders bedeutsam
sind, ,die nicht bloBe Sinneswahrnehmungen sind. ,Wahrnehmung’ ist hier vielmehr in dem zugleich
fundamentaleren und weiterreichenden Sinn von ,Gewahrwerden’ zu verstehen. Dies bezieht sich auf ein
Erfassen von Sachverhalten, das zugleich mit Wahrheitsansprichen verbunden ist. Derlei Wahrnehmung ist
wortlich als ,\Wahr-nehmung* aufzufassen, hat den Charakter von Einsicht.” (Ebd.: 48) Es geht bei Welsch
damit immer zugleich um ,,Sinneswahrnehmung” und ,, Sinnwahrnehmung*.

Gemeint ist hier insgesamt betrachtet also ein Denken ,, das von Wahrnehmungen lebt, samtliche
Wahrnehmungskapazitaten natzt und zu Einsichten fuhrt, die insgesamt wahrnehmungshaft getént bleiben
[...]1“ (ebd.: 56) und damit ein Denkvermdgen, , das Uber das unmittelbar Gegebene und das kategorial
Ausgelegte hinaus den weitergehenden, tieferen bzw. hintergrindigen Sinn einer Situation zu erfassen
vermag” (ebd.: 53). Es geht um ein weitergreifendes Wahrnehmen, bei dem man hinter dem Offenbaren
auch noch etwas anderes erahnt und letztendlich auch in der Lage ist, dieses zu erfassen. Die Idee eines
dezidiert asthetischen Denkens bezieht sich bei Welsch daher insbesondere auch auf asthetische und
emotionale bzw. gefiihlsbezogene Implikationen von Argumentationstypen und Denkstilen. Es geht um ein
Denken, das Uber die Sinne des Denkenden verfligt ,und mit ihnen Sinn macht. Ein asthetischer Denker
sieht und hoért nicht blof8 in umweltlicher Orientierung, sondern er wittert eine Einsicht, ist einem schal
schmeckenden Einfall gegenlber skeptisch, tastet das Gewebe eines Gedankens ab.” (Ebd.: 47)

Ziel und Zweck eines asthetischen Lehrens kénnte es - im Sinne eines praskriptiv konnotierten
Absichtsbegriffs (vgl. Terhart 2009) - nun sein, den oder die Lernenden bei der Entwicklung und Ausbildung
eines eben solchen Denkvermdgens zu unterstitzen. Das Begriffskonstrukt asthetisches Lehren wirde
damit insbesondere auf ein solches Lernunterstitzungshandeln verweisen, das auf die Aneignung
spezifischer unterrichtlicher (Lehr-)Gegenstande gerichtet ist und auf die grundsatzliche Erméglichung
asthetischen Denkens zielt. In einer inhaltlich-gegenstandlichen Perspektive auf asthetisches Lehren ware
mit Welsch hier nun ebenfalls insbesondere die (rezeptive) Auseinandersetzung mit Kunst oder mit
kunstféormigen Gegenstanden als spezifische Modellsphare zu denken. (Anm.: Mit Welsch (vgl. Welsch 2003:
68 ff.) ware hier insbesondere die Kunst der Moderne sowie der Postmoderne gemeint.) Zu einer solchen
wird sie, weil sie Welsch zufolge in besonderem MalSe in der Lage ist, unsere Wahrnehmungsfahigkeit in
vielen, beharrlichen und intensiven Schritten , Gber das blofs sinnliche Wahrnehmen, Gber das Wahrnehmen
im engeren Sinn, schier systematisch” (ebd.: 67) hinauszutreiben und uns gerade dadurch zu einem
reflektierten Umgang mit der aktuellen Verfasstheit einer sich immer weiter pluralisierenden asthetisierten
Welt zu befahigen. Dabei verbindet Welsch im Hinblick auf die modellhafte Auseinandersetzung mit den
mehrfachkodierten (post-)modernen Kunstformen folgende Wirkannahme:

-23-



~Wer durch die Schule der Kunst gegangen ist und in seinem Denken der Wahrnehmung Raum gibt,
der weils nicht nur abstrakt um die Spezifitat und Begrenztheit aller Konzepte - auch seines eigenen -,
sondern rechnet mit ihr und handelt demgemaR. Er urteilt und verurteilt nicht mehr mit dem Pathos
der Absolutheit und der Einbildung der Endgultigkeit, sondern erkennt auch dem anderen magliche
Wahrheit grundsatzlich zu [...]. Er ist nicht nur prinzipiell davon Uberzeugt, dal8 die Lage aus anderer
Perspektive sich mit gleichem Recht ganz anders darstellen kann, sondern dieses BewuRtsein geht in
seine konkrete Entscheidung und Praxis ein - und bewirkt nicht etwa deren Stillstellung, sondern
versieht sie mit einem Schul Vorlaufigkeit und einem Gran Leichtigkeit. Seine Handlungswelt wird im
einzelnen spezifischer und im ganzen durchlassiger sein. Er achtet den Unterliegenden, vermutet
einen Rechtskern im Unrecht Scheinenden, rechnet wirklich mit Andersheit. Er lockert die Sperren
eingefahrener Wirklichkeitsauffassungen zugunsten der Potentialitat des Wirklichen und entdeckt
Alternativen und Offnungen ins Unbekannte.” (Welsch 2003: 76)

Folgt man diesen Annahmen oder Wirkungshoffnungen und bezieht man diese nun wieder auf das
begriffliche Kompositum asthetisches Lehren, so lieBen sich an dieser Stelle folgende Ziel- und
Zweckbestimmungen der Lehrtatigkeit im Allgemeinen ableiten:

Insgesamt betrachtet miisste es einem Asthetischen Lehren demnach zuallererst um die Entwicklung eines
grundsatzlichen Wahrnehmungsvermégens sowie einer gewissen ,asthetischen Sensibilitat” (vgl. ebd.: 65)
gehen, wobei es nicht nur auf die Schulung der ,,einfachen”, ,bloBen“ Wahrnehmung im Sinne von aisthesis
ankame, sondern insbesondere auf die Vermittlung der Fahigkeit, die eigenen Sinne und Wahrnehmungen -
auch im Hinblick auf ihre Grenzen - zu hinterfragen. (Anm.: In diesem Zusammenhang wurde es Welsch
zufolge beispielsweise unter anderem darauf ankommen, ein tiefgreifendes Verstandnis flr den Sachverhalt
zu entwickeln, dass - wie beispielsweise die Vorfalle von Tschernobyl oder auch Fukushima gezeigt haben -
»die entscheidenden Zerstérungskrafte heute nicht mehr” (Welsch 2003: 65) bzw. nicht mehr unbedingt
und zur Ganze mithilfe der menschlichen Sinneswahrnehmung erfasst werden kénnen. Letztlich ginge es
hier damit darum, ein spezifisches Bewusstsein ,,daflir, daR das Entscheidende der Wahrnehmung
systematisch entzogen sein kann und daR es sich genau flr dieses Verhaltnis zu sensibilisieren gilt“ (ebd.)
auszubilden.)

Des Weiteren wirde asthetisches Lehren wohl auch in dieser Lesart insbesondere auf die Vermittlung und
Aneignung einer - keineswegs ausschlieBlich auf die Sphare der Kunst gerichteten - asthetischen
Urteilsfahigkeit und damit auf die Entfaltung einer allgemeinen , Geschmackskompetenz" abzielen, wodurch
- wie weiter oben schon beschrieben wurde - eine generelle Geschmacksbildung zu einem Kernbereich
eines Unterrichts werden wirde, der die Lernenden auf die subjektiven Wahl- und Gestaltungszwange des
Lebens in der Post- oder Spatmoderne (vgl. Ziehe 1996: 117 ff.) vorbereiten méchte.

Bezugnehmend auf die von Welsch im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit der Modellsphare Kunst
formulierten Wirkannahmen wirde ein Lernunterstitzungshandeln, das insbesondere auf die Entwicklung
einer Fahigkeit zum asthetischen Denken ausgerichtet ist, dartiber hinaus wohl auch die Kultivierung einer
ethisch-moralischen Wahrnehmungs- und Urteilsfahigkeit zum Ziel haben (vgl. hierzu z. B. auch Herbart
1971). Welschs Ausfuhrungen folgend ginge es hierbei vor allem um die Entfaltung eines asthetisch
fundierten Denkvermdgens, das die Lernenden fur Differenzen und fur die Irreduzibilitdt sowie fur die
Inkommensurabilitidt von Lebensformen sensibilisiert und sie empfindsam dafiir macht ,,wo Uberherrschung
vorliegt, wo VerstoRe geschehen, wo es fur das Recht des Unterdrickten einzutreten gilt. Funktionen des
Spurens, Bemerkens und Wahrnehmens [kame] hier besondere Bedeutung zu.” (Ebd.: 75) Der reflektierte

- 24 -



Umgang mit Kunst kénnte dabei nach Welsch womaglich die Gelegenheit bieten, eine gewisse Vertrautheit
mit einem Normenkatalog herauszubilden, der zugleich ,Aufmerksamkeit aufs Einzelne und Beachtung der
Eigenlogik gebietet sowie Ubergriffe und Monopolisierungen verbietet” (ebd.). In diesem Sinne wirde es
einem asthetischen Lehren wohl vor allem darum gehen, kritisch und aufklarend wirksam zu werden und
dabei explizit auf die Entfaltung einer generellen und ethisch-moralisch fundierten Orientierungs- und
Handlungskompetenz hinzuwirken. Asthetisches Lehren wére vor diesem Hintergrund darauf ausgerichtet,
Unterricht als zugleich gegenwarts- und zukunftsorientiertes Prinzip zu verstehen, in dem das einzelne
Subjekt die Mdglichkeit erhalt, sich selbst in der Notwendigkeit einer Bildung hin zu einer subjektiven
Gegenwarts- und Zukunftsfahigkeit zu erfahren.

In Anlehnung an Welschs Konzept des , asthetischen Denkens” wlrde asthetischen Lehren damit dezidiert
nicht auf ein Abgleiten in einen blinden Asthetizismus abzielen, sondern vielmehr eine generelle
Neubestimmung des Verhaltnisses von Wahrnehmen und Denken im Hinblick auf die kritische
Auseinandersetzung mit der aktuellen Verfasstheit von Welt intendieren (vgl. ebd.: 224). Wahrnehmen und
Denken werden hier nicht mehr als Gegensatzpaar verstanden; vielmehr soll durch asthetisches Lehren die
Entwicklung eines Denkens beférdert werden, das dem ,,Wahrnehmen nicht mehr (feindlich)
gegenuber[steht]” (ebd.). Ein asthetisches Lehren - das selbst durch ein asthetisches Denkvermdgen
gepragt ist und daher den Einsichtscharakter sowie die Orientierungsrelevanz von Wahrnehmung anerkennt
- ziele daher wohl nicht einfach nur auf , diese oder jene Wahrnehmung zusatzlich zu den gewohnten*
(ebd.: 77). Anstelle dessen ginge es bei einem Lernunterstitzungshandeln solcher Pragung vielmehr darum
»die inneren Wahrnehmungspotenzen des Denkens [so] zu mobilisieren und die ReflexionsanstéRe der
Wahrnehmung [so] zu entfalten” (ebd.: 55), dass ,ein erweitertes Wahrnehmen [...] fur das Denken selbst
essentiell und ihm innerlich” (ebd.: 78) wird. Im Fokus der Lehrtatigkeit stinde damit auch in dieser mit den
Uberlegungen Welschs eréffneten Perspektive - dhnlich wie bei Koch (2015), Gruschka (2011) und
Wagenschein (1971) - zunachst einmal eine grundsatzliche Erkenntnisermdglichung oder ein Prinzip des
,Verstehenlehrens*. Asthetisches Lehren wiirde hier jedoch explizit auch danach fragen, wie die weiter
oben bereits ausfihrlich beschriebene und heute weitgehend vorherrschende logozentristische Sichtweise
auf Unterricht durch ein Prinzip der sinnlich-leiblichen Erfahrung im Sinne einer eigenstandigen Form der
Welt-Erkenntnis erganzt werden musste. Wie schon gezeigt werden konnte, ware asthetisches Lehren damit
- gerade im Horizont des Welsch’'schen Konzepts des ,, asthetischen Denkens” - nicht als ein Einspruch
gegen oder als ein Alternativmodell zu der von Lutz Koch entwickelten Idee ,logischen Lehrens” zu
verstehen. Vielmehr wiirde es dabei helfen, dem padagogischen Blick oder dem padagogischen Denken
einen zusatzlichen Fokus zu verleihen und damit auf eine Licke bzw. auf einen blinden Fleck in den
einschlagigen Diskursen verweisen.

Asthetisches Lehren - ein resiimierender Ausblick

Fasst man die bisher beschriebenen Perspektiven an dieser Stelle noch einmal zusammen und richtet den
Blick nun vor allem auf das asthetische Lehren als Phanomen, so ist darunter wohl einerseits die
Vermittlung oder die Ermoglichung der Aneignung von rezeptiven und produktiven asthetischen Werten und
Normen zu verstehen. Diese - so die These - findet vor allem in den genuin kUnstlerischen Fachern statt, ist
aber - und das ist der entscheidende Umstand - nicht darauf beschrankt, sondern kann auch in anderen
Fachern erfolgen. Daridber hinaus kann asthetisches Lehren andererseits auch als eine aisthetisch fundierte
Auseinandersetzung mit Lehrinhalten im Allgemeinen verstanden werden und dadurch eine Mdglichkeit
eines differenzierten asthetischen Erfahrungsspektrums fir einzelne Subjekte bieten. Kurz gesagt:

- 25 -



Asthetisches Lehren kann sich als ein didaktisches Prinzip duBern, das die Objekt- und Subjektebene des
asthetischen Vermittlungs- und Aneignungsprozesses konstitutiv verschrankt.

Die im Rahmen dieses Textes entwickelten Perspektiven auf asthetisches Lehren ermdglichen es dabei
einerseits, einen kategorialen bzw. systematischen Begriff zu bestimmen. Andererseits lasst sich
asthetisches Lehren nun auch als ein padagogisches Phanomen greifbar machen, das sich zum einen als ein
besonderer Modus des Lehrens zeigen kann und somit zwar ontologisch abgrenzbar wird, aber zum anderen
immer auch ahnliche Strukturmerkmale wie andere Modi des Lehrens - beispielsweise
handlungsorientiertes Lehren - aufweist. Asthetisches Lehren lieRBe sich damit als die Generierung eines
Moglichkeits- und Erfahrungsraums begreifen, der sowohl die Vermittlungs- wie auch die Aneignungsebene
auf eine besondere Weise betrifft und dadurch auf Potenziale, aber auch Grenzen verweist, die das
Asthetische und das Lehren beinhalten kdnnen. (Anm.: Eine mégliche Grenze &sthetischen Lehrens zeigt
sich in der unhintergehbaren Subjektivitat asthetischer Erfahrungsprozesse, die als solche weder didaktisch
artikulierbar noch im Sinne objektiver Unterrichtsgegenstande vermittelbar sind.)

So kann im Bezug zur bildenden Kunst und der Musik beispielsweise davon gesprochen werden, dass

»Bildende Kunst und Musik [...] bei Schilern Formen der nicht-diskursiven Welterkenntnis [evozieren
kédnnen]. Héren oder produzieren sie Musik oder versuchen sie, mit gewahlten Mitteln etwas malerisch
zu gestalten, machen sie Bekanntschaft mit der Welt &sthetischer Erfahrung. Sie lernen einen
Ausdruck fur einen Eindruck zu finden. Farbe, Raum, Textur, Form, allesamt lebensweltlich zutiefst
vertraut, werden bei deren darstellender Reprasentation zu einem Problem der Erkenntnis. Eine
schlichte Ubung im Sportunterricht, etwa den Handball einen Parcours entlangzuprellen, fuhrt sie an
die Grenze der Erfahrung dessen, was leiblich Rhythmus bedeutet.” (Gruschka 2011: 154 f.)

Asthetisches Lehren ist in diesem Sinne, eine intensive Auseinandersetzung mit der eigenen
Erfahrungswelt, die durch die Art und Weise des Vermittelns und der damit implizierten Aneignungsform
ermdglicht und reflektierbar wird. Asthetisches Lehren ware in diesem Sinne als eine Méglichkeit der
Einlbung in die eigene Lebens- und Erfahrungswelt zu begreifen, die Mdglichkeiten und Grenzen der
eigenen Wahrnehmungs- und Imaginationswelt aufzeigen kann.

Asthetisches Lehren als ein didaktisches Prinzip geht im Kontext der bei Gruschka eréffneten Perspektive
auf Modi des Lehrens und Lernens ein, die insbesondere sowohl in den Klnsten als auch durch die Kinste in
Gang gesetzt werden kénnen. Im angloamerikanischen Diskurs - wie etwa in den Studien von Lois Hetland
und Ellen Winner (2013), die in verschiedenen asthetischen Techniken oder Zugangsformen eine
Moéglichkeit sehen, unterschiedliche Potenziale der Vermittlung und Aneignung asthetischer Inhalte durch
ein anderes Lehren und Lernen real wirksam werden zu lassen - wird das Lehren und das Lernen in and
through the arts als eine Form der Kreativitatsentwicklung gesehen. Dadurch kdnnte asthetisches Lehren in
Anlehnung an Hetland und Winner unter anderem auch zu einem neuen didaktischen Paradigma werden,
das auf Kreativitatsentwicklung und Lebensbewaltigung abzielt (vgl. Hetland/Winner 2013).

Inwieweit jedoch asthetisches Lehren tatsachlich eine nachweisbare Wirkung haben koénnte, ist schwer
abzuschatzen (vgl. z. B. Rittelmeyer 2012), da asthetische Formen des Lehrens als in einem besonderen
Male situativ emergent gewertet werden mussen: So kann zwar erwartet werden, dass beispielsweise
durch den Zeichenunterricht die Handhabung eines Zeichenutensils oder das kiunstlerische Sehvermdgen
verandert wird; eine konkrete Konsequenz fur andere Lebensbereiche lasst sich hier jedoch - genauso wie
bei nicht-adsthetischen Fachern - nur schwer einschatzen. In diesem Sinne erhalt asthetisches Lehren einen

- 26 -



wesentlich weiteren Bezugshorizont, der Gber die Vermittlung und die Aneignung eines asthetischen Inhalts
hinausgeht und sich beispielsweise auf Fragen der ldentitatsbildung und Subjektwerdung bezieht. In diesem
Zusammenhang spielt das didaktische Setting zwar implizit eine Rolle, aber der im Vordergrund stehende
Faktor ist das kindliche oder jugendliche Subjekt, das sich auf den jeweiligen Unterrichtsgegenstand in
einem asthetischen Modus einlassen muss. Wirkungen asthetischen Lehrens kénnen demnach nicht
unbedingt zeitnah beobachtet oder erwartet werden, da sie zeitverzégert auftreten kénnen:

~Wirkungen, auch intendierte, kénnen sich anderen Bedingungen verdanken, sie kdnnen sich auch mit
z. T. erheblicher Verzdgerung einstellen, Jahre spater vielleicht. Vor allem aber lassen sich die
Eigenverarbeitungen padagogischer Handlungen durch die Adressaten nicht vollstandig kontrollieren,
schlie8lich handelt es sich nicht um programmierte Trivialmaschinen, sondern - wenn man in dieser
Metaphorik bleiben will - mindestens um komplexe und selbstreferentielle Personensysteme, an deren
Intransparenz jeder Versuch einer direkten Einwirkung scheitert bzw. unvorhergesehene Antworten
auslost.” (Wimmer 2010: 15)

Angesichts dieser Unwagbarkeiten des asthetischen Lehrens und seiner didaktischen Umsetzung werden
folgende Fragen virulent: Welche Méglichkeiten eréffnet das asthetische Lehren didaktisch? Welche
Rahmenbedingungen werden bendtigt? An welche Grenzen stélt asthetisches Lehren in diesem
Zusammenhang?

Geht man von der These aus, dass in der Postmoderne eine Asthetisierung des Lebens im Vordergrund
steht, so impliziert dies, dass Unterricht auf diesen gesellschaftlichen Anspruch in Form eines expliziten wie
auch impliziten Curriculums antworten soll. Versteht man Didaktik als die Wissenschaft vom Lehren und
Lernen oder auch als Wissenschaft vom Unterricht, steht eine theoretische wie auch praktische
Auseinandersetzung mit der Art und Weise des Vermittelns und Aneignens sowie - unumganglich damit
verbunden - dem Inhalt von Lehren und Lernen im Vordergrund.

Die Fragen, die sich in diesem Kontext stellen, lauten demnach: Welche Inhalte sollen durch asthetisches
Lehren vermittelt und angeeignet werden und wie kann dieser Inhalt gelehrt und gelernt werden? Ein
moglicher Inhalt ware - wie beispielhaft im Zusammenhang mit der Auseinandersetzung des Welsch’schen
Konzepts des , asthetischen Denkens” gezeigt werden konnte - die soziale und kulturelle Herausforderung
der Asthetisierung des Lebens in der Postmoderne, die konkret auf den Aspekt des Asthetischen rekurriert
und damit nicht nur auf asthetische Normen und Werte, sondern - im Sinne Herbarts - ebenso auf den
ethischen Kontext verweist, der normativ damit verbunden ist. Eine Didaktik des asthetischen Lehrens
wirde demnach die Eréffnung von Mdglichkeiten der Eintibung in die asthetisch-ethische Lebenswelt
bedeuten. Die unterrichtliche Auseinandersetzung mit den Inhalten wirde in dieser Perspektive sodann
durch die Lehrkraft idealiter auf einer aisthetisch-erfahrungsbezogenen Ebene angebahnt werden und im
Idealfall Wahrnehmung, Hervorbringung und Verstehen asthetischer Phanomene systematisch miteinander
verbinden. Das durch aisthetische Prozesse initiierte gegenstands- bzw. phanomenbezogene Verstehen
ware somit nicht als rein kognitiver Prozess aufzufassen, sondern selbst als aisthetischer Vorgang zu
konzipieren. Genau aus diesem Grund ist es aber auch nicht hinreichend, Lehren lediglich auf die
Vermittlung von Inhalten zu reduzieren. Gerade asthetisches Lehren wirde an diesem Punkt darauf
verweisen, dass Lernen im Kontext von Unterricht mehr bedeutet als den Erwerb von Fahigkeiten und
Kenntnissen, namlich immer auch einen aisthetischen Prozess, der wiederum eigenstandige Méglichkeiten
von Weltzugangen beinhaltet (vgl. Welsch 2003).

-27 -



Lehrinhalte waren entsprechend so zu artikulieren, dass die Aneignung durch den Lernenden zu einer aktiv
verstehenden und nicht zu einer rein reproduzierenden wird (vgl. Gruschka 2011). Asthetisches Lehren
hatte demnach nicht nur in dezidiert asthetischen Fachern seinen Ort. Vielmehr ist es so, dass asthetisches
Lehren einen spezifischen Anspruch an die Gestaltung von Unterrichtsprozessen bzw. -situationen stellen
wilrde und zwar in dem Sinne, dass Lehren auf ein kategoriales, wahrnehmungs- und erfahrungsbasiertes
Verstehen von Inhalten und Phanomenen abzielen musste (vgl. ebd.: 135).

Eine aisthetisch-asthetische begrindete oder initiierte Vermittlung und Aneignung von Inhalten wurde
dementsprechend Unterricht wieder verstarkt von den inhaltlichen An- und Herausforderungen aus denken,
die Subjektseite dabei jedoch nicht abwerten. Ganz im Gegenteil. Asthetisches Lehren wiirde durch die Idee
der aisthetisch-asthetisch begrindeten Ermdglichung des Verstehens sowohl den doppelt gerichteten
Bezug des Lehrerhandelns auf den Inhalt und die Aneignungstatigkeit des Lernenden (vgl. Sinkel 1996)
unterstreichen als auch die unhintergehbare Subjektivitat des Schilerhandelns fokussieren.

Diese - eigentlich zu den basalen Grundlagen allgemeindidaktischen Denkens gehérende - Perspektive
fihrt nun genau zu demjenigen Anspruch an das Lehren, den beispielsweise Horst Rumpf aber auch Martin
Wagenschein in ihrem Nachdenken lber das, was eine Lehrkraft im Unterricht flr die Schilerinnen und
Schuler zu tun habe, formuliert haben. Der Anspruch kann dezidiert als ein aisthetisch-asthetischer gelesen
werden, namlich als die Erzeugung einer Aufmerksamkeit fir das Erstaunliche, wobei Aufmerksamkeit
wiederum als Grundlage fur eine grindliche und differenzierte aktive Auseinandersetzung mit der Sache,
also dem Unterrichtsinhalt, zu erachten ist. In diesem Sinne heiflt es bei Wagenschein: ,Verstehen lehren
[...] erfordert eine Haltung, die sich immer wieder auf die Sache einlasst - fast als sahe man sie zum ersten
Mal.” (Wagenschein zitiert nach Rumpf 2004: 156) Und Horst Rumpf proklamiert: ,Das sorgsame
Hinschauen und das darauf aufbauende Beschreiben dessen, was an Tatbestanden den Sinnen vorliegt, [...]
diese Urtatigkeiten wissenschaftlicher Weltzuwendung sind immer wieder dem Sog zum vorschnellen
Bescheidwissen, Einordnen, Erklaren, Beurteilen abzuringen.” (Rumpf/Kranich/ Buck 2000: 111)

Asthetisches Lehren fordert demnach in Anlehnung an die elementare didaktische Grundregel der
Gegenstands-, Schiler- und ZielgemaRBheit Vermittlungsmethoden, die es dem Lernenden ermdéglichen,
Unterrichtsinhalte in einem aisthetisch-asthetisch begriindeten oder riickgebundenen Modus rezeptiv- und
produktiv-reflektierend anzueignen. Dabei wirde vor allem die Auseinandersetzung mit dem genuin
Asthetischen eines Inhalts oder einer Tatigkeit eine zentrale Rolle spielen, die wiederum Méglichkeiten einer
Bezugnahme auf subjektive Erfahrungswelten der Lernenden eréffnen wiirde. Asthetisches Lehren kann
damit auch als bildungsprozess-orientierter Versuch der Vermittlung aufgefasst werden, der Lern- oder
Bildungsinhalte mit dem asthetischen Sinngehalt der Lebenswelt der Edukanden zu verbinden sucht.
Asthetisches Lehren wird dadurch nicht nur zu einer Form der Ermdéglichung von Lernprozessen in den und
durch die Kiinste, sondern wiirde versuchen, das Asthetische in allen Fachern oder allen Unterrichtsinhalten
aufzusuchen um die Gegenstande erfahrungs- und sinnenbezogen (vgl. Rumpf 1988) vermittel- und
aneigenbar zu machen. Das konkrete, sinnlich-performative Unterrichtsgeschehen ware damit in den
Mittelpunkt des didaktischen Interesses gerlckt, da die jeweilige Vermittlungs- und Aneignungsperformanz
nicht nur von den Lehrenden, den Lernenden und dem Inhalt abhangt, sondern vom Insgesamt der
emergenten - materiellen und bedeutungshaften - Situativitat des Unterrichtsgeschehens.

In einer subjektorientierten bzw. bildungstheoretischen Perspektive wirde asthetisches Lehren somit immer
auch das thematisieren, was man als Zeitgeist der Postmoderne (vgl. Bauman 2009; Lyotard 1994; Welsch
2003) verstehen kdénnte, der sich in diesem Sinne sowohl auf die Mdglichkeiten des Aneignens wie auch des

-28-



Vermittelns auswirken wurde: , Die postmoderne Perspektive bedeutet [...] die Falschheit bestimmter
Anspriche und die Unerreichbarkeit, nicht einmal Winschbarkeit bestimmter Ziele zu erkennen.” (Bauman
2009: 12) Damit einhergehend wird auf den Anspruch eingegangen, die sozialen und kulturellen
Herausforderungen, die curricular nur schwer einzuholen sind, im konkreten Unterricht Raum zu geben und
damit auf die kontingente Struktur der Gegenwart zu antworten. Allerdings muss - und auch dies wurde
eine Grundlage asthetischen Lehrens darstellen - das Zeitgeschehen stets kritisch hinterfragt werden und
nicht unreflektiert Gbernommen werden. Angesichts dessen sind neoliberale Tendenzen der
Okonomisierung des Unterrichts - die ebenfalls als Antworten auf Fragen der Postmoderne gelesen werden
kénnen, indem sie Menschen objektivieren und als Humankapital betrachten, und Unterricht von seiner
Resultatseite, seinem Output bzw. Outcome her denken (vgl. Herzog 2013: 44 ff.) - nicht gleichzusetzen mit
bildungstheoretischen Ansatzen, die einen reflektierten Umgang mit dem eigenen Leben und der
Lebenswelt fordern:

,Mit groBem Aufwand werden nun seit einigen Jahren in fast allen Institutionen des Erziehungs- und
Bildungswesens - von der Frihpadagogik Gber Schulen und Universitaten bis hin zu
erwachsenenpadagogischen Einrichtungen - Reformen durchgefihrt, die es den Bildungsinstitutionen
besser gestatten sollen, die Individuen mit den flr die Zukunftsbewaltigung als relevant angesehenen
Fahigkeiten auszustatten und die 6konomische und politische Stellung Deutschlands in einer sich
globalisierenden Welt zu sichern.” (Wimmer 2010: 14)

Es geht eben nicht nur - wie Wimmer es hier schildert - darum, dass Edukanden zu , Trivialmaschinen“
(ebd.) erzogen und damit fur die Arbeitswelt zu funktionierenden und auch austauschbarem Kapital werden,
sondern im Sinne der Allgemeinbildung des Menschen um den einzelnen Menschen, der seine Méglichkeiten
und Fahigkeiten zu einem subjektiven Gebrauch ausbildet und dies nicht vor dem Hintergrund einer
Nutzenkalkulation anstellt, so wie es der kompetenzorientierte Unterricht im Kern beansprucht.

In einer neoliberalen Logik ware allerdings auch asthetisches Lehren zunachst einmal ein - durchaus nicht
unwichtiger - Mechanismus zur Vermittlung funktionaler, ndmlich asthetischer Fahigkeiten und Fertigkeiten.
Asthetisches Wissen, asthetisches Denken und asthetisches Handeln haben in postmodernen Kontexten des
Lebens allerdings nicht nur Konjunktur oder stellen nicht nur ein 6konomisches Potenzial dar (wie z. B. in
der sogenannten Kreativwirtschaft), sondern werden dem einzelnen Menschen auch abverlangt und zwar im
Sinne von elementaren Lebensbewaltigungsfahigkeiten (vgl. Welsch 1993, 2003). Der Horizont asthetischen
Lehrens ist damit aber auch weiter gespannt, denn sein Potenzial liegt hier nicht in der Erfullung neoliberal
formulierter Bildungserwartungen, sondern vielmehr in der Ermdglichung, die postmoderne Lebenswelt in
ihrer Kontingenz, Pluralitat, Komplexitat und Subjekt- oder Individuumsbezogenheit asthetisch und damit
auch ethisch zu verstehen und zu reflektieren.

Asthetisches Lehren wére vor diesem Hintergrund - wie schon gesagt - darauf ausgerichtet, Unterricht als
zugleich gegenwarts- und zukunftsorientiertes Prinzip zu verstehen, in dem das einzelne Subjekt die
Mdglichkeit erhalt, sich selbst in der Notwendigkeit einer Bildung hin zu einer subjektiven Gegenwarts- und
Zukunftsfahigkeit zu erfahren.

Allerdings hat diese Idee auch Grenzen: Versteht man das Asthetische dezidiert als ein emergentes
Phanomen, das das grundsatzliche Potenzial beinhaltet, den Menschen sinnlich zu affizieren, so kann
Unterricht zwar auf die Evozierung derartiger Situationen ausgerichtet werden, nur kdnnen die
dementsprechenden subjektiven Erfahrungs- und Wahrnehmungsmodi nicht kausal hergestellt werden, da

-29.-



das Umschlagen von situativer, gegenstandsbezogener asthetischer Potenzialitat in eine subjekt- und
bildungsbezogene Aktualitat eben als sich ereignendes Phanomen zu beschreiben ist, das sich einstellt oder
auch nicht. Asthetisches Lehren bereitet damit explizit lern- und bildungstheoretische Méglichkeitsraume, in
denen das Asthetische wirksam werden kann. Vermittlung wére hier als Anregungsmoment von
Bildungsprozessen sowie als Herstellungsprinzip artifizieller asthetischer Erfahrungsraume zu verstehen, die
der lllusion padagogischer Kausalitat explizit eine Absage erteilen.

Asthetisches Lehren kann in diesem Zusammenhang als Ermdglichungsprinzip jener Bildungsprozesse
gesehen werden, die sich in einer postmodernen Perspektive im Verhaltnis zwischen einem kontingenten
Subjekt und einer sich stetig transformierenden Welt ereignen (vgl. Kokemohr 2007: 15 f.). In dieser
Perspektive lasst sich bei Bildung sodann auch kein Endprodukt, kein konkretes Ziel ausmachen, das auf
einen Nutzen verweist und somit als Ware angesehen werden kénnte, sondern sie verweist auf den
lebenslangen Prozess der Subjektwerdung des Menschen: ,Bildung ist deshalb kein Produkt, schon allein
deswegen nicht, weil es an seiner eigenen Herstellung mafRgeblich beteiligt ist.” (Wimmer 2010: 19) Bildung
bleibt in diesem Sinne eine asthetische Artikulation - als eine Art Kunst des Lebens - der eigenen
Konstituierung des Selbst, die zwar angeregt und beeinflusst wird, jedoch keinem Zweck dient.

Asthetisches Lehren ware demnach eine Basis flur die Entwicklung eines mindigen, differenziert und
sensibel wahrnehmungsfahigen Individuums, das sich reflexiv auf kulturelle und soziale
Transformationsprozesse einlassen, diese kritisch hinterfragen und aktiv mitgestalten kann. Schule und
Unterricht kénnten somit durch eine Betonung des Asthetischen zu einem konkreten Erfahrungsraum
werden, der nicht nur die Mdglichkeit des Wahrnehmens und Verstehens der kontingenten, komplexen und
emergenten Lebenswelt erschafft, sondern auch verschiedene Wege flr die wahrnehmende, denkende und
handelnde Auseinandersetzung mit den Erscheinungen und Strukturen der sogenannten Postmoderne und
ihren Herausforderungen aufzeigen und vermitteln kann (vgl. Koller 2012: 159). Das Asthetische wiirde
somit als ein besonderes Erkenntnisprinzip fungieren, das Mdéglichkeiten der Erfahrung und Erfassung von
Selbst und Welt aufbereitet, die eine rein kognitive Auseinandersetzung nicht vermag. Kurz: Asthetisches
Lehren wirde es sich zum Ziel setzen, andere Wege und alternative Méglichkeiten des Verstehens der
menschlich-kulturell-symbolischen Welt zu eréffnen.

Hierzu ein simples Beispiel: Nimmt man exemplarisch die Vermittlung einer Fremdsprache in den Blick,
dann wirde es in der hier eréffneten Logik eines asthetischen Lehrens durchaus einen Unterschied machen,
ob man Sprachkompetenz anhand von Alltagskommunikationsanforderungen erwirbt oder etwa durch das
Rezipieren literarischer Texte im Sinne artifiziell-verdichteter, fiktiver oder fiktionaler asthetischer
Phanomene. Letztere stellen komplexe Anspriiche an die Fantasie und die asthetische Wahrnehmungs- und
Erfahrungsfahigkeit und lassen dadurch die anzueignende fremde Sprache auf andersartige Weise
wahrnehmbar werden und bereiten dariber ein differenzierteres Verstandnis von Semantik, Grammatik und
Pragmatik einer Sprache. Die Welt wird im Modus des Asthetischen offenbar zu einer komplexeren. Durch
die somit erhdhten Anspriche an das Fremdverstehen wirde asthetisches Lehren auch zu einem
kritischeren Selbstverstehen beitragen wollen, da andere Lebensentwirfe und Lebensentscheidungen,
andere Figurationen von Welt und Mensch sowie differente Phanomene von Eindruck und Ausdruck, von
kultureller Materialitat und Semiotizitat usw. im Subjekt einheimisch werden kdnnen - zumindest rein
theoretisch.Inwieweit lieRe sich dieses erfahrungsbasierte Aneignen in und durch das Asthetische nun aber
tatsachlich didaktisch-methodisch anbahnen? Diese Form des Aneignens kann zunachst einmal
ausschlieBlich intrinsisch im Edukanden virulent werden, jedoch ware es Aufgabe der Lehrerin oder des
Lehrers den Aneignungsprozess - in Form von Interesse-Wecken (vgl. Herbart 1971: 74 ff.),

-30 -



Problematisieren, Hinterfragen und Kritisieren - fur das Subjekt selbst relevant werden zu lassen und
dadurch eine aktive Auseinandersetzung zu ermoglichen. Dies wiederum ware jedoch wieder einmal
didaktisches Allgemeingut, sodass man sich an dieser Stelle abermals die Frage stellen musste, wie sich
nun das asthetische Lehren von anderen Formen des Lehrens unterscheidet? Asthetisches Lehren setzt, im
Gegensatz zu anderen Lehrmodi, wie etwa dem handlungsorientierten Lehren, bei einer aisthetischen Form
des Vermittelns an. Das heilRt, sowohl das sinnliche wie auch das kognitive Wahrnehmen bzw. Vernehmen
des Lehrinhalts stehen in dem Sinn im Vordergrund, als es um ein Gewahrwerden der phanomenalen
Komplexitat eben dieses Inhalts oder Gegenstands geht, das wiederum die Basis fur ein subjektives
Verstehen von Komplexitat generiert. Asthetisches Lehren kénnte dadurch der Forderung nach einem
verstehenden Aneignen gerechter werden, weil es vom Lernenden und auch vom Lehrenden einfordert, sich
auf unterschiedlichen Ebenen oder in unterschiedlichen Perspektiven phanomenal-sinnlich und
hermeneutisch-sinngenerierend mit dem Lehrinhalt auseinanderzusetzen. Das Einnehmen oder Erlernen
dieser sinnlich-kognitiv-sinnentschlisselnden und sinngenerierenden Haltung ware demnach schlieBlich in
der Tat eine besondere Méglichkeit des Weltverstandnisses. Die Haltung kann anfanglich irrieren, da sie der
gewohnten kognitiven Auseinandersetzung mit Inhalten eine sinnliche hinzufigt. Jedoch genau hierdurch
lasst sich eine umfassendere Perspektive des Selbst- und Weltverstehens in kontingenten sozial-kulturellen
Lebenswelten und deren sich standig verandernden Zusammenhangen evozieren und Lernende kénnen
somit zu einer anderen, namlich interessengleiteten und an sinnliche Erfahrung rickgebundenen
Auseinandersetzung mit den Dingen und Phanomenen der Welt hinfGhren.

Verwendete Literatur
Apel, Hans Jiirgen (2005): Planung und Vorbereitung von Unterricht und Lernumgebungen - Planungstheorien. In: Ders./Sacher,
Werner (Hrsg.): Studienbuch Schulpadagogik. 2. erw. und Uberarb. Aufl. Bad Heilbrunn/OBB: Julius Klinkhardt, S. 250-273.

Arnold, Karl-Heinz (2009): Lehren und Lernen. In: Ders./Sandfuchs, Uwe/Wiechmann, Jurgen (Hrsg.): Handbuch Unterricht. 2. aktual.
Aufl. Bad Heilbrunn/OBB: Julius Klinkhardt, S. 30-36.

Bauman, Zygmunt (2009): Postmoderne Ethik. Neuausgabe. Hamburg: Hamburger Edition.

Bilstein, Johannes/Zirfas, Jérg (2009): Bildung und Asthetik. Eine Einleitung. In: Zirfas, J6rg/ Klepacki, Leopold/Bilstein,
Johannes/Liebau, Eckart (Hrsg.): Geschichte der Asthetischen Bildung. Bd. 1: Antike und Mittelalter. Paderborn: Ferdinand Schéningh,
S. 7-26.

Bittner, Giinther (1990): Erscheinungsleib - Werkzeugleib - Sinnenleib. Zur Asthetik kindlichen Leiberlebens. In: Duncker,
Ludwig/Maurer, Friedemann/Schafer, Gerd (Hrsg.): Kindliche Phantasie und asthetische Erfahrung. Langenau-Ulm: Vaas, S. 63-78.

Blomeke, Sigrid/Bohl, Thorsten/Haag, Ludwig/Lang-Wojtasik, Gregor/Sacher, Werner (Hrsg.) (2009): Handbuch Schule.
Theorie - Organisation - Entwicklung. Bad Heilbrunn/OBB: UTB und Julius Klinkhardt.

Bohme, Gernot (2014): Atmosphére. Essays zur neuen Asthetik. 2. Aufl. Berlin: Edition Suhrkamp.
Bohme, Hartmut (1995): Einfiihrung in die Asthetik. In: Paragrana 4 (1995), Heft 1. Berlin: Akademie, S. 240-254.

Bohrer, Karl Heinz (1993): Die Grenzen des Asthetischen. In: Welsch, Wolfgang (Hrsg.): Die Aktualitit des Asthetischen. Miinchen:
Fink, S. 48-64.

Dietrich, Cornelie/Krinninger, Dominik/Schubert, Volker (2012): Einfiihrung in die Asthetische Bildung. Weinheim/Basel:
Juventa.

Eco, Umberto (2004): Die Geschichte der Schonheit. Minchen/Wien: Hanser.

Ehrenspeck, Yvonne (1998): Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen: Leske
und Budrich.

-31-



Fuchs, Max (2012a): Die Kulturschule. Konzept und theoretische Grundlagen. Minchen: kopaed.
Fuchs, Max (2012b): Kultur und Subjekt. Bildungsprozesse zwischen Emanzipation und Anpassung. Minchen: kopaed.
Giesecke, Hermann (1997): Padagogik als Beruf. Grundformen padagogischen Handelns. 6. Aufl. Weinheim/Minchen: Juventa.

Glockel, Hans (1996): Vom Unterricht. Lehrbuch der Allgemeinen Didaktik. 3. Gberarb. und erganzte Aufl. Bad Heilbrunn/OBB: Julius
Klinkhardt.

Gruschka, Andreas (2011): Verstehen lehren. Ein Pladoyer fir guten Unterricht. Stuttgart: Reclam.

Gruschka, Andreas (2014): Lehren. Stuttgart: Kohlhammer.

Gumbrecht, Hans Ulrich (2004): Diesseits der Hermeneutik. Die Produktion von Prasenz. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Hauskeller, Michael (1998): Was ist Kunst? Positionen der Asthetik von Platon bis Danto. Miinchen: C. H. Beck.

Herbart, Johann Friedrich (1971): Allgemeine Padagogik aus dem Zweck der Erziehung abgeleitet. 4. Aufl. Hrsg. von Hermann
Holstein. Bochum: Kamp.

Herbart, Johann Friedrich (1991): Uber die dsthetische Darstellung der Welt als das Hauptgeschéft der Erziehung (1802/1804). In:
Mdussener, Gerhard (Hrsg.): Didaktische Texte zu Unterricht und Erziehung in Wissenschaft und Schule. Johann Friedrich Herbart.
Wuppertal: Deimling, S. 73-88.

Herzog, Walter (2013): Bildungsstandards. Eine kritische EinfUhrung. Stuttgart: Kohlhammer.

Hetland, Lois/Winner, Ellen (2013): Studio Thinking 2: The Real Benefits of Visual Arts Education. New York: Teachers College
Press.

Kant, Immanuel (1974): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Klepacki, Leopold/Zirfas, Jorg (Hrsg.) (2011): Geschichte der Asthetischen Bildung. Bd. 2: Friihe Neuzeit. Paderborn: Ferdinand
Schéningh.

Koch, Lutz (2015): Lehren und Lernen. Wege zum Wissen. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Kokemohr, Rainer (2007): Bildung als Welt- und Selbstentwurf im Anspruch des Fremden. Eine theoretisch-empirische Annaherung
an eine Bildungsprozesstheorie. In: Koller, Hans-Christoph/Marotzki, Winfried/Sanders, Olaf (Hrsg.): Bildungsprozesse und
Fremdheitserfahrung. Beitrage zu einer Theorie transformatorischer Bildungsprozesse. Bielefeld: transcript, S. 13-68.

Koller, Hans-Christoph (2012): Fremdheitserfahrungen als Herausforderung transformatorischer Bildungsprozess. In: Bartmann,
Sylke/Immel, Oliver (Hrsg.): Das Vertraute und das Fremde. Differenzerfahrung und Fremdverstehen im Interkulturalitatsdiskurs.
Bielefeld: transcript, S. 157-176.

Koselleck, Reinhart (2006): Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kron, Friedrich W. (2000): Grundwissen Didaktik. 3. aktual. Aufl. Minchen/Basel: Ernst Reinhardt.
Liebau, Eckart/Zirfas, Jorg (Hrsg.) (2007a): Schonheit. Traum - Kunst - Bildung. Bielefeld: transcript, S. 9-12.

Liebau, Eckart/Zirfas, Jérg (2007b): Asthetische Bildung und Schénheit. Ein Vorwort. In: Dies. (Hrsg.): Schénheit. Traum - Kunst -
Bildung. Bielefeld: transcript, S. 9-12.

Liebau, Eckart/Zirfas, Jorg (Hrsg.) (2008): Die Sinne und die Kunste. Perspektiven asthetischer Bildung. Bielefeld: transcript.

Liebau, Eckart/Zirfas, Jérg (Hrsg.) (2011): Die Bildung des Geschmacks. Uber die Kunst der sinnlichen Unterscheidung. Bielefeld:
transcript.

Liebau, Eckart/Zirfas, Jorg (2011): Der Geschmack. Sinnliches Geschehen und asthetisches Vermdgen. In: Dies. (Hrsg.): Die
Bildung des Geschmacks. Uber die Kunst der sinnlichen Unterscheidung. Bielefeld: transcript, S. 9-14.

Luders, Christian/Kade, Jochen/Hornstein, Walter (2002): Entgrenzung des Padagogischen. In: Kriger, Heinz-Hermann/Helsper,
Werner (Hrsg.): Einflhrung in Grundbegriffe und Grundfragen der Erziehungswissenschaft. 5. durchges. Aufl. Opladen: Leske und
Budrich, S. 207-215.

Lyotard, Jean-Francois (1994): Das postmoderne Wissen. Wien: Passagen.

-32-



Menninghaus, Winfried (2003): Das Versprechen der Schénheit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Merkens, Hans (2010): Unterricht. Eine Einflihrung. Wiesbaden: VS Verlag flr Sozialwissenschaften.

Mollenhauer, Klaus (1996): Grundfragen asthetischer Bildung. Theoretische und empirische Befunde zur asthetischen Erfahrung
von Kindern. Weinheim/Munchen: Juventa.

Prange, Klaus/Strobel-Eisele, Gabriele (2015): Die Formen des padagogischen Handelns. 2. Gberarb. Aufl. Stuttgart: Kohlhammer.

Rittelmeyer, Christian (2012): Warum und wozu asthetische Bildung? Uber Transferwirkungen kiinstlerischer Tatigkeiten. Ein
Forschungsuberblick. 2. Aufl. Oberhausen: Athena.

Rosenkranz, Karl (1853): Asthetik des HaRlichen. Kénigsberg: Borntréger.
Rumpf, Horst (1988): Die Ubergangene Sinnlichkeit. 2. Aufl. Weinheim/MUnchen: Juventa.

Rumpf, Horst/Kranich, Ernst Michael/Buck, Peter (Hrsg.) (2000): Welche Art von Wissen braucht der Lehrer. Ein Einspruch
gegen landlaufige Praxis. Stuttgart: Klett-Cotta, S. 107-130.

Rumpf, Horst (2004): Diesseits der Belehrungswut. Padagogische Aufmerksamkeiten. Weinheim/Minchen: Juventa.

Seel, Martin (2003): Asthetik des Erscheinens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Steindorf, Gerhard (1981): Grundbegriffe des Lehrens und Lernens. Bad Heilbrunn/OBB: Julius Klinkhardt.

Siinkel, Wolfgang (1996): Phdnomenologie des Unterrichts. GrundriB der theoretischen Didaktik. Weinheim/Miinchen: Juventa.
Tatarkiewicz, Wtadystaw (1979): Geschichte der Asthetik. Bd. 1: Die Asthetik der Antike. Basel/Stuttgart: Schwabe.

Tatarkiewicz, Wtadystaw (2003): Geschichte der sechs Begriffe. Kunst, Schénheit, Form, Kreativitat, Mimesis, Asthetisches Erlebnis.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Terhart, Ewald (2009): Didaktik. Eine EinfiUhrung. Stuttgart: Reclam.

Wagenschein, Martin (1977): Verstehen lehren: genetisch - sokratisch - exemplarisch. 6. durchges. Aufl. Weinheim/Basel: Beltz.
Waldenfels, Bernhard (2015): Sozialitat und Alteritat. Modi sozialer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp.

Welsch, Wolfgang (Hrsg.) (1993): Die Aktualitit des Asthetischen. Miinchen: Fink.

Welsch, Wolfgang (1993): Das Asthetische - eine Schliisselkategorie unserer Zeit? In: Ders. (Hrsg.): Die Aktualitat des Asthetischen.
Mianchen: Fink, S. 13-47.

Welsch, Wolfgang (2003): Asthetisches Denken. 6. erw. Aufl. Stuttgart: Reclam.

Wimmer, Michael (2010): Lehren und Bildung. Anmerkungen zu einem problematischen Verhaltnis. In: Pazzini, Karl-Josef/Schuller,
Marianne/Wimmer, Michael (Hrsg.): Lehren bildet? Vom Ratsel unserer Lehranstalten. Bielefeld: transcript, S. 13-37.

Ziehe, Thomas (1996): Zeitvergleiche. Jugend in kulturellen Modernisierungen. 2. Aufl. Weinheim/Munchen: Juventa.

Zirfas, Jérg/Klepacki, Leopold/Bilstein, Johannes/Liebau, Eckart (Hrsg.) (2009): Geschichte der Asthetischen Bildung. Bd. 1:
Antike und Mittelalter. Paderborn: Ferdinand Schéningh.

Zirfas, Jérg/Klepacki, Leopold/Lohwasser, Diana (Hrsg.) (2014): Geschichte der Asthetischen Bildung. Bd. 3: Neuzeit. Teilbd. 1:
Aufklarung. Paderborn: Ferdinand Schdéningh.

Anmerkungen
Dieser Beitrag erschien erstmals 2016 in: Fuchs, Max/Braun, Tom (Hrsg.) (2016): Die Kulturschule und kulturelle Schulentwicklung.
Grundlagen, Analysen, Kritik. Bd. 2: Zur asthetischen Dimension von Schule (22-66). Weinheim/Basel: Beltz Juventa. Die von den

Autor*innen Leopold Klepacki, Tanja Klepacki und Diana Lohwasser in der Erstverdffentlichung vermerkten FuRnoten sind in der
Veroffentlichung auf kubi-online als Anmerkungen im Text ausgewiesen.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

-33-



Leopold Klepacki , Tanja Klepacki , Diana Lohwasser (2022 / 2016): Asthetisches Lehren: eine kritisch-reflexive Begriffsbefragung. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE:

https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetisches-lehren-kritisch-reflexive-begriffsbefragung

(letzter Zugriff am 18.09.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-34-


https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetisches-lehren-kritisch-reflexive-begriffsbefragung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

