
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Plädoyer für ein Denken (Bau)Kultureller Bildung jenseits der
Milieu-Kategorie
von Kawthar El-Qasem

Erscheinungsjahr: 2021

Peer Reviewed

Stichwörter:
baukulturelle Bildung | Kritische Kulturelle Bildung | Othering | Milieu | Postkolonialität |
Dekolonialität | Common Ground | Inklusion | Diversität | Teilhabe

Abstract
Eine Milieu-übergreifende Kulturelle Bildung erscheint vor dem Hintergrund der Diskurse um Inklusion,
Diversität und Teilhabe erstrebenswert. Allerdings erweist sich die Verwendung der Milieu-Kategorie bei
näherer Betrachtung als fragwürdig. Die Deutungsmacht von Marktforschungsinstituten mit ihren
Berechenbarkeits- und Verwertbarkeitslogiken steht im Widerspruch zu den Zielen Kultureller Bildung.
 Um zu einem adäquaten Umgang mit Differenz in der Arbeit mit Kindern und Jugendlichen in der
Postmigrantischen Gesellschaft zu gelangen, ist nicht nur eine Dekonstruktion des Milieu-Begriffs
notwendig, sondern auch eine kritische Betrachtung der Diskurse um Kulturelle Bildung selbst. Eine
solche Reflektion ist auch im Hinblick auf das noch junge und bewegte Feld der Baukulturellen Bildung
entscheidend, um Differenzlinien nicht zu reproduzieren und zu verfestigen. Mit der entsprechenden
Achtsamkeit können die Potentiale Baukultureller Bildung für eine inklusive Bildungsarbeit genutzt
werden. Anhand von drei Beispielen erarbeitet die Autorin mögliche Parameter einer gelingenden
Baukulturellen Bildung jenseits von „Milieus“.

In den letzten Jahren wurden die Themen Inklusion und Diversität intensiv diskutiert und bearbeitet. Auch
die Idee einer Milieu-übergreifenden Kulturellen Bildung schließt an diese Diskurse an. Vor allem im Hinblick
auf die Schaffung von Chancengleichheit erscheinen diese Diskussionen besonders relevant. Gleichzeitig
betreffen sie die gesamte Bandbreite gesellschaftlicher Bereiche. Dabei geht es um die ständige
Verbesserung von Bedingungen und die Beseitigung von Missständen, die ihren Ursprung in gesellschaftlich
verankerten Mechanismen und Strukturen haben. Hierzu zählen Aus- und Eingrenzungsmechanismen, die
die Sicherung von Privilegien gewährleisten und gesellschaftliche Verhältnisse stabilisieren, die einer

- 1 -



Chancengleichheit zuwiderlaufen. Diese sind zumeist historisch und kulturell tradiert und müssen im
Kontext der jeweiligen Gesellschaft und ihrer Verfasstheit immer neu reflektiert und bearbeitet werden.
Hierzu gehört auch eine Analyse und kritische Betrachtung derjenigen Kategorien, die im Zusammenhang
von Fragen der Inklusion und Diversität zur Anwendung kommen, sowie der Diskurslinien, die immanent
sind und in der Auseinandersetzung bedient werden. Aus diesen Gründen werden die Diskussionen und
Bemühungen um Teilhabe, Inklusion und Chancengleichheit nicht abschließend geführt werden können,
sondern fortlaufend notwendig bleiben.

In diesem Sinne ist auch dieser Beitrag zur Frage Milieu-übergreifender (Bau)Kultureller Bildung als eine
Annäherung zu verstehen. Ich möchte im Folgenden einerseits die Implikationen der Milieu-Kategorie im
Allgemeinen und in Bezug auf Baukultur im Besonderen, ebenso wie die Potentiale Baukultureller Bildung
im Kontext von Teilhabe und Inklusion beleuchten.

Baukulturelle Bildung zeigt sich derzeit als ein Feld, das zahlreiche und sehr unterschiedliche Aktivitäten
und Formate umfasst. Diese Aktivitäten decken ein weites Spektrum ab, das von Architekturvermittlung
und Denkmalpflege meist im schulischen Rahmen hin zu Kreativ- und Beteiligungsformaten reicht.
Gleichzeitig handelt es sich um ein Feld, das noch im Werden ist, das nach Professionalisierung und
Verstetigung strebt und das noch keine gemeinsame Orientierung oder gemeinsame Werte ausgehandelt
hat (vgl. El-Qasem 2021).

Gleichzeitig bietet Baukultur als Gegenstand Baukultureller Bildung viele Anknüpfungspunkte, wenn es um
Inklusion und Teilhabe geht. Zumindest dann, wenn Baukulturelle Bildung sich nicht als bloße
Architekturvermittlung, sondern als ein ganzheitlicher Ansatz zur Auseinandersetzung mit der gebauten und
ungebauten Umwelt versteht. Eine solche Auseinandersetzung verfolgt idealerweise das Ziel einer
Baukulturellen Literacy (vgl. El-Qasem 2020), die die „Bewusstmachung, Entwicklung, Ausbildung und
Aushandlung einer individuellen und kollektiven Haltung zur gebauten und ungebauten Umwelt und ganz
allgemein zum Raum“ (ebd.) umfasst, ebenso wie die Ausbildung einer dazugehörigen Praxis.

Dies ist deshalb notwendig, weil Baukultur alle Menschen, aber auch unsere gesamte (belebte und
unbelebte) Umwelt betrifft. Genau genommen, sind sie alle Teil von Baukultur. Dennoch haben sie in sehr
unterschiedlichem Maße und auf sehr unterschiedliche Arten Teil an Baukultur. Baukulturelle Bildung hat
deshalb das Potential, große Wirksamkeit zu entfalten, wenn es um Inklusion und Teilhabe geht.

Der Grad und die Art der Teilhabe scheinen eng verbunden mit dem gesellschaftlichen Status einer Gruppe
oder einer Person und deren Positioniertheit innerhalb gesellschaftlicher, hier insbesondere auf das Bauen
bezogener Machtstrukturen. Klar ist, dass zunächst diejenigen, die professionell in der Planung und
Verwaltung im Kontext Baukultur tätig sind, per definitionem einen leichteren und machtvolleren Zugang
haben, um Entscheidungen zu treffen, Ideen und Interessen durch- und umzusetzen. Gleichzeitig
entscheidet das Wissen über und das Interesse an Möglichkeiten der Mitgestaltung darüber, ob und in
wieweit auch Bewohner*innen, Nutzer*innen und andere sich einbringen (können). In dieser Situation
tragen Wissenstransfer, Informationsfluss und eine gelungene Kommunikation zwischen beiden Gruppen
dazu bei, die Möglichkeiten der Beteiligung, die auf Grundlage des § 3 BauGB vorgesehen sind, in der Breite
zu nutzen oder darüber hinaus zu gehen. In der vorhandenen Machtasymmetrie hängt es von der Haltung
derjenigen Akteure, die professionell im Kontext Bauen und Baukultur tätig sind, inwieweit sie diese
Möglichkeiten ausschöpfen, oder vielleicht sogar neue schaffen. Dabei spielt es eine große Rolle, ob sie es

- 2 -



als Bereicherung, Herausforderung oder sogar Störung empfinden, Menschen an Gestaltungsprozessen
teilhaben zu lassen, die sie sonst mit ihresgleichen aushandeln. Ein Unbehagen stellt sich möglicherweise
auch ein, weil die sogenannte Phase Null, also die Vorplanung unter Beteiligung von Nutzer*innengruppen,
nicht ausreichend gelehrt und eingeübt wird. Die Beteiligung von Kindern und Jugendlichen stellt die
Akteur*innen vor noch größere Herausforderungen. Zudem erscheint die Übersetzungsleistung, die in
Beteiligungsprozessen zu erbringen ist, um die Anliegen und Ideen der Beteiligten in die Planung
einzubeziehen, meist als Überforderung. Auch wenn es inzwischen einiges an Erfahrungswissen und
Forschung (Hofmann 2014, Million et al. 2019) hierzu gibt, steht der Transfer in die Praxis noch am Anfang.
Neben weiteren Anstrengungen und Überzeugungsarbeit ist vor allem der politische Wille gefragt, wenn es
darum geht, alle die Teil von Baukultur sind, auch an Baukultur teilhaben zu lassen.

An dieser Stelle schließt die Frage nach einer Milieu-übergreifenden Baukulturellen Bildung und deren
Beitrag an. Allerdings setzt diese zunächst eine (kritische) Auseinandersetzung mit dem Milieubegriff, seiner
allgemeinen Verwendung und seiner Relevanz im Kontext von Baukultur und Baukultureller Bildung voraus.

Was sind Milieus und wozu brauchen wir sie eigentlich?

Trennende Effekte oder Differenzlinien innerhalb und zwischen Gesellschaften sind nicht neu. Klassen- und
später Milieu-Theorien versuchen diese zu systematisieren, zu erklären und zu nutzen. Dabei ist es wie bei
anderen Differenzmerkmalen nicht immer erwünscht, diese zu überwinden. Vielmehr geht es bisweilen
darum, Gruppen und damit Differenzlinien „identifizierbar“ zu machen und zu halten, wie die Einleitung
zum Migrationsbericht des Statistischen Bundesamtes offenlegt:

„Dabei galt es als wünschenswert, wo immer möglich jene Personengruppen identifizierbar zu
erhalten, die seit jeher in der öffentlichen Debatte und in der amtlichen Statistik mit Migration
assoziiert werden […] Berechtigte Fragen sollten nicht deshalb unbeantwortet bleiben müssen,
weil die betroffenen Bevölkerungsgruppen „hinausdefiniert“ wurden, andererseits sollten auch
nur jene Menschen eingeschlossen werden, bei denen sich zumindest grundsätzlich ein
potentieller Integrationsbedarf vermuten lässt.“ (Statistisches Bundesamt 2020:4)

Im Gegensatz zum Migrationskontext, in dem mit dem „Integrationsbedarf“ ein Defizit zugeschrieben wird,
erscheint die Differenzkategorie Milieu auf den ersten Blick weniger wertend. Allerdings wird bei der
Definition der verschiedenen Milieus schnell klar, welche als problematisch oder defizitär angesehen
werden. Der Milieu-Begriff selbst wiederum enthält Verweise auf räumliche Konfigurationen, die
unterschiedliche Wertungen implizieren. Laut Duden bezeichnet er ein „soziales Umfeld, Umgebung, in der
ein Mensch lebt und die ihn prägt“, sowie den „Lebensraum von Pflanzen, Tieren, Kleinstlebewesen u. Ä., in
dem sie gedeihen, wachsen, der für sie lebensnotwendig ist“. Hier wird der Raum als prägender Ort und als
Existenz- und Entfaltungsgrundlage beschrieben. Der Begriff Milieu bezeichnet laut Duden andererseits die
„Welt der Prostituierten und Zuhälter“ bzw. einen „Stadtteil, Bereich, in dem Prostitution betrieben wird“.
Demnach steht Milieu auch für Abweichung von der Norm und damit für ein Außerhalb der Normvorstellung,
das mit moralisierender Wertung behaftet ist.

Seine Verwendung in sozialwissenschaftlichen Kontexten, auf die die Idee einer „Milieu-übergreifenden
Kulturellen Bildung“ Bezug nimmt, bezeichnet wiederum eine Differenzkategorie, die unterschiedliche
soziale Umfelder und Umgebungen und die daraus erwachsenden Prägungen der Menschen zu

- 3 -



differenzieren sucht. Welche Milieus es gibt und was diese auszeichnet, sagen uns seit den 80er Jahren die
Meinungs- und Marktforschungsinstitute. Sie definieren Milieus und grenzen diese voneinander ab. Die
Trennlinien entlang derer Milieus identifiziert werden, sind – unabhängig davon wie sehr sie auf empirischen
Erhebungen basieren – konstruiert. Die so erarbeiteten Kategorien sind also nicht naturgegeben. Des
Weiteren sind sie nicht ohne Kontext zu verstehen. Es ist also entscheidend, aus welcher Perspektive, zu
welchem Zweck, mit welcher Fragestellung und mit welcher Zielsetzung Daten erhoben wurden.
Wissenschaftstheoretisch lassen sich hieran noch viele weitere Fragen anschließen. Dennoch haben sich die
Milieu-Kategorien und die Ergebnisse der Erhebungen über Jahrzehnte etabliert, sodass sie sogar von den
Sozialwissenschaften und anderen Disziplinen übernommen und für weitere Forschungen zugrunde gelegt
werden.

„Sie sind so – weil sie so sind“ – Empirisch belegtes Othering

Indem sie stetig reproduziert wird, erscheint die Milieu-Kategorie als gegeben. Während im ersten Schritt
aus Daten auf Kategorien geschlossen wird, wird im nächsten Schritt aus Kategorien auf Menschen
geschlossen und durch Zuschreibung essentialisiert. Das Ergebnis ist ein scheinbar empirisch belegtes, sich
selbst reproduzierendes Othering: „sie sind so – weil sie so sind“.

Abb.: Was sind Milieus und was machen sie überhaupt: Besser verstehen versus "Andere" festschreiben

Diese Essentialisierung ist dynamisch zu verstehen, d.h., die Trennlinien verschieben sich und mit ihnen die
Zuschreibungen, aber die Idee von Trennlinien an sich wird aufrechterhalten. Forschung und Wissenschaft
sind dabei ebenso wenig neutral wie objektiv – sie sind auch nicht unschuldig – und sie produzieren

- 4 -



Nachschub an immer neuen, anderen Milieus – z.B. Jugend- oder Migrantenmilieus. Dabei gerät völlig aus
dem Fokus, dass die Milieu-Kategorie nur eine unter vielen möglichen Deutungen gesellschaftlicher
Strukturen ist.

Aus Sicht der Kulturellen Bildung sollte neben der bereits umrissenen Kritik auch die (Deutungs-)Macht von
Marktforschungsinstituten in Frage gestellt werden. Die Orientierung an Verwertbarkeiten und das
Bestreben, Verhalten von Nutzer*innen, Konsument*innen, Wähler*innen etc. vorhersagbar und nutz- bzw.
steuerbar zu machen, ist der Marktforschung eingeschrieben. Ein solches Denken steht den Zielen
Kultureller Bildung entgegen. Während Marktforschung Mensch und Gesellschaft vom Markt aus denkt,
denkt zeitgenössische Kulturelle Bildung individuelle und kollektive Befähigung und Teilhabe vom Menschen
aus. Während ein Denken in Verwertbarkeiten und Berechenbarkeiten statische Gruppen favorisiert, setzt
Kulturelle Bildung idealerweise auf Bewegung und Beweglichkeit im Handeln und Denken.

Kleine und große Unterschiede: Kulturelle Bildung revisited

Doch auch wenn Kulturelle Bildung sich im Laufe der letzten Jahrzehnte mehr und mehr von einem
normativen Kulturbegriff löst, haftet ihr die eigene Geschichte als „zivilisierendes Projekt der Enkulturation“
(Gaztambide-Fernández 2017:25) ebenso wie die Geschichten des Bildungsbegriffs und des Kunst- und
Kulturbegriffs mit ihren kolonialen, eurozentristischen und hegemonialen Dimensionen an (siehe Susanne
Bücken: „Zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen Perspektive für die Kulturelle Bildung in der
Migrationsgesellschaft“). „[D]ominanzkulturelle Machtverhältnisse, Wissensbezüge und
Normalitätsvorstellungen“ (ebd.) sind Diskursen um Bildung, Kunst, Kultur und Kultureller Bildung
unweigerlich eingeschrieben. Sie zu überwinden erfordert nicht nur eine aktive (Selbst-)Reflexion und
Dekonstruktion, sondern auch eine Öffnung für neue Formen der anerkennenden, vielleicht auch heilsam
demütigen Wissensproduktion im Sinne einer dekolonialen Praxis. Insofern ist nicht nur „die Entwicklung
eines kulturkritischen Kulturbegriffs“ (ebd.) notwendig, sondern auch ein entsprechendes Umdenken in der
Kulturellen Bildung selbst.

Unlängst haben feministische, postkoloniale und dekoloniale Denker*innen die Austauschbarkeit von
Differenzkategorien entlarvt (vgl. Hall 2018, Balibar/Wallerstein 1991). Während der Rassebegriff nach
seiner verheerenden Karriere nach dem Zweiten Weltkrieg immer unsagbarer wurde, wurde er mehr und
mehr vom Kulturbegriff abgelöst. Die feministisch-postkoloniale Anthropologin Lila Abu Lughod kritisiert die
Verwendung des Kulturbegriffes und schreibt dazu in ihrem Essay „Writing against Culture“ (1991):

“Culture is the essential tool for making other [...] operat[ing] much like its predecessor - race -
even though […] it has some important political advantages. Unlike race, […] the current
concept allows for multiple rather than binary differences” (Abu Lughod 1991:143f.).

Begriffe-Karussell der Differenzlinien – eine Gretchenfrage für die Kulturelle
Bildung?

Auch der Milieu-Begriff dient jenseits des Marktes dazu, Differenz zu konstruieren und festzuschreiben. Er
ist dazu geeignet, die Wirkungen und Effekte vorhandener Machtverhältnisse zu verstärken und sie
scheinbar empirisch zu belegen. Auch wenn er zunächst einem Klassismus Vorschub zu leisten scheint,
wirkt er sich gleichermaßen auf andere Diskriminierungsformen aus. Denn diese sind ebenso wenig wie die

- 5 -

https://d9.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
https://d9.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung


Differenzkategorien selbst scharf voneinander zu trennen, sondern intersektional miteinander verwoben.
Das Mann-Migrantisch-Muslimisch-Schwarz-Sein einer Person lässt sich nicht auseinanderdiskriminieren,
sondern addiert sich auf. Für eine Kulturelle Bildung, die sich von ihrer eigenen Geschichte emanzipieren
und neue Wege einschlagen möchte, erscheint es daher unangemessen, weiter Differenzlinien zu bedienen
und zu reproduzieren.

So gesehen, gerät die Frage nach Milieu-übergreifender Kultureller Bildung zu einer Gretchenfrage: Wie hält
Kulturelle Bildung es mit Milieus? Ist sie bereit jenseits von Differenz zu denken und zu agieren? Genau
genommen besteht keine Notwendigkeit, sich ausgerechnet den Milieu-Begriff anzueignen. Und wenn sie
ihn – trotz aller hier genannten Kritik – übernimmt, warum gerade möchte sie diese aufbrechen? Und wie
möchte sie dies tun? Wie kann Kulturelle Bildung sicherstellen, dass aus Milieu-übergreifend nicht Milieu-
übergriffig wird? Mit Milieu-übergriffig meine ich den eurozentristischen, paternalistisch-missionarischen
Eifer, den Anderen, den vermeintlichen Nicht-Kultur-Träger*innen, den Benachteiligten Kultur zu bringen
und mit ihr die Hoffnung, dass sie vielleicht und irgendwann einmal dazu gehören könnten. Dabei werden
die Anderen zu Empfänger*innen einer Wohltat degradiert. Ihr eigener Wille, ihre eigenen Ressourcen,
Vorstellungen und Bedürfnisse werden ignoriert und überschrieben.

Abb.: Milieu-übergreifend versus Milieu-übergriffig - wir brauchen einen Common Ground

Eine Menge Hausaufgaben und gute Aussichten

In ihrem vom BMBF geförderten Forschungsprojekt „Flucht – Diversität – Kulturelle Bildung.
Rassismuskritische und diversitätssensible Diskursanalyse kultureller Bildung im Kontext von Flucht und

- 6 -



Migration“ haben Marion Gerards, Susanne Bücken und Johanna Meiers Förderanträge für die
Förderprogramme Kultur macht stark (KMS und KMS+) erforscht. Zentrale Merkmale, die die Forscher*innen
dabei als „typisch für den Diskurs“ (Bücken, Gerards, Meiers 2020:5; Herv. i.O.) herausarbeiten konnten,
waren die „den Diskurs prägenden paternalistischen Sprechweisen“ (ebd.:5) und „ein diskursives Othering
in Bezug auf Refugees, […wobei] ein statisches, geschlossenes und eurozentristisches Kulturverständnis“
(ebd.:6; Herv. i.O.) zum Tragen kommt. Außerdem stellten sie „hegemoniale Sprechweisen zu Integration“
fest, bei dem „[D]as dominante Integrationsverständnis […] im Diskurs der Kulturellen Bildung mit
monodirektionalen Vorstellungen der Anpassung verbunden“ (ebd.:8) wird.

Ähnliche Diskursmuster fänden sich schon in Ausschreibungstexten, die die Förderlogiken spiegelten.
Insgesamt, so befinden die Forscherinnen

„artikuliert sich Kulturelle Bildung im untersuchten Diskurs weitestgehend ohne rassismus- und
machtkritisches Selbstverständnis. […] Der hegemoniale Diskurs ist vielmehr geprägt von
Dethematisierungen diskriminierender und benachteiligender Strukturen, und es lassen sich
kulturalisierende sowie rassistische Wissensbestände aufdecken. Damit manifestiert sich ein
instrumentelles Selbstverständnis Kultureller Bildung, welches die widerständigen Potentiale
künstlerisch-ästhetischer Praxis weitestgehend ungenutzt lässt.“ (ebd.:8)

Auffällig sei außerdem, dass „Kulturelle Bildung für sich eine All-Verantwortlichkeit oder All-Zuständigkeit
reklamiert“ (ebd.:8), „die ebenso einer kritischen Überprüfung bedarf, wie auch insgesamt eine kritische
Auseinandersetzung mit den Begründungszusammenhängen der ästhetisch-künstlerischen Praxis
notwendig ist. Dies umfasst sowohl die Reflektion der eigenen Haltung – im Zusammenspiel mit
eurozentristischen Wissensbeständen – als auch die Reflektion des Eingebundenseins in hegemoniale
Diskurse zu Migration und Flucht, zu Integration und deutscher Kultur.“ (ebd.:9)

Für die Kulturelle Bildung bedeuten diese Ergebnisse eine große Bandbreite an Hausaufgaben. Dennoch
sieht Marion Gerards, die Leiterin des Forschungsprojekts, „[D]ie Chancen der Kulturellen Bildung für die
Migrationsgesellschaft […] vor allem darin, sich konsequent an dem grundlegenden Menschenrecht auf
Bildung sowie auf kulturelle Teilhabe und Teilgabe auszurichten und nicht nach Wirkungs- und
Verwertungslogiken zu fragen“ (Gerards 2020).

Was bedeutet das für die Baukulturelle Bildung?

Die Ergebnisse der Studie unterstreichen die Notwendigkeit, auch den Milieu-Begriff im Kontext der
Baukulturellen Bildung kritisch zu hinterfragen. Sie ermutigen dazu, die „widerständigen Potentiale“ (ebd.)
Baukultureller Bildung und Praxen zu entdecken, zu nutzen und weiterzuentwickeln. Vor allem der Hinweis
auf das Recht auf „Teilhabe und Teilgabe“ (ebd.) ist eine wichtige Wendung, die betont, wie wichtig die
Möglichkeit des Gebens für alle ist. Eine solche Gleichberechtigung zur Gabe entschärft nicht nur
Machtasymmetrien, sondern lässt auch andere Deutungen hervortreten, die ungewohnte Perspektiven
ermöglichen und neue Ideen freisetzen. Auf diese Weise kann verhindert werden, dass Wissen und
Deutungen nur in eine Richtung fließen und so vorhandene Strukturen und Verhältnisse reproduziert
werden. Stattdessen können die Spuren aller Beteiligten sichtbar werden.

- 7 -



In der gebauten Umwelt, wie wir sie vorfinden, manifestieren sich Unterschiede und Differenzlinien sowie
Einschluss- und Ausschlusspraxen. Es gibt öffentliche und private, sakrale und profane Räume. Baustile,
Bauten und Plätze sind Ausdruck von Denktraditionen, räumliche Konfigurationen erzeug(t)en Klassen und
Milieus, bilden diese ab und werden diesen zugeschrieben. Gleichzeitig sind Städte, Häuser, Straßen und
Wege auch Archive, die es möglich machen, mehr und manchmal Überraschendes über vergangene und
gegenwärtige Verquickungen, sich wandelnde Deutungsmuster und Allianzen zu erfahren. Denn immer
schon gab es Überschneidungen und Wechselwirkungen, haben sich Grenzen und Kategorien überlagert
und Störungen der vermeintlichen Eindeutigkeit hegemonialer Ordnungen ereignet.

Baukultur im Gesamten kann in diesem Sinne als der materialisierte Common Ground gelten, den wir
miteinander und mit den Vergangenen und Zukünftigen teilen. Wenn es gelingt, die uns umgebende
Baukultur in dieser Hinsicht zu dekonstruieren und dort die Geschichten ausfindig zu machen (oder auch
auszudenken), die Zeugen des gemeinsamen Ganzen sind, wie es geworden ist, was es ist und was es hätte
sein können, dann kann eine Baukulturelle Bildung jenseits von Milieu-Zuschreibungen gelingen. Wenn
Adressat*innen Baukultureller Bildung sich und ihre Geschichte dort wiederfinden und sich über den Ort in
Beziehung setzen können – miteinander, zum Ort und zum gemeinsamen Ganzen, dann kann Zugehörigkeit
und Gemeinschaft generiert werden. In einer Art archäologischem Schnitt kann das vermeintlich Andere als
Teil des Eigenen in seinem Geworden-Sein verstanden werden. Andererseits kann im Rahmen
Baukultureller Bildungsprojekte ein Raum geschaffen werden, in dem alle sein können und ihre Geschichten
Platz haben, wenn auch nur temporär.

Im Folgenden möchte ich anhand von drei unterschiedlichen Beispielen aus München, Hamburg
und Kairo mögliche Parameter einer gelingenden Baukulturellen Bildung herausarbeiten:

Beispiel 1: Isar Arabesken – ein Stadtführer

Der Stadtführer Isar Arabesken – Spuren des Orients in München (Sedghi/Wagner/Wimmer 2013) entstand
als Nachfolgeprojekt zu einem Seminar von Prof. Ernst Wagner an der LMU München. Der Titel des Buches
benennt bereits die Differenz, um die es dabei gehen soll. Der Orient, als Konstrukt, ist das Andere des
Hiesigen – es ist anders und wo-anders verortet. Wie kommt es also nach München und was macht es dort?
Die Frage nach den „Spuren des Orients“ impliziert, dass es nicht nur um den Orient als räumlich-
geografische Konstruktion geht, sondern auch um die Menschen, die diesem Konstrukt zugeschrieben
werden. Denn nur sie konnten Spuren in München hinterlassen, ganz unabhängig davon, ob sie persönlich
nach München gekommen waren, oder ob Waren und Artefakte aus dem Orient die bayrische Großstadt
erreicht hatten.

- 8 -

https://issuu.com/alliteraverlag/docs/wagner__isar-arabesken__leseprobe_i


Gleichzeitig wissen zeitgenössische Nutzer*innen des Stadtführers, dass auch heute Menschen in München
leben oder nach München kommen, die als „orientalisch“ bezeichnet werden. Die Kategorie „orientalisch“
umfasst in der Regel auch ein (zugeschriebenes) Muslimisch-Sein. Der „Orient“ steht hier stellvertretend für
das „Andere“ und für die muslimische Welt (vgl. Said 2003). Angesichts aktueller Debatten zu
internationalen Konflikten und Kriegen im „Orient“, zum Islam oder zur Einwanderung aus muslimischen
Ländern (des „Orients“) dürften den meisten Leser*innen auch die Zuschreibungen, die in diesem Kontext
gemacht werden, bekannt sein. Diese Zuschreibungen erzeugen das Bild einer völlig anderen Welt, die wir
nicht kennen, die jenseits unserer Welt ist, aber von der wir sicher wissen, dass sie ganz anders ist. Sie
verweisen dabei direkt und indirekt auf potentielle Milieu-Zugehörigkeiten, die mit Religiosität,
Bildungsstand und wirtschaftlicher Situation in Verbindung gebracht werden. Doch auch Milieus haben
Geschichten.

Anhand des Stadtführers können diese „Spuren des Orients in München“ gelesen werden: Bei einem
Stadtspaziergang können Nutzer*innen feststellen, wie viele Anleihen es im eigenen Alltag aus dieser so
anderen, fremden Welt gibt und auch schon lange gab. Es wird deutlich, wie sich das Verhältnis zum Orient
und damit zur muslimischen Welt im Laufe verschiedener Epochen immer wieder gewandelt hat und in der
Stadt niedergeschlagen hat. Insofern handelt es sich nicht nur um eine, sondern um multiple Welten, die
aus den jeweiligen Kontexten emergieren und sichtbar gemacht werden.

Sichtbar machen bedeutet, das Erkennen der Zusammengehörigkeit und gegenseitigen Beeinflussung
dieser Welten zu ermöglichen. Gleichzeitig wird die Abhängigkeit der eigenen Perspektive auf den „Orient“
vom eigenen Standpunkt in der jeweiligen und jetzigen Gegenwart nachvollziehbar. Die Veränderbarkeit
dieses Standpunktes wiederum verweist auf die Kontingenz des Verhältnisses zum Orient und deutet auf

- 9 -

https://issuu.com/alliteraverlag/docs/wagner__isar-arabesken__leseprobe_i


die Handlungsmacht der beteiligten Akteur*innen. Ein Bewusstsein für Kontingenz erzeugt eine Ahnung
davon, dass immer auch eine andere Geschichte möglich war und ist, dass alles auch anders sein könnte.
Dieses Bewusstsein zeigt gleichzeitig das Potential einer Veränderung für die Zukunft auf und ermöglicht
ein Umdenken in der Gegenwart. Es schafft nicht nur eine neue Offenheit, sondern birgt das Potential,
Differenzlinien zu verwischen und Abgrenzungen ad absurdum zu führen.

Beispiel 2: Bunte Kuh – gemeinsam etwas schaffen

Der Verein Bunte Kuh e.V. führt an der Bahnhofspassage in Hamburg-Wilhelmsburg jährlich eine Lehmbau-
Aktion durch. 70 t Lehm werden aufbereitet und zur Verfügung gestellt, acht bis zehn Mitarbeiter*innen sind
vor Ort und unterstützen, führen ein, begleiten den Bauprozess.

Mehr Informationen: https://www.buntekuh-hamburg.de/

Die Aktion nimmt sich Raum und stellt Raum zur Verfügung – sie steht im Weg. Mehrere Tausend Menschen
nehmen jährlich teil, darunter Gruppen aus KiTa und Schule, aus Einrichtungen für Menschen mit
Behinderung, Studierende, Familien, Nachbar*innen und Passant*innen. Es werden tausende kleine Modelle
und einige große, begehbare Lehmbauten erstellt. Nach mehreren Wochen wird am Ende ein großes Fest
gefeiert. Nepomuk Derksen, der Initiator der Aktion, bezeichnet die Aktion selbst als:

„… eine niedrigschwellige, öffentliche Kommunikationsplattform mit großer und vielfältiger
Anziehungskraft für die unterschiedlichsten Bevölkerungsgruppen. Hier bauen Kinder und
Jugendliche mit Senioren, Blinde mit Sehenden, Künstler mit Flüchtlingen, Ingenieure mit
Touristen. Hier können sie Architektur, das sonst Unverrückbare, mit eigenen Händen, im Spiel

- 10 -

https://www.buntekuh-hamburg.de/


und mit anderen gemeinsam gestalten. […] Unsere Baukunst-Aktionen mit Lehm machen das
Bauen mit einfachen und naturfreundlichen Techniken zu einem Fest für die Sinne und
Architektur wieder als soziale Kunst erlebbar.“ (Derksen 2017)

Die Aktion ist barrierearm: Der Baustoff Lehm hat eine „kulturelle und soziale Klebekraft“ (Nepomuk
Derksen); jede*r kann etwas beitragen. Der Bauprozess wird über die Zeit und von Vielen getragen und das
Ergebnis ist raumgreifend – „aus Bewegung wird Raum“ (Derksen 2017). Aus Teilnehmen wird Teilgeben
und Teilhaben. Das spiegelt sich auch in den Feedbacks der Beteiligten auf der Website (vgl. Bunte Kuh
e.V.). Dass die Aktion „im öffentlichen Raum“, „mittendrin“, „offen und kostenlos“ ist, wird positiv
hervorgehoben. Ebenso, dass es „keinen Streit" und „keine Sprachbarrieren“ gibt. Teilhabende
beschreiben, dass sie „sich und Andere mal anderes erleben“ und das Mitmachen ihnen das Gefühl gibt,
„stolz“ und „wertvoll“ zu sein. Die Arbeit des Einzelnen habe eine Bedeutung für das Ganze, und „Teil von
etwas zu sein“ sei „wichtig für jedes Individuum“ betonen andere. Der Aspekt der Gemeinschaft wird
besonders wichtig, ohne dass es dazu notwendig ist, dass alle sich persönlich begegnen oder kennen. Das
gemeinsame Tun und Beteiligt-Sein, auch wenn zu unterschiedlichen Zeitpunkten, stiftet Gemeinschaft und
Zugehörigkeit.

Beispiel 3: Perception – Calligraffiti in einer Millionenmetropole

In diesem Beispiel geht es um einen Perspektiv-Wechsel, die Wertschätzung über gesellschaftliche
Differenzlinien hinweg und die Relevanz des reziproken Gebens und Nehmens. Der in Frankreich geborene
und aufgewachsene Graffiti-Künstler El-Seed verbindet in seinen Arbeiten nicht nur arabische Kalligrafie mit
Graffiti zu Calligraffiti, sondern legt in seinen Arbeiten Wert darauf, dass sie für die Menschen und die
jeweiligen Orte eine Bedeutung haben. In seinem Projekt Perception in Manshiyat Nasr in Kairo spielt er auf
mehreren Ebenen mit der Wahrnehmung, seiner eigenen, der der Menschen vor Ort und der der
Betrachter*innen des Endprodukts. Es handelt sich um ein überdimensionales Calligrafiti, das über knapp
50 Gebäude verteilt, nur von einem bestimmten Standpunkt vom gegenüberliegenden Berg Moqattam in
seiner Gänze sicht- und lesbar wird. Hier befindet sich die Bergkirche St. Samaan, die die koptische
Gemeinde aus Manshiyat Nasr erbaut hat.

- 11 -



- 12 -



Die Bewohner*innen des Ortes sind seit Jahrzehnten als Müllsammler und Sortierer tätig. 1969 wurden sie
zwangsweise hierher umgesiedelt, weil die Stadtverwaltung keine „Müllmenschen“ mehr in der Innenstadt
haben wollte. In den 1980er Jahren begann die Gemeinde mit dem Bau der Bergkirche St. Samaan, die in
eine Höhle am Gipfel hineingebaut ist und mittlerweile mehr als 10 000 Sitzplätze hat. Die Menschen
werden nach wie vor als schmutzig angesehen und stigmatisiert. Während der Schweinegrippe 2009 hat die
Stadtverwaltung alle Schweine, die im Recycling-System den organischen Müll verwerteten, töten lassen.
Auf diese Weise war die Existenzgrundlage der Menschen stark bedroht.

Der Künstler El Seed erfuhr durch diesen Skandal von Manshiyat Nasr und entschloss sich ein Projekt dort
zu verwirklichen. Sein Ziel war, neben der künstlerischen Herausforderung, „[T]o bring light on this
community“ (eL Seed). Er war auf die Kooperation der Bewohner*innen angewiesen und konnte sie über
Schlüsselpersonen aus der Gemeinde für sein Projekt gewinnen – schließlich brauchte er die Zustimmung
und Unterstützung von 50 Hausbesitzer*innen. Als Inschrift wählte er einen Ausspruch des Koptischen
Bischofs St. Athanasius von Alexandria aus dem dritten Jahrhundert, der sagte: “Anyone who wants to see
the sunlight clearly needs to wipe his eye first.” (eL Seed 2016).
Das Projekt wurde 2016 fertiggestellt: https://www.youtube.com/watch?v=g9M3HIjHuq0

- 13 -

https://www.samaanchurch.com/en/
https://www.youtube.com/watch?v=g9M3HIjHuq0


- 14 -



- 15 -



In einem TED Talk beschreibt der Künstler den Entstehungsprozess und wie seine eigene Wahrnehmung
und Haltung den Bewohner*innen gegenüber sich im Laufe des Projekts radikal geändert hat. Während er
nicht nur gekommen war, um eine künstlerische Herausforderung zu meistern, sondern auch um den
Bewohner*innen etwas zu geben, stellte er schließlich fest, dass sie ihm viel mehr zu geben hatten und
dass er viel von ihnen gelernt hat, auch über sich selbst. Besonders beeindruckend und lehrreich für alle
Beteiligten waren die regelmäßigen Aufstiege zur Kirche, um das Werk von dort aus zu betrachten. Die
Bewohner*innen selbst sahen das Projekt im Laufe der Zeit mit anderen Augen und eigneten es sich an, als
etwas, das wirklich mit ihnen zu tun hat (vgl. eL Seed 2016).

Parameter einer gelingenden Baukulturellen Bildung jenseits der Milieu-
Kategorie

Zusammenfassend lassen sich aus den vorgestellten Projekten einige Merkmale einer Baukulturellen
Bildung jenseits von „Milieus“ ableiten. Die Idee des Common Ground ist dabei zentral. Davon ausgehend,
dass „‚[A]lle kulturellen Situationen sich aus zwei Bereichen zusammen[setzen]: dem der Aufmerksamkeit
(Figur) und den viel größeren Bereich, der der Aufmerksamkeit entgeht (dem Grund)“ (Mc Luhan 2002/1989
in Lagaay/Lauer 2004: 54f.), lohnt es sich, den Blick auf diesen Grund zu richten. Dabei darf nicht außer
Acht gelassen werden, dass „Figur-Grund-Konstellationen dynamisch und abhängig [sind] von „kulturellen,
sozialen und individuellen Erkenntnispositionen.““ (Lagaay/Lauer 2004:55). Es ist daher wichtig Raum zu
schaffen, in dem ein gemeinsamer Raum entstehen kann und erlebbar wird. Ein Raum, in dem die jeweils
„Anderen“ sichtbar werden, in dem das Andere im Eigenen und das Eigene im Anderen erkannt werden
kann. Auf diese Weise kann die eigene Rolle als Teil des Ganzen erlebt und hinterfragt werden, sodass
gemeinsames Sprechen und Handeln möglich wird.

- 16 -

https://www.youtube.com/watch?v=g9M3HIjHuq0 


Die Schaffung eines solchen Raumes setzt voraus, dass die (mögliche) Existenz eines Common Ground
anerkannt wird. Dem gemeinsamen Raum muss ein Wert zugeschrieben werden und er muss relational
gedacht und vermittelt werden. Die eigene Rolle und Position sollte dabei fortlaufend reflektiert werden.

Damit (Bau)Kulturelle Bildung jenseits von „Milieus“ gelingt, scheinen folgende Parameter relevant:

Da sein: Es ist wichtig vor Ort zu sein und ausreichend Zeit zu haben.
Aktivität im öffentlichen Raum: Aktivität zieht Aktivität nach sich. Hierzu ist eine gewisse
„Ereignisdichte“ notwendig: „Etwas passiert, weil etwas passiert, weil etwas passiert“ (Gehl 2018:71)
Niedrigschwellig: Der Zugang sollte niedrigschwellig sein. Dabei darf niedrigschwellig nicht mit einem
niedrigen Niveau verwechselt werden.
Raum für Begegnung schaffen: Dieser Raum sollte möglichst barrierearm sein.
Common Ground schaffen: Gemeinsames Tun im Raum erzeugt gemeinsamen Raum und stiftet
Gemeinschaft und Zugehörigkeit – auch ohne Worte.
Kraft-Akte: Bauen als soziales „Event“ und gemeinschaftlicher Kraft-Akt verleiht ein neues
Lebensgefühl und ermutigt „groß zu denken“ (vgl. Derksen 2017). Menschen können erfahren, dass
es möglich ist, Großes über längere Zeiträume gemeinsam zu entwickeln und zu schaffen.
Wertschätzung: Es gibt keinen „priviledged giver“ (Maldonado Torres 2008:143). Jede*r hat etwas zu
geben. Jede*r kann und darf geben. Die Bereitschaft und Offenheit aller von allen und gemeinsam zu
lernen schafft Augenhöhe.

Gelingende Baukulturelle Bildung kann demnach einen wichtigen Beitrag leisten, indem sie Bewusstsein für
das Vorhandensein und das Potential eines Common Ground schafft. So kann Gemeinschaft und
Zugehörigkeit erlebt werden. Kinder, Jugendliche und Erwachsene, die sich als zugehörig und berechtigt
verstehen, gefragt und beteiligt zu werden, können sich Raum schaffen und aneignen und dadurch
empowern. Die Entwicklung Baukultureller Literacy befähigt Menschen außerdem, mitzugestalten und
Mitsprache einzufordern und auszuüben. Gelungene Baukulturelle Bildung sollte daher den Grad der
Teilhabe an Baukultur und damit an Gesellschaft erhöhen. Sie sollte sich dabei eben nicht als all-
verantwortlich oder all-zuständig verstehen (vgl. Bücken/Gerards/Meiers 2020:8), sondern als eine
Möglichkeit Raum zu generieren, in dem wichtige Prozesse gesellschaftlicher Aushandlung stattfinden
können. Wenn „Teilhabe“ und „Teilgabe“ (vgl. Gerards 2020) als zentraler Aspekt von Baukultur betrachtet
werden, kann Baukultur in eine Real-Labor-Situation umgedeutet werden, der das Prozesshafte und
Experimentelle anhaftet. So kann langfristig ein Paradigmenwechsel herbeigeführt werden, der idealerweise
damit einhergeht, dass alle, die Teil von Baukultur sind, auch aktiv und auf Augenhöhe an Baukultur
teilhaben können.

Hier können Sie den Vortrag der Autorin auf der Jahrestagung 2020 life verfolgen.

 

Verwendete Literatur
Abu Lughod L (1991): Writing against Culture. In: Fox R. (ed.): Recapturing Anthropology: Working in the Present, p 137-154 und
161-162. Santa Fe: School of American Research Press.
Balibar, Étienne/Wallerstein, Immanuel (1991): Race, Nation, Class. Ambiguous Identities. London/New York: Verso.

- 17 -

https://vimeo.com/622558474


Bücken, Susanne (2021 / 2020): Zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen Perspektive für die Kulturelle Bildung in der
Migrationsgesellschaft . In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE: https://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-
rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung  (letzter Zugriff am 10.03.2021).
Bücken, Susanne/Gerards, Marion/Meiers, Johanna (2019): Kulturelle Bildung als hegemonialer Diskurs. Ergebnisse einer
rassismuskritisch positionierten Forschung, Schriftliche Fassung des Vortrags auf der Abschlusstagung des BMBF Förderschwerpunkts
„Forschungsvorhaben zur kulturellen Bildung“ in Berlin, 7.-9.10.2019. Online unter: https://www.katho-
nrw.de/fileadmin/primaryMnt/KatHO/Dokumente/Publikationen_div/Schriftliche_Fassung_Vortrag_FluDiKuBi_Abschlusstagung_BMBF_08.10.2019.pdf
(letzter Zugriff am 10.03.2021).
Bunte Kuh e.V.: Erfahrungsberichte. Online unter:  https://www.buntekuh-hamburg.de/de/projekt/erfahrungsberichte.php (letzter
Zugriff am 10.03.2021).
Derksen, Nepomuk (2017): Bunte Kuh e.V. Bauen mit Lehm für Groß und Klein. „Räume durch Erleben entwerfen“.
Bahnhofspassage, Hamburg-Wilhelmsburg 23. Mai – 2. Juli 2017. Online unter: PowerPoint_Wb_2017 Kopie - Bunte Kuh eV (letzter
Zugriff am 10.03.2021).
El-Qasem, Kawthar (2021): Dokumentation des Labors Baukulturelle Bildung – Next Level. Online unter:
https://kulturellebildung.de/labor-baukultur-next-level-dokumentation-zum-kostenfreien-download/ (letzter Zugriff am 10.03.2021).
El-Qasem, Kawthar (2020): Paradigmen Baukultureller Bildung – erster Versuch. In: Keuchel, Susanne/Werker, Bünyamin (Hrsg.):
Gesellschaftspolitische Dimensionen der Kulturellen Bildung. Bielefeld: transcript.
eL Seed - Homepage: Perception. Online unter:  https://elseed-art.com/projects/perception-cairo/ (letzter Zugriff am 10.03.2021).
eL Seed (2016): A project of peace, painted across 50 buildings. TED Talk. Online unter:
https://www.youtube.com/watch?v=g9M3HIjHuq0 (letzter Zugriff am 10.03.2021).
Gaztambide-Fernández, Rubén (2017): Jenseits des banalen Empirismus – Gedanken zu einem neuen Paradigma. In: Konietzko,
Sebastian/Kuschel, Sarah/Reinwand-Weiss, Vanessa-Isabelle (Hrsg.): Von Mythen zu Erkenntnissen? Empirische Forschung in der
Kulturellen Bildung (21-33). München: kopaed.
Gehl, Jan (2018): Leben zwischen Häusern. Berlin: Jovis.
Gerards, Marion (2020): Interview. In: BMBF: Kulturelle Bildung – rassismuskritisch befragt. Interview zum Forschungsprojekt „Flucht
– Diversität – Kulturelle Bildung. Rassismuskritische und diversitätssensible Diskursanalyse kultureller Bildung im Kontext von Flucht
und Migration“. Online unter: https://www.buendnisse-fuer-bildung.de/de/kulturelle-bildung---rassismuskritisch-befragt-1988.html
(letzter Zugriff am 10.03.2021).
Hall, Stuart (2018): Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation. Berlin: Suhrkamp.
Hofmann, Susanne (2014): Partizipation macht Architektur. Die Baupiloten – Methode und Projekte. Berlin: Jovis.
Lagaay, Alice/Lauer, David (Hrsg.) (2004): Medientheorien. Eine philosophische Einführung. Frankfurt [u.a.]: Campus.
Maldonado-Torres, Nelson (2008): Against War – Views from the Underside of Modernity. Durham/London: Duke.
Mc Luhan, Marshall (2002/1989): Das resonierende Intervall. In: Ders., Absolute Marshall Mc Luhan (210-218). Freiburg: orange
press.
Million, Angela/Coelen, Thomas/Bentlin, Felix/Klepp, Sarah/Zinke, Christine (2019): Bildungsorte und Lernwelten der
Baukultur. Momente und Prozesse baukultureller Bildung von Kindern und Jugendlichen. Wüstenrot Stiftung (Hrsg.).
Said, Edward (2003): Orientalism. London [u.a.]: Penguin Books.
Sedghi, Leyla/Wagner, Ernst/Wimmer, Jakob (2013): Isar-Arabesken. Spuren des Orients in München. München: Allitera.
Statistisches Bundesamt (2020): Fachserie 1 Reihe 2.2. Bevölkerung und Erwerbstätigkeit Bevölkerung mit Migrationshintergrund –
Ergebnisse des Mikrozensus 2019. Online unter: https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-
Integration/Publikationen/Downloads-Migration/migrationshintergrund-
2010220197004.pdf;jsessionid=3C60005D7CEB6BE740A30E5D32BD1FC9.internet732?__blob=publicationFile (letzter Zugriff am
10.03.2021).

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Kawthar El-Qasem (2021): Plädoyer für ein Denken (Bau)Kultureller Bildung jenseits der Milieu-Kategorie . In: KULTURELLE BILDUNG
ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/plaedoyer-denken-baukultureller-bildung-jenseits-milieu-kategorie
(letzter Zugriff am 13.01.2022)

- 18 -

https://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
https://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
https://www.katho-nrw.de/fileadmin/primaryMnt/KatHO/Dokumente/Publikationen_div/Schriftliche_Fassung_Vortrag_FluDiKuBi_Abschlusstagung_BMBF_08.10.2019.pdf
https://www.katho-nrw.de/fileadmin/primaryMnt/KatHO/Dokumente/Publikationen_div/Schriftliche_Fassung_Vortrag_FluDiKuBi_Abschlusstagung_BMBF_08.10.2019.pdf
https://www.buntekuh-hamburg.de/de/projekt/erfahrungsberichte.php
https://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&ved=2ahUKEwj1lKX1lOfvAhVFgf0HHccHB9sQFjACegQIERAD&url=https%3A%2F%2Fwww.buntekuh-hamburg.de%2Fdownload%2FPowerPoint_Wb_2017--93-MB-Kopie.pdf%3Fm%3D1522326268%26&usg=AOvVaw2oDiUDwS4ItrVxnWRG--lj
https://kulturellebildung.de/labor-baukultur-next-level-dokumentation-zum-kostenfreien-download/
https://elseed-art.com/projects/perception-cairo/
https://www.youtube.com/watch?v=g9M3HIjHuq0
https://www.buendnisse-fuer-bildung.de/de/kulturelle-bildung---rassismuskritisch-befragt-1988.html
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-Integration/Publikationen/Downloads-Migration/migrationshintergrund-2010220197004.pdf;jsessionid=3C60005D7CEB6BE740A30E5D32BD1FC9.internet732?__blob=publicationFile
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-Integration/Publikationen/Downloads-Migration/migrationshintergrund-2010220197004.pdf;jsessionid=3C60005D7CEB6BE740A30E5D32BD1FC9.internet732?__blob=publicationFile
https://www.destatis.de/DE/Themen/Gesellschaft-Umwelt/Bevoelkerung/Migration-Integration/Publikationen/Downloads-Migration/migrationshintergrund-2010220197004.pdf;jsessionid=3C60005D7CEB6BE740A30E5D32BD1FC9.internet732?__blob=publicationFile
https://www.kubi-online.de/artikel/plaedoyer-denken-baukultureller-bildung-jenseits-milieu-kategorie


Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 19 -

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

