
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Oper und Kulturelle Bildung
von Joscha Schaback

Erscheinungsjahr: 2021

Peer Reviewed

Stichwörter:
Bühne | Freie Szene | Musiktheater | Oper | Opera | Publikum | Singen | Singspiel | Theater

Abstract
Die Oper ist vierhundert Jahre alt. Sie war schon immer ein Experimentierfeld, auf dem die Autoren mit
Orchesterstücken, Dialogen, Chören und Liedern gespielt haben. Unser heutiges Verständnis von Oper als
einem geschlossenen Kunstwerk entstand erst im 19. Jahrhundert. Oper war eines der wichtigsten
Instrumente der Höfe, um Öffentlichkeit und einen Rahmen für Repräsentation zu schaffen. Die
öffentliche Brisanz einer Aufführung ist bis heute spürbar. Nach 1945 beginnen sich die Opernbühnen zu
demokratisieren und systematisch für Teilhabe und künstlerische Partizipation zu sorgen. Musiktheater in
der Freien Szene arbeitet häufig im öffentlichen Raum und als Community-Projekt. Die Oper ist bis heute
ein „unmögliches Kunstwerk“ geblieben (Oskar Bie). Sie zu erleben bedeutet, die Welt in ihren Paradoxien
wahrzunehmen.

Historische Entwicklung und Begriff

Die Geburt der Oper wird heute gemeinhin auf das Jahr 1600 datiert. In diesem Jahr erschienen die
gattungsprägende Rappresentatione di anima, et di corpo von Emilio de‘ Cavalieri sowie jeweils Jacopo Peris
als auch Julio Caccinis L’Euridice im Druck. Das Besondere der neuen Gattung ist „der gesungene Dialog,
die vollständig in Musik gesetzte Handlung, jenseits der üblichen musikalischen Anteile eines Schauspiels“
(Leopold 2006:IX). Der Begriff opera in musica setzte sich allerdings erst in der zweiten Hälfte des 17.
Jahrhunderts durch. Dass man die neue Gattung – in wörtlicher Übersetzung – lediglich als ein Musikwerk
bezeichnete, zeugt von der Unsicherheit ihrer Autoren, sich innerhalb eines künstlerischen
Experimentierfelds vorschnell auf einen Begriff festzulegen, denn zur Entstehung der Oper gehört die
immer wieder variierte und neu gewichtete Zusammenstellung bereits bestehender musikalischer Elemente
und theatraler Gattungen wie Couplet und Intermezzo, Schäferspiel und karnevalesker Triumphzug.

- 1 -



Claudio Monteverdis Orfeo, der 1606 uraufgeführt wurde, gilt als erste wirkliche Oper, weil seine Favola in
musica vergleichsweise streng narrativ und psychologisch durchgestaltet ist. Man würde sie heute formal
vielleicht eher als weltliches Oratorium bezeichnen, weil sich Chöre, Arien und Orchesterzwischenspiele
permanent abwechseln und die äußere Handlung gegenüber der musikalischen Ausgestaltung zurücktritt.
Ein wichtiger Bezugspunkt für die Autoren des frühen Musik-Theaters, insbesondere für den
Zusammenschluss von Künstlern der Florentiner Camerata, ist die antike griechische Tragödie. Man
vermutete, dass ihr Text rhythmisch deklamiert bzw. gesungen wurde. Orpheus eignete sich gut als Held
der frühen Oper, weil er dem griechischen Mythos entsprang und bereits als Sänger eingeführt war.

Die Opera seria und die Opera buffa mit standardisierten Dramaturgien bildeten sich erst im 18.
Jahrhundert zum dominierenden Genrepaar italienischer Prägung heraus. Parallel dazu entwickelte sich die
Oper in Berührung mit anderen Formen der darstellenden Künste wie zum Beispiel der Masque in England
und dem Ballett in der französischen Oper. Das Schauspiel blieb der Gattung durch gesprochene Dialoge im
sogenannten Singspiel eng verbunden. Im 19. Jahrhundert existieren verschiedene Opern-Genres, die eng
mit ihren Produktionsorten verknüpft sind, wie zum Beispiel Wolfgang Amadeus Mozarts Zauberflöte als
Zauberoper in der Wiener Vorstadt, Jacques Offenbachs komische Opern in den auf Unterhaltung
spezialisierten Pariser Boulevard-Theatern oder Giacomo Meyerbeers aufwendige Grand opéras in den
großen Häusern der Pariser Oper. Richard Wagner bezeichnete seine späteren Werke als Musikdramen, um
sie als durchkomponierte, einheitliche Kunstwerke von der Nummernoper abzusetzen und im historischen
Streit zwischen Musik und Text das Drama als dramaturgische Leitinstanz zu setzen.

Heute wird der Begriff Oper sowohl für die Kunstform als auch für die Institution verwendet. 2018 gab es in
Deutschland 79 öffentlich geförderte Opernbühnen, davon 46 an Stadttheatern und acht an
Landestheatern. 25 Opernbühnen waren Teil eines Staatstheaters. Darunter fallen beispielsweise auch die
Staatsopern in Dresden, München oder Hamburg, die ihre Bühne lediglich mit dem Ballett teilen (Deutsches
Musikinformationszentrum 2020). Die Oper blieb bis ins 19. Jahrhundert eine durch den Hof geprägte
Kunstform, obwohl sich seit der Eröffnung des ersten kommerziellen Opernhauses in Venedig 1637 immer
wieder öffentliche Bühnen etablierten. In Deutschland beruht die große Anzahl der Häuser auf dem Ehrgeiz
der vereinzelten Fürstentümer im Feudalismus und den Anstrengungen städtischer bzw.
privatwirtschaftlicher Initiatoren im 19. Jahrhundert.

Im 20. Jahrhundert kommt der Begriff des Musiktheaters auf. Mit ihm ist der Wunsch verbunden, neue
Werke von der traditionellen Oper abzugrenzen. Moderne Opernbühnen unterstreichen damit eine
zeitgenössische Sicht auf das Repertoire, ihren Anspruch auf modernes Regietheater und betonen die
Notwendigkeit, die Kunstform kritisch zu hinterfragen. Musiktheater bedeutet damit auch eine Abkehr von
der Oper, die nur noch aus kulinarischen Gründen besucht wird. Der Regisseur Götz Friedrich sagte: „Das
Musiktheater unterscheidet sich vom Sprechtheater durch die Tatsache, dass gesungen wird und von der
Oper durch die Fragestellung, warum gesungen wird“ (Friedrich 1986:16).

Musiktheater findet heute auch in experimentellen Formaten in der Freien Szene statt und löst sich von den
institutionellen Zwängen eines Opernhauses. Die Akteure erproben musikalische Performances, Audiowalks
oder Soundscape-Formate. Das Einbeziehen des Spielorts und eine mehr installativ als narrativ eingesetzte
Musik zeichnen viele Arbeiten aus. Die Verwendung von Geräuschen als gleichwertiges Klangmaterial, die
Tonerzeugung jenseits der klassischen Gesangstechnik sowie das szenische Musizieren gehören zu den

- 2 -



Spielarten des freien Musiktheaters.

Oper als politische Bildungserfahrung

In der Verschmelzung von politischer und ästhetischer Erfahrung liegt ein Schlüssel zum Verständnis der
Kunstform. Die feudalistische Oper, für die der hufeisenförmige Saal erfunden wurde, war ein
Interaktionsraum, in dem das Bühnengeschehen durch die physische Anwesenheit des Herrschers politisiert
war. Was sich auf der Bühne abspielte, wurde unmittelbar zu einer politischen Angelegenheit, weil alle in
der Öffentlichkeit gezeigten Vorgänge automatisch affirmativ oder kritisch gedeutet werden konnten. Das
politische Moment der feudalistischen Oper lag also weniger in den Stücken als in der Aufführung.

Das Publikum spielte seit jeher eine aktive Rolle. Es kommunizierte untereinander während der Vorstellung
– der Zuschauersaal blieb hell erleuchtet –, privatim in den (verschließbaren) Logen und während der
Pausen in den Foyers. Die Rolle des Publikums wurde in der zunehmenden Verbürgerlichung der Oper im
19. Jahrhundert sogar noch stärker. Es konnte einzelne Nummern wiederholen lassen, Sängerinnen und
Sänger vor den Vorhang rufen oder Vorstellungen gewaltsam unterbrechen. Dies entsprach auch einer
Übertragung vormals höfischer Machtfülle auf das Bürgertum, das nun über einen öffentlichen Raum
bestimmte.

Die Oper spielte in Deutschland auch für das kulturelle Selbstverständnis eines nach politischer
Mitbestimmung strebenden Bürgertums eine Rolle. In der Uraufführung des Freischütz von Carl Maria von
Weber 1821 im Berliner Konzerthaus beobachtete der Rezensent „die Autoritäten der literarischen,
musikalischen und gelehrten Kreise Berlins“, eine „jugendliche Intelligenz“ mit „patriotische[m] Feuer“, die
ein Singspiel in deutscher Sprache sehnlich erwartete (zit. nach Weber 1987:99-103). Die Oper fungierte
damit einmal mehr als eine ästhetische Bildungserfahrung mit politischer Konnotation, die anders als im
feudalistischen Theater nun eng an das Werk geknüpft war. Zu den Kriterien einer „deutschen“ Kunst
gehörten die Verwendung der Muttersprache, entsprechende kulturelle Symbole – Wald als zentraler
Schauplatz der Handlung – und ein musikalischer Stil mit Volksliedern und Schauerballade. Wir erfahren aus
dieser Rezension aber auch, dass sich eine ästhetische Gegenpartei vernehmlich positionierte. Die
Anhänger der immer noch dominierenden Italienischen Oper konnten aber letztlich den Erfolg des
deutschen Singspiels nicht verhindern. Die Parteigänger des italienischen Belcanto bzw. die Enthusiasten
eines volksliedhaften „deutschen“ Tons sind Repräsentanten immer wieder auftretender
Auseinandersetzungen in der Oper. Die unterschiedlichen Opernformen – Opera seria und Opera buffa,
Drame lyrique und Opéra comique, Musikdrama und Grand opéra – gerieten zu Schauplätzen
widerstreitender künstlerischer Ideen, Weltanschauungen und Menschenbilder, die nicht nur die Feuilletons,
sondern manchmal auch die Vorstellungen bis hin zu körperlichen Auseinandersetzungen beherrschten.

Spuren des politischen Spannungsfelds sind in der Oper bis heute geblieben. Noch immer lässt sich
erproben, wie man im Opernhaus durch Klatschen, Trampeln oder Buh-Rufen öffentlich Einfluss nehmen
kann. Die emotionale Wirkung der Oper verstärkt die Parteinahme für oder gegen ein Werk bzw. für oder
gegen eine Inszenierung. Immer wieder aktuell ist die Auseinandersetzung zwischen „Traditionalisten“ und
„Modernisten“. Die unterschiedlichen ästhetischen Perspektiven sind oft auch an gesellschaftliche
Standpunkte geknüpft. Wer ohne bestimmte Haltung eine Opernaufführung besucht, wird während der
Vorstellung nicht selten zum leidenschaftlichen Befürworter oder Gegner. Manchmal verstärkt sich dadurch

- 3 -



auch ein politisches Zugehörigkeitsgefühl. Oper als öffentliche und ästhetische Erfahrung bedeutet, Position
zu beziehen und sie unmittelbar auszudrücken.

Oper und Teilhabe

Die Oper hat traditionell eine auf Exklusivität ausgerichtete Wirkungstradition. Obwohl sie nicht allen
Menschen zur Verfügung stand, war sie dennoch auf Teilhabe ausgerichtet. Der absolutistische
Zuschauerraum gab hunderten von Menschen die Möglichkeit, am Hof teilzuhaben. Die Rolle dieses
sozusagen erweiterten Hofes, der nicht nur aus Adligen bestehen musste, ist nicht hoch genug
einzuschätzen. Er schuf Öffentlichkeit und war damit aktiver Resonanzraum von Herrschaft. Im 18. und 19.
Jahrhundert bildete die Oper einen zentralen säkularisierten Versammlungsort und öffnete sich sukzessive
einem bürgerlichen Publikum. Wiederum größere Zugänglichkeit entstand durch die Gewerbefreiheit von
1869, die es privaten Bühnen ermöglichte, musikalische Genres jenseits der höfischen und städtischen
Bühnen anzubieten und dabei Unterhaltungsformate zu entwickeln. Nach dem Zweiten Weltkrieg ging das
Theater in die Verantwortung der Länder und Kommunen mit großzügiger öffentlicher Förderung über.
Schon in der Weimarer Republik hatten Volksbühnen einen erschwinglichen Eintritt für
einkommensschwache Berufsgruppen ermöglicht. Im Wiederaufbau des Theaterlebens nach dem
Nationalsozialismus sollte nicht nur die Freiheit der Kunst, sondern auch ihre Erreichbarkeit im Vordergrund
stehen. Die Oper konnte durch öffentliche Gelder ihre Eintrittspreise so weit reduzieren, dass sie nun für ein
Publikum erschwinglich wurde, dem die finanzielle Hürde früher zu hoch gewesen war. Die moderaten
Eintrittspreise, gestiegener Wohlstand und ein gewachsenes Bedürfnis nach Kultur bescherten der Oper
einen Höchststand an Besucherzahlen. Der Deutsche Bühnenverein zählte bei seiner ersten Erhebung 1966
sechs Millionen Besucherinnen und Besucher. Doch die Zahlen gingen – nach kurzem Aufschwung – Ende
der Siebzigerjahre bereits auf 5,1 Millionen zurück. In den Achtzigerjahren verlor die Oper in Deutschland
nochmals eine ganze Million Besucher. Trotz der Zuwächse durch die Opernbesucher in den neuen
Bundesländern hatte die Oper in der Spielzeit 2017/18 bundesweit nur noch 3,7 Millionen Zuschauer
(Deutscher Bühnenverein 1966-2018). Die starken Rückgänge vor allem in den Achtziger- und
Neunzigerjahren sind unter anderem durch einen musikalischen Geschmackswandel zu erklären, der den
kulturellen Nachwuchs seit den Sechzigerjahren vorwiegend an die populäre Musik fesselte. Die Oper muss
sich spätestens seit den Achtzigerjahren damit auseinandersetzen, dass sie als überkommene Kunst
etikettiert wird, deren Publikum durchschnittlich immer älter wird. Eine der Gegenbewegungen zu dieser
Tendenz ist das Musiktheater für junges Publikum, das in den letzten Jahren mit eigenen Abteilungen,
neuen Stücken und Vermittlungsmethoden hervorgetreten ist und für Kulturelle Bildung sorgt (Schaback
2021). Aber auch die kulturelle Teilhabe für Erwachsene versucht die Oper zu entwickeln, denn das
Bedürfnis nach Musiktheater ist noch immer groß. Zählt man die Besucherinnen und Besucher der Operette
und des Musicals hinzu, ist das Musiktheater mit dem Schauspiel nach wie vor die publikumsstärkste
Kunstform in Deutschland. In Opernabteilungen steigt seit den Neunzigerjahren die Zahl der
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter des außerkünstlerischen Betriebs. Darunter sind Dramaturgen, Mitarbeiter
der Öffentlichkeitsarbeit und Musiktheaterpädagogen. Galt die Oper früher als eine gesellschaftliche
Selbstverständlichkeit, waren die Stücke bekannt und der Theaterbesuch per Familienabonnement seit
Generationen geregelt, muss das Musiktheater heute um seine Zuschauer werben.
Vermittlungsveranstaltungen wie Einführungsmatineen, Premierenvorträge, Volkshochschulkurse,
Vortragsreihen und Nachgespräche haben sich in den letzten 20 Jahren stetig vermehrt. Nach wie vor

- 4 -



praktiziert die Oper durch ihre Extrachöre aus Bürgerinnen und Bürgern, die in großen Werken den
professionellen Stimmen standardmäßig aushelfen, eine Form der aktiven Partizipation und schafft direkten
Kontakt in die Stadtbevölkerung. Der künstlerischen Beteiligung von Laien stehen durch den hohen Grad
der musikalischen Professionalisierung aber auch Schwierigkeiten entgegen. Trotzdem wendet sich die
Oper mit partizipativen Programmen in den letzten Jahren immer stärker ihrem lokalen Publikum zu. Aus
dem Theater Freiburg entstand die Community Oper, die mittlerweile jedes Jahr mit einem
generationsübergreifenden Ensemble aus Laien ein Musikprojekt erarbeitet. Oper in ländlichen Räumen ist
besonders häufig als Partizipationsprojekt konzipiert. Im brandenburgischen Klein Leppin beispielsweise
organisiert der Festland e. V. (Verein zur Förderung des kulturellen Lebens) alljährlich eine Oper, die von
der gesamten Dorfgemeinschaft aufgeführt wird.

Die Freie Szene experimentiert schon lange mit Partizipationsformen und besonderer Verankerung am
Spielort. Mit ihrer T-House Tour geht beispielsweise die Berliner Gruppe Novoflot regelmäßig in den
öffentlichen Raum. Nach dem Auftakt im Berliner Radialsystem und auf dem Vorplatz der Volksbühne am
Rosa-Luxemburg-Platz spielte T-House-Tour # 3 auf dem Dorfplatz von Alt Marzahn. Bei diesem Projekt
wirkte unter anderem das aus Amateuren bestehende Blasorchester Köpenick mit. Mit den T-House-Touren
entsteht eine „größtenteils improvisierte Opernform, die offen ist für unmittelbare Reaktionen der
Mitwirkenden untereinander und für Interventionen durch Besucher und Zuschauer“ (Novoflot 2020).

Opernensembles sind seit Geburt dieser Kunstform international. Schon im 17. Jahrhundert traten
französische Sängerinnen in Wien oder englische in Venedig auf. Der deutsche Komponist Georg Friedrich
Händel machte in London sein Glück mit italienischen Sängern. Dass lange Italienisch die einheitliche
Sprache der Oper war, kam dem internationalen Sängermarkt entgegen. Bis heute strömen international
ausgebildete Künstlerinnen und Künstler mit ausgezeichneten Sprachkenntnissen auf den Markt. Nach wie
vor gehört dabei Korea zu einem Land mit einer bemerkenswert großen Zahl von Gesangsstudenten auf
hohem Niveau, die in Europa, USA und Südamerika engagiert werden. Man kann davon ausgehen, dass an
einem deutschen Stadttheater evtl. nur ein Drittel des Ensembles aus Deutschland kommt.

Während Opern-Ensembles grundsätzlich diverser sind als Schauspiel-Ensembles, ist es das Publikum
keinesfalls. Das Schauspiel- und Musikpublikum, das regelmäßig ins Theater geht, macht nur etwa 10
Prozent der Bevölkerung aus, etwa 40 Prozent besuchen unregelmäßig Aufführungen. 50 Prozent bleiben
dem Theater aus den unterschiedlichsten Gründen fern. Die Notwendigkeit, an der Erweiterung des
Zielpublikums zu arbeiten, wird international ernstgenommen. Im größten Zusammenschluss europäischer
Opernhäuser gehört das Audience-Development im Sinne von Teilhabe zu den wichtigen Fragestellungen.
Die internationalen Opera Awards vergeben seit 2013 eine Auszeichnung für Accessibility und seit 2018
einen Preis für Education and Outreach. Der jährliche Opera Day soll das Bewusstsein für die Kunstform
wachhalten. Freie Gruppen wie die internationale Airport Society aus Brüssel suchen die Schnittstelle
zwischen Kunst und sozialem Engagement. „Unknown, I Live With You” von 2018 verwendete Texte
afghanischer Frauen. Damit gab die Truppe denjenigen eine Stimme, deren Texte im patriarchalen Umfeld
nicht erwünscht oder verboten sind. In Katarzyna Głowickas Komposition für weibliche Stimmen,
Streichquartett und Liveelektronik wirkte auch die transgender Baritonistin Lucia Lucas mit.

In den letzten Jahren versuchten auch die Opernhäuser, einer sich verändernden Bevölkerungsstruktur
Rechnung zu tragen. Vorreiter sind hier oft die Abteilungen für Kindermusiktheater. Die Komische Oper

- 5 -



Berlin arbeitet beispielsweise seit Jahren an der Erschließung eines Publikums mit türkisch-arabischem
Hintergrund. Die Idee, in Berlin, der Stadt mit den meisten türkischstämmigen Einwohnern außerhalb der
Türkei, türkische Übertitel anzubieten, wurde nicht am grünen Tisch der Intendanz, sondern in den
Schulworkshops in direktem Kontakt mit einer bunter werdenden Bevölkerung geboren. Die türkische
Community feierte den Schritt als ein erstes Entgegenkommen einer bisher als hermetisch
wahrgenommenen Kunstform. Die Komische Oper bietet seitdem Kurse für türkisch-arabische Vätergruppen
an; ein Operndolmuş-Bus bringt regelmäßig Musiker und Sänger an unterschiedliche Orte der Stadt zu
kleinen Konzerten und Auftritten. Auffällig ist, dass die Oper mit ihrer Neigung zum Übersinnlichen und zur
Verarbeitung von Tabus bei Menschen mit starker religiöser Affinität auf starke Resonanz stößt. In ihrem
Buch „Selam Opera!“ gibt die Komische Oper Einblick in die „lernende Grundhaltung“, die mit der
interkulturellen Öffnung auch die Opernbetriebe erfasst (Ostrop 2014).

Eine wichtige Rolle in der Verbreitung der Oper spielt mittlerweile das Internet. In den letzten zehn Jahren
mehren sich Livestream und Video-on-demand. Die Technik der Videos, die mit mehreren Kameras
aufgenommen werden, hat sich stetig verbessert. Über die Plattformen Opera Vision sind immer ca. 20
internationale Inszenierungen verfügbar. Die Firma hat in den letzten Jahren millionenfache Klickzahlen
erreicht. Im Vordergrund stehen dabei Länder, in denen ohnehin viel live zu sehen ist, wie etwa in
Deutschland. Die meisten Aufrufe erfolgen zur Premiere oder kurz danach. In großen Ländern mit hohem
Bildungsstandard, aber wenigen Opernhäusern, wie zum Beispiel in Finnland, wird überproportional oft
gestreamt. Hier ist das Internet stark an der globalen Verbreitung beteiligt. Die durchschnittliche
Verweildauer in den Streams ist im Allgemeinen allerdings gering. Offenbar ist bereits nach kurzer Zeit ein
gewisser Informationsbedarf gedeckt. Schließlich bleibt – obwohl man sehen und hören kann und sozusagen
mitten im Geschehen sitzt – ein entscheidender Faktor ausgespart: das simultane Erlebnis in Gemeinschaft.

Die Oper steht mit der Corona-Krise vor einer der größten Herausforderungen nach dem Zweiten Weltkrieg.
Die zentrale Publikumsschicht gehört aufgrund des Alters zur Risiko-Gruppe und hat vielerorts die Pandemie
zum Anlass für Abonnement-Kündigungen genutzt. Viele Besucherinnen und Besucher werden dem
Musiktheater länger fern bleiben. Theoretisch böte sich die Möglichkeit, nun stärker auf neue Zielgruppen
zuzugehen. Doch davon abgesehen, dass viele Produktionen lediglich verschoben wurden, bleibt für die
Theater bei experimentellen Produktionen und Uraufführungen noch immer ein Risiko. Nach wie vor ziehen
bekannte Repertoire-Titel im Durchschnitt mehr Menschen an. Nach einer Untersuchung des Deutschen
Musikrats zeigte die Oper zwischen 2015 und 2020 eine erstaunliche Vielfalt an Stücken mit einer
auffallenden Affinität zu zeitgenössischen Kompositionen: Fast die Hälfte aller Werke aus diesen fünf Jahren
wurden nach 1945 uraufgeführt. Besucht wurden diese Stücke aber nur von 8 Prozent der Zuschauerinnen
und Zuschauern. Das Gros lässt sich noch immer von den älteren Meisterwerken begeistern (Deutscher
Musikrat 2020). Repertoireopern, werktreue Inszenierungen und unterhaltende Operette gehören nach wie
vor zum Kulturauftrag, wenn man einen bestimmten Teil des Publikums nicht verlieren und Nicht-Besucher
gewinnen möchte (Vgl. Renz 2016). Experimentelle Inszenierungen und innovative Programme, die ein
neues Publikum erschließen, brauchen Zeit, um akzeptiert zu werden. Vorübergehend schlechte
Auslastungszahlen werden aber oft vorschnell als mangelndes Interesse gedeutet. Die Oper mit ihren
großen Zuschauersälen und traditionell vielen Aufführungen steht hier unter ganz besonderem Druck.

- 6 -



Oper als ästhetische Bildung

Die Oper ist seit jeher auf eine synästhetische Rezeption ausgelegt, wobei oft sogar mehr Wert auf die
Ausstattung als auf die Musik gelegt wurde. Gerade in ihren Anfängen sind auf den Anschlagszetteln nicht
die Komponisten, dafür aber die Architekten der Bühne genannt. Die Florentiner Inszenierungen des 17.
Jahrhunderts waren für ihre von hoch bezahlten Spezialisten angefertigten Maschinen bekannt, mit denen
geflogen wurde oder die eine stürmische See darstellen konnten. Hunderte von Kerzen oder Talglichter
sorgten für stimmungsvolle Beleuchtung. Die perspektivische Bühne zeigte prachtvolle Schlösser und
üppige Gärten. Durch eine ausgeklügelte Seilzugtechnik ließen sich Szenenwechsel auf offener Bühne
vollziehen. Die sich simultan verwandelnde Kulissenbühne lässt sich in erhaltenen Theatern wie dem im
Schloss Ludwigsburg bewundern und ist noch heute ein magisches Ereignis. Die Grand opéras der Pariser
Oper entwickelten sich im 19. Jahrhundert zu überwältigenden Spektakeln, bei denen fast alles aufgeboten
wurde, was die Großstadt an technischen Neuerungen zu bieten hatte, darunter Diorama-Techniken und
das erste elektrische Bühnenlicht. Bis heute ist die Oper die aufwendigste Bühnenform geblieben, weil sie
noch immer das Orchester und den Chor inkludiert und allein durch die großen Bühnendimensionen eine
vergleichsweise große Ausstattung verlangt. Dass die Oper bereits im 19. Jahrhundert ihr Monopol auf die
Schaulust an Häuser mit Melodram-Programmen und im 20. Jahrhundert an den Film abgeben musste,
schadete ihr nicht, weil sich mit der Loslösung von einer überdekorierten Bühne die seelischen Vorgänge
umso überzeugender darstellen lassen. Wieland Wagners Bayreuther Inszenierung von Parsifal von 1951,
die in einem nahezu leeren Bühnenraum stattfand und mit archetypischen Arrangements arbeitete, steht
für jene Verschiebung der Gewichte, die der Musik buchstäblich mehr Raum gab.

Zur ästhetischen Erfahrung von Oper gehört, dass die Musik eine handlungstragende Funktion hat. Im 19.
Jahrhundert, in dem die Oper ihren auf die Aufführung bezogenen, offenen Charakter verliert und zum
geschlossenen Werk wird, erhält der Orchesterpart eine stetig wachsende Bedeutung. Die Musik kann durch
eine Nachtstimmung die Tageszeit, durch fremdländisches Kolorit das Land und seit jeher die
Seelenregungen der Protagonisten beschreiben. Der Opernzuschauer rezipiert also immer zugleich die
Handlung auf der Bühne und eine zweite im Orchester, die sich durchaus widersprüchlich zueinander
verhalten können. Wagner erschuf mit seinen Leitmotiven ein Zeichensystem, das vor- und zurückweist. Die
Musik deutet nicht nur die geltende Spielsituation, gibt Gefahr zu verstehen, heimliche Wut oder
unausgesprochene Liebe, sondern kommentiert die Gegenwart auf einer Ebene des höheren Wissens um
Vergangenheit und Zukunft. Die Motive sind aber keinesfalls einfache Symbole, sondern in ihrer
musikalischen Verarbeitung fein abschattiert, sodass sich ein unendliches Bezugsfeld aus Anklängen,
Neukombinationen und Spiegelungen ergibt.

Die Musik ist in der Oper nicht nur der Lieferant wichtiger Informationen, sondern gewinnt eine eigene
Plastizität durch die Bühne. Die Opernbühne ist ein Handlungsraum, in dem die Musik in viel größerem
Maße gestisch wird als auf dem Konzertpodium. In diesem Zusammenhang ist es nicht verwunderlich, dass
Musik in der Oper in der Ouvertüre und in rein musikalischen Zwischenspielen ohne optische Handlung
erklingt. In Benjamin Brittens Peter Grimes sind fünf Sea Interludes selbstständige Intermedien. Sie stellen
die natürliche Umgebung des kleinen Küstenortes dar, in dem sich die Geschichte abspielt, illustrieren Ebbe
und Flut, sind naturhafte Echoräume der sonst von Menschen bestimmten Handlung. Letztlich aber sind sie
eine eigene theatrale Bewegung, ein akustischer Strom der sich unsichtbar über die Bühne ergießt. Durch
die Opernbühne wird Musik körperlich.

- 7 -



Oper als kulturelle Bildungserfahrung bedeutet, sich mit einer Kunstform auseinanderzusetzen, die aus der
Natur ihrer Gattung heraus nicht so realistisch sein kann wie das Schauspiel oder der Spielfilm. Zwar hat es
auch in der Oper eine Entwicklung in Richtung Realismus gegeben, doch war sie nie vollständig. Autorinnen
und Autoren der Oper haben an Logik und Stringenz des Librettos sowie an der Natürlichkeit und Simplizität
des musikalischen Ausdrucks gearbeitet. Im Verismo, eine italienische Übersetzung für Naturalismus,
strebten Komponisten wie Giacomo Puccini nach historischer Glaubwürdigkeit des Settings und
psychologischer Logik der Figuren und verbannten alle Zutaten, die nicht streng narrativ in die Handlung
eingebunden waren. Doch auch Opern wie Tosca können allein schon deswegen, weil Menschen singen
(und nicht wie üblich sprechen) keinen kompletten Realismus erreichen.

Einer der Aspekte der ästhetischen Bildungserfahrung in der Oper ist der „unrealistische“ Umgang mit der
Bühnenzeit, die stark gestaucht und gedehnt wird. Seit der Opera seria wird die Handlung in kurzen,
wortreichen Rezitativen vorangetrieben, während in den langen Arien die Zeit still steht – auch in Tosca sind
davon Überreste geblieben. Zur Oper gehört außerdem, dass Sängerinnen und Sänger Teil der Geschichte
sind, aber in ihren halsbrecherischen und emotionalen Partien die Gestaltung des theatralen Moments an
sich reißen. In der Opera seria baute man nach den Wünschen des Publikums und den Möglichkeiten der
Sänger Stücke ein, die sie besonders wirkungsvoll darbieten konnten und manchmal als sogenannte
Kofferarien im Gepäck hatten. Oftmals boten sie den Sängerinnen und Sängern in den da capo-Teilen die
Gelegenheit zur virtuosen Improvisation. Bis heute beflügeln die theatralen Notwendigkeiten der Figur die
persönliche Gestaltung der Partie. Als Zuschauer bleibt man auf den ausführenden Sänger fixiert und
spendet kurz nach der Arie für eine persönliche Leistung Applaus. Trotz oder vielleicht auch gerade wegen
der besonders dynamischen Rezeptionshaltung, die die Oper ihren Zuschauern abverlangt, hat sie eine
besonders emotionale Wirkung, an der die körperlich-sensitive Wirkung der Musik und das Abrufen
emotionsgebundener Erinnerungen ihren Anteil haben. Besonders Erstbesucherinnen und Erstbesuchern
führt die Oper vor Augen, dass sie in einen Kosmos geraten sind, in der ein Teil der Bühnenvorgänge fremd
erscheint, weil Musik nicht bloß begleitet, sondern selbständig erzählt, weil man einen Zugang zum Wechsel
zwischen (schneller) äußerer und (langsamer) innerer Handlung finden muss und weil narratives Erzählen
(Figur) und performatives Darstellen (Sänger) ein permanentes rezeptives Umschalten erfordern. In einer
Zeit, in der es zunehmend schwerfällt, Widersprüche an künstlerischen Gegenständen auszuhalten, bleibt
die Oper ein wichtiger ästhetischer Bildungsgenerator für eine komplexe, Fremdheit und Gegensätze
einbeziehende Erfahrung von Welt.

Verwendete Literatur
Deutscher Bühnenverein – Bundesverband der Theater und Orchester (Hrsg.) (1966-2016): Vergleichende Theaterstatistik.
Theater und Kulturorchester in der Bundesrepublik Deutschland, der Deutschen Demokratischen Republik, Österreich und der Schweiz.
Köln: Mykaene.
Deutscher Musikrat (2020): Bühne frei für Vielfalt. Online unter: https://www.musikrat.de/aktuelles/detailseite/860-opern-in-fuenf-
jahren-buehne-frei-fuer-vielfalt (letzter Zugriff am: 13.12.2020).
Deutsches Musikinformationszentrum (2020): Musikatlas. Öffentlich finanzierte Musiktheater. Online unter:
http://www.miz.org/download/musikatlas/musiktheater.pdf (letzter Zugriff am 30.11.2020).
Friedrich, Götz (1986): Musiktheater. Ansichten – Einsichten. Frankfurt am Main: Propyläen.
Leopold, Silke (2006): Geschichte der Oper. Die Oper im 17. Jahrhundert. Laaber: Laaber.
Novoflot (2020): Produktionen. Die T-House-Tour #1 - #8. Online unter: http://www.novoflot.de/de/produktionen/t-house-tour/texte/
(letzter Zugriff: 11.12.2020.
Ostrop, Anne-Kathrin (2014): Interkultur an der Komischen Oper Berlin. In: Komische Oper (Hrsg.): Selam Opera! Interkultur im
Kulturbetrieb (39). Leipzig: Henschel.

- 8 -

https://www.musikrat.de/aktuelles/detailseite/860-opern-in-fuenf-jahren-buehne-frei-fuer-vielfalt
https://www.musikrat.de/aktuelles/detailseite/860-opern-in-fuenf-jahren-buehne-frei-fuer-vielfalt
http://www.miz.org/download/musikatlas/musiktheater.pdf
http://www.novoflot.de/de/produktionen/t-house-tour/texte/


Renz, Thomas (2016): Nicht-Besucher im Kulturbetrieb. Ein Überblick des aktuellen Forschungsstands und ein Ausblick auf
praktische Konsequenzen der Publikumsforschung in Deutschland. In: Mandel, Birgit (Hg.): Teilhabeorientierte Kulturvermittlung.
Diskurse und Konzepte für eine Neuausrichtung des öffentlich geförderten Kulturlebens (61-78). Bielefeld: transcript.
Schaback, Joscha (2020): Kindermusiktheater in Deutschland. Kulturpolitische Rahmenbedingungen und künstlerische Produktion.
Berlin: Theater der Zeit.
Schaback, Joscha (2019): Kindermusiktheater und gesellschaftlicher Wandel – Ein kulturpolitischer Blick ins deutsche Stadttheater.
Wiesbaden: Springer.
Weber, Max Maria von: Bericht über die Uraufführung des Freischütz. In: Carl Maria von Weber (1864-1866). Ein Lebensbild. 3 Bde.
Leipzig: Ernst Keil. Zitiert aus: Weber, Carl Maria von (1987): Der Freischütz. Texte, Materialien, Kommentare (99-103). Hamburg:
Rowohlt.

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Joscha Schaback (2021): Oper und Kulturelle Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/oper-kulturelle-bildung
(letzter Zugriff am 09.12.2022)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 9 -

https://www.kubi-online.de/artikel/oper-kulturelle-bildung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

