
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen Perspektive für die
Kulturelle Bildung in der Migrationsgesellschaft
Machtkritische Reflexionen zu Kultur, Sprache, Nation

von Susanne Bücken

Erscheinungsjahr: 2021 / 2020

Peer Reviewed

Stichwörter:
Diversität | Flucht | Gouvernementalität | Kulturverständnis | Kultur macht stark |
machtkritische Perspektiven | Migrationsgesellschaft | Neoliberale Denkmuster | Othering |
Rassismuskritik | rassismuskritische Forschung

Abstract
Der Beitrag orientiert sich an dem gleichnamigen Vortrag der Autorin auf der 9. Tagung des Netzwerks
Forschung Kulturelle Bildung (2019) zum „Auftrag Kunst“ an der Universität Osnabrück. Er nimmt Bezug
auf ein vom Bundesministerium für Bildung und Forschung für den Projektzeitraum 01.11.2016 bis
30.04.2020 gefördertes Forschungsprojekt, welches mit einer rassismuskritischen Diskursanalyse
kultureller Bildungsangebote im Kontext von Flucht und Migration untersucht und insbesondere Anträge
zum Bundesprogramm `Kultur macht stark` in den Blick nimmt. Dabei geht es um die Frage, in welcher
Weise Migrationsgesellschaft als eine gesellschaftliche Normalität in der deutschen Kulturellen Bildung
thematisiert wird oder aber, ob eine migrationsgesellschaftliche Normalität für die Kulturelle Bildung eher
fragil ist und welchen inhaltlichen Ausdruck eine solche Infragestellung erfährt.
Herausgearbeitet wird die Problematik, dass sich in der Wissensproduktion der Kulturellen Bildung
national, kulturell und ethnisch kodierte Differenzmarkierungen verfestigen und abwertende
Rassekonstruktionen vitalisieren. Hierbei tragen die Künste und die Kultur als Bedeutungsträger einer als
deutsch konstruierten Nationalkultur in spezifischer Weise bei und verbinden sich mit vereinheitlichenden
Diskursen zu Sprache, Kultur und Volk. Ebenso zeigt sich als wesentlicher Effekt der Kulturalisierung von
sozialen und politischen Problemlagen, dass Themen gesellschaftlicher und sozioökonomischer
Ausschließung im Diskurs der Kulturellen Bildung in der Hauptsache kulturalistisch verhandelt werden.
Argumentiert wird für einen Richtungswechsel in der Wissensproduktion der Kulturellen Bildung, welcher

- 1 -

https://www.forschung-kulturelle-bildung.de/tagungen/265-9-netzwerktagung-2018
https://www.forschung-kulturelle-bildung.de/tagungen/265-9-netzwerktagung-2018


hegemoniale Strukturen machtkritisch reflektiert und die ihnen eigene epistemische Gewalt zurückweist
sowie zur Entwicklung eines kulturkritischen Kulturbegriffs beiträgt. Mit Blick auf das konkrete
Forschungsprojekt und herrschende Förderlogiken in der Kulturellen Bildung bedeutet der geforderte
Richtungswechsel dann auch, dominanzkulturelle Machtverhältnisse, Wissensbezüge und
Normalitätsvorstellungen zu dekonstruieren und produktiv in Frage zu stellen.

„Er liebte die Theorie, aber in seiner Arbeit ging es nie um sie,
sondern immer darum, die Realitäten und Möglichkeiten dessen verstehen
und verändern zu können, wie Menschen auf der Welt zusammenleben können.“
(Lawrence Grossberg zu Stuart Hall, Nachruf (Gates Jr., 2018: 20)

1. Einführende Überlegungen zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen
Perspektivität

Gemeinsam in einem Forschungsteam forsche ich seit 2016 an der Katholischen Hochschule NRW Abteilung
Aachen aus einer rassismuskritischen Perspektive zur Kulturellen Bildung im Kontext von Flucht und
Migration. Das Forschungsprojekt Flucht − Diversität − Kulturelle Bildung. Eine rassismuskritische und
diversitätssensible Diskursanalyse kultureller Bildungsangebote im Kontext von Flucht und Migration
(FluDiKuBi) wird gefördert durch das Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF) für den
Projektzeitraum 01.11.2016 bis 30.04.2020. Die im Titel dieses Beitrages benannte Dringlichkeit einer
rassismuskritischen Auseinandersetzung verbindet sich mit Eindrücken von kulturalistischer und
rassistischer Sagbarkeit in dem hier untersuchten Diskurs der Kulturellen Bildung. Diese Dringlichkeit
verbindet sich ebenfalls mit der Wahrnehmung von beträchtlicher Resistenz gegenüber einer
Dekonstruktion und Ablösung von dominanzkulturellen Wissensbezügen in Diskursen der Kulturellen
Bildung, und sie knüpft an Erfahrungen als Rezipientin von kulturellen Bildungsangeboten mit jungen
Menschen mit Fluchtbiografie an, in denen Paternalismus und ethnisierende Fixierung offenbar werden und
zumeist unhinterfragt bleiben. Möglicherweise werden in diesem Zusammenhang generelle
Umgangsweisen und Reaktionen im Diskurs und in der Praxis der Kulturellen Bildung auf das Phänomen
‚Migration‘ erkennbar, das „dazu beiträgt, dass Gegebenes und die Ordnungen des Gegebenen irritiert,
aufgewühlt, beunruhigt, provoziert und herausgefordert werden.“ (Mecheril 2016: 102) Möglicherweise
reflektiert der Diskurs der Kulturellen Bildung auf migrationsgesellschaftliche Veränderungen in einer
Weise, die bestehende Ordnungen von Zugehörigkeit reproduziert, sich hierbei auf die Verfestigung von
Fremdheit konzentriert und die eigene Verwobenheit von Rassismus in der Referenz auf die Kategorien
Kultur, Nation, und Künste eher verschweigt oder dethematisiert (vgl. Gaztambide-Fernández 2017). Mit
diesen Aufmerksamkeitsrichtungen stellen sich Fragen zur Wissensproduktion im Diskurs der Kulturellen
Bildung, die an das „Grundmotiv kritischer Migrationsforschung“ (Mecheril et. al. 2013: 50) anschließen,
welches „die Legitimität jener migrationsgesellschaftlichen Phänomene zurückweist, die Menschen in ihren
Möglichkeiten für eine freiere Existenz behindern, degradieren und entmündigen“ (ebd.) und die damit
zugleich dem subversiven und entgrenzenden Potential ästhetischer Bildung entgegenlaufen.
Bezugnehmend auf Klaus Melter und Paul Mecheril wird Rassismus „als machtvolles, mit
Rassekonstruktionen operierendes oder an diese Konstruktionen anschließendes System von Diskursen und
Praxen“ verstanden, „mit welchen Ungleichbehandlungen und hegemoniale Machtverhältnisse erstens
wirksam und zweitens plausibilisiert werden“ (Mecheril/Melter 2011: 15f.). Die folgenden Überlegungen

- 2 -



verbinden sich mit dem Konzept von Rassismuskritik als „kunstvolle, kreative, notwendig reflexive,
beständig zu entwickelnde und unabschließbare, gleichwohl entschiedene Praxis“ (ebd.: 10) und mit dieser
rassismuskritischen Hinwendung werden „macht- und selbstreflexive Betrachtungsperspektiven auf
Handlungen, Institutionen, Diskurse und Strukturen“ (ebd.: 14) der Kulturellen Bildung gelegt.

Für das rassismuskritische Anliegen dieses Beitrages wird einführend der Begriff der Dringlichkeit
bezugnehmend auf die Verschränkung der Phänomene Rassismus und Klimawandel geschärft. Mit
Dringlichkeit wird auf Erfordernisse bzw. die Notwendigkeit einer gesellschaftlichen Veränderung abgezielt
und zugleich ist dieses Veränderungsanliegen und die wissensbezogene Deutungshoheit hierzu oftmals
gesellschaftlich und politisch umkämpft. Mit dem Ansprechen einer Dringlichkeit werden inhaltliche und
zeitliche Prioritäten vermittelt und damit geht die Annahme einher, dass die Nichtbeachtung von
Dringlichkeit mit risikoreichen Konsequenzen verbunden ist. Eine außerordentliche Dringlichkeit betrifft den
als solchen bezeichneten Klimawandel aufgrund des Risikos einer gravierenden globalen Beschädigung der
Ökologie, und eine außerordentliche Dringlichkeit betrifft ebenso den Rassismus, aufgrund des Risikos der
gravierenden globalen Beschädigung von Menschsein. Beide Phänomene haben existentielle Auswirkungen
auf das menschliche Zusammenleben und sind über die „historische Verknüpfung von Rassismus und
Raubbau“ (Riedel 2019: 21) sowie in gegenwärtigen rassistischen Mustern der geopolitischen Hegemonie,
einer kolonial und imperial gefütterten „Besitzstandswahrungsideologie“ (vgl. ebd.: 21), untrennbar
miteinander verwoben. Das Begehren nach Besitztum wird

„aller geschichtlichen Erfahrung nach mit dem Fortschritt der Ausbeutung endlicher Ressourcen
nicht abflauen, sondern zunehmen. Der historisch gewaltsam angeeignete gesellschaftliche
Reichtum erzeugt Beraubungsängste bei den Besitzenden. Das Schreckensbild von Millionen
von Klimaflüchtlingen trägt zur Legitimation des Entzugs von Empathie bei. Der Empathieentzug
der vergangenen Jahre ist typisch für die Vorbereitung von Makrogewalt. Dass sich weite Teile
der Gesellschaft in pathologischer Ruhe verhalten, wenn massenhaft Menschen ertrinken, lässt
sich durch die Attraktivität der Besitzstandswahrung erklären“. (Riedel 2019: 21).

Mit der diesen Beitrag fundierenden machtkritischen Perspektive ist es demnach unumgänglich, die
rassistische Motivation von Diskursen und Praxen zur Zerstörung des Weltklimas zu dekonstruieren und die
„Veränderung des globalen Klimas innerhalb der geschichtlich durch den Rassismus geprägten globalen
Ökonomie“ (vgl. ebd.: 23) zu begreifen. Allerdings sind Rassismuskritik und Kapitalismuskritik mit dem
Anliegen der globalen „Umverteilung von […] akkumuliertem Reichtum“ in den vorherrschenden Diskursen
zum Klima wenig hörbar und der Kampf um weiße Privilegien leistet rechten Bewegungen, aber auch
nationalstaatlicher und supranationaler Hegemonie mit impliziten und expliziten rassistischen und
neoliberalen Denkmustern Vorschub (vgl. ebd.: 22f.). Weiß wird hier als analytischer Begriff und ebenso als
Selbstbezeichnung der Autorin verwendet, „um eine gesellschaftliche Positionierung zu bezeichnen, die die
AdressatInnen nicht als „rassifizierte Andere markiert und somit unmarkiert und ‚neutral‘ belässt. Die
AdressatInnen der gesellschaftlichen Zuschreibung weiß bzw. Weiße befinden sich daher in einer
privilegierten und dominanten Position. Schwarz und People of Color sind Selbstbezeichnungen, die
rassistischen Fremdbezeichnungen entgegengesetzt werden.“ (Anh Mai 2016: 12).

Es ist die rassistische Logik des Neoliberalismus, zeigt Achille Mbembe, mit der „die Verschmelzung von
Kapitalismus und Animismus“ voran schreitet, so dass es „beispielsweise nicht mehr sicher [ist], dass ein

- 3 -



Subjekt kein Objekt ist“, dass es „nicht mehr sicher [ist], dass nicht alles arithmetisch berechnet, verkauft
und gekauft werden kann“ und dass es „nicht mehr sicher [ist], dass es Werte gibt, die keinen Preis haben.“
(Mbembe 2015). Dieses fließende Zusammenspiel von Rassismus und Neoliberalismus verunmöglicht
entscheidende Veränderungsprozesse in Richtung Deprivilegierung und Umverteilung trotz der gegebenen
wissenschaftlichen Erkenntnisse und empirischen Erfahrungen zu den Ursachen der Klimazerstörung. Und
auch im Bildungskontext zeigt die unhinterfragte Allianz von neoliberalen und eurozentristischen
Wissensordnungen rassistische Wirkungen. In Folge der Abwesenheit einer rassismuskritischen
Perspektivität erfährt Rassismus als strukturelle Dimension sozialer Ungleichheit geringe Aufmerksamkeit
(vgl. Linnemann/Mecheril/Nikolenko 2013: 11) und im gesellschaftlichen Bewusstsein ist Rassismus als ein
die Gesellschaft strukturierendes Machtverhältnis, das bestimmte Subjekte und Gruppen privilegiert und
anderen Subjekten und Gruppen solche Privilegien vorenthält, noch immer wenig verankert (Mecheril
2018). Ebenso sind weiterhin Distanzierungsmuster im Umgang mit Rassismus diskursiv wirksam, die
diesen sekundär bestätigen und normalisieren oder aber Rassismus als bearbeitungswürdig in den
Rechtsextremismus verlagern (vgl. Messerschmidt 2011: 41ff.). Auch wenn rassismuskritische und
postkoloniale Theorie in Kontexten von Bildung und Forschung allmählich an Bedeutung gewinnen (Mecheril
2018: 3; Safiye/Stauber 2014: 133ff.), erscheint es als eine noch weite Strecke, bis Rassismuskritik als
selbstverständliches Querschnittthema (vgl. Paschalidou 2019: 92) für den Bereich der Bildung und eben
auch für die Kulturelle Bildung etabliert ist.

Der Entzug von Empathie im Handeln und Sprechen Deutschlands und Europas gegenüber geflüchteten
Menschen verweist insbesondere auf die Dringlichkeit eines globalen und solidarischen
Bildungsverständnisses, wie es von Wolfgang Klafki für die allgemeinbildende Bildung als Notwendigkeit
dargelegt wird. In diesem Sinne ist es die Aufgabe von Bildung, Solidaritätsfähigkeit über die
Problematisierung epochaltypischer Schlüsselprobleme anzuregen und zu entwickeln (Klafki 1991).
„Allgemein gebildet zu sein“ – und Allgemeinbildung betrifft die Kulturelle Bildung – meint, so Paul Mecheril,
„sich in ein Verhältnis zu den epochaltypischen Schlüsselproblemen zu setzen“ (Mecheril 2016: 103f) und
als Bildungsziel des 21. Jahrhunderts „Solidarität unter einander Unvertrauten“ (ebd.: 104) zu erkennen und
zu vertreten. In diesem Bildungsvorhaben konkretisiert sich das eigentliche normative Wesen
wissenschaftlicher Forschung und Theorie, die, wie in dem diesem Beitrag vorangestellten Zitat von
Lawrence Grossberg zur Erinnerung an Stuart Hall, in einem gleichwertigen und gewaltlosen
Zusammenleben aller ihren eigentlichen Sinn erfahren.

In diesem Beitrag wird Kulturelle Bildung als eigener Begriff in Großschreibung gesetzt. Angesprochen
werden damit hegemonial strukturierte kultur-, bildungs- und migrationspolitische Diskurse, die sich auf
ästhetische und künstlerische Medien beziehen und in einem bestimmten Duktus eine Art Verbesserung des
Selbst- und Weltverhältnisses von Menschen intendieren. Mit Hegemonie wird nach Ernesto Laclau und
Chantal Mouffe (1985) grob gesprochen ein wirksames gesellschaftliches Machtverhältnis beschrieben, das
hier für den migrationsgesellschaftlichen Kontext wie selbstverständlich vorherrschende Wahrheiten und
Subjektpositionen erzeugt. In den folgenden Kapiteln wird Rassismus als ein solches wahrheitserzeugendes
Machtverhältnis in der Kulturellen Bildung mit Refugees, mit einer Aufmerksamkeit auf die koloniale
Prägung der Künste und der Kultur, in den Blick genommen (Kap. 2). Von hieran weiterdenkend wird das
machttheoretische Konzept der Gouvernementalität auf die Kulturelle Bildung übertragen und
bezugnehmend auf Sprache und Mündigkeit gouvernementale Techniken der Integration hinterfragt (Kap.
3). Abschließende (Selbst)Beobachtungen aus einer rassismus- und machtkritischen Forschungsperspektive

- 4 -



reflektieren Erfahrungen der eigenen Wissensproduktion und vertiefen die rassistische Dimension der Kultur
-Kategorie im Diskurs der Kulturellen Bildung (Kap. 4).

2. Künste, Kultur und Othering. Zur politischen Dimension der Kulturellen
Bildung im Kontext Flucht

Mit dem „lange[n] Sommer der Migration“ und den „Reaktionen auf die unerwarteten Bewegungen im
Spätsommer 2015“ etablierte sich ein „Regieren im Notfall-Modus“ (Hess/Kasparek et al. 2017: 12) und im
politischen Umgang mit Fluchtmigration sowie im Verhalten zu Refugees  wurde

„unter der Ausrufung einer humanitären Katastrophe [möglich], das diskursive, politische und
rechtliche Terrain in Richtung von Mitleids- und Wohltätigkeitspolitiken zu verschieben und
damit die ganz elementare politische Aneignung der Flucht- und Migrationsbewegungen des
letzten Sommers, nämlich des Rechts auf Flucht und Selbstpräsentation, abzuerkennen“, so
wurden „aus politischen Akteur_innen Bittsteller_innen und aus Rechtsakten willkürliche
Gnadenakte (vgl. Calhoun 2004; Fassin 2011)“. (Hess/Kasparek et al. 2017: 12).

In diese Wohltätigkeitspolitiken lassen sich zahlreiche der kulturellen Bildungsangebote verorten, die
Refugees, die minderjährig oder als junge Erwachsene mit oder ohne Familienangehörige in Deutschland
Zuflucht suchen, als attraktive Zielgruppe identifizieren und adressieren (vgl. Micossé-Aikins/Sharifi 2016:
76ff.). Diese Angebote fanden (finden) improvisiert mit Mal- und Spielutensilien in Sammelunterkünften
ebenso statt, sowie in öffentlichkeitswirksam beworbenen Produktionen insbesondere mit den ästhetischen
Medien Musik, Tanz und Theater. Die kreativen und befähigenden Aspekte der Erfahrung mit künstlerisch-
ästhetischen Medien werden dabei betont und im Fokus stehen das einander Kennenlernen, ein sich
„Zuhause zu fühlen“ und die Teilhabe am gesellschaftlichen Leben (vgl. Castro-Varela/Heinemann 2016:
61). In solchen künstlerischen Praxen der Kulturellen Bildung werden die jungen Menschen oftmals mit
ihren eigenen oder zugeschriebenen biografischen Erfahrungen einem zumeist weißen Publikum zuerst als
die Anderen, die Flüchtlinge präsentiert. Diese Inszenierungen der Veranderung, also der „Konstruktion von
Anderen vor dem Hintergrund hierarchischer und asymmetrischer Differenzordnungen“ (Riegel 2016: 52),
lassen sich mit dem Konzept des Othering theoretisch-analytisch fassen:

„Mit dem Begriff des Othering wird die Konstruktion des_der Anderen als Prozess des ‚Different-
Machens‘ (Castro Varela/Dhawan 2005: 60) markiert, der sowohl Elemente der Festschreibung,
der Ausgrenzung als auch der Unterwerfung enthält. Das entscheidende Moment von Othering
liegt darin, dass in einer wirkmächtigen Verschränkung und im Zusammenspiel von
hegemonialen alltäglichen, fachlichen, wissenschaftlichen und politischen Diskursen und
Bildern, mit Mitteln der Zuschreibung, Essentialisierung und Repräsentation eine bestimmte
Gruppe erst als solche, dann als Andere diskursiv hervorgebracht und identitär festgeschrieben
wird.“ (Riegel 2016: 52).

Die performativen Formate des „Ausstellen[s] von Differenz“, wie es Nanna Heidenreich im Gespräch mit
Nuray Demir benennt, verweisen auf Exotisierung als diskursive Praxis des Othering, welche

„genau in dem Moment [beginnt], in dem etwas ausgestellt oder eingetütet wird. Z.B. der
Mehrwert, den man gewinnt, in dem man mit Jugendlichen aus bildungsfernen Schichten oder

- 5 -



derzeit tatsächlich auch mit Geflüchteten arbeitet. Über die momentanen Ausmaße dessen bin
ich selbst fassungslos.“ (Demir/Heidenreich 2017: 186).

Wenn geflüchtete Kinder und Jugendliche als Zielgruppe der Kulturellen Bildung identifiziert und
angesprochen werden, ist diese Adressierung

„weder zufällig noch neutral, sondern von den Perspektiven und Interessen der Einladenden
geformt. Mit der Praxis eines exotisierenden Othering werden rassistisch konnotierte Macht-
und Herrschaftsverhältnisse aufgerufen, legitimiert und aufrechterhalten. Diese haben nicht nur
die Funktion, das Andere herzustellen, sondern auch, das Eigene als angestrebte Norm zu
bestätigen.“ (Mörsch 2016a: 69).

Für Kinder und Jugendliche, die entlang der Differenzkategorien race, Klasse, Geschlecht, Körper, Nation als
bildungsferne oder bildungsbenachteiligte Andere subjektiviert werden, verhält sich Kulturelle Bildung so
als ein normalisierendes Bildungssetting, in dem ästhetische Erfahrungen mit dem Erlernen
dominanzkultureller Werte verknüpft werden. Zum Tragen kommt hier ebenso ein konservativ-bürgerliches
Narrativ der Kulturellen Bildung, welches die Kultur und die Künste in distinktiver und stratifizierender
Weise ausformt und mit rassistischen Denkmustern korreliert (vgl. Castro Varela/Heinemann 2016: 61).
Werden junge Refugees als Zielgruppe der Kulturellen Bildung markiert, steht die Vermittlung „national
geprägte[r] kultureller Bezugspunkte“ (ebd.) in Verbindung mit gesellschaftlicher Integration im
Vordergrund. Dabei unterliegen sie in besonderem Maße dem Risiko, als „rassifizierte ‚Andere‘ […] in
hierarchisierende soziale Ordnungen enkulturalisiert oder assimiliert [zu] werden“ und in diesen zugleich
„am Rand gehalten zu werden.“ (Gaztambide-Fernández 2017: 30): Eine vorbehaltlose, „postkommunitäre
Solidarität“ (Mecheril 2018: 5ff.) ist nicht das Versprechen der Kulturellen Bildung.

Die Verwobenheit von Kultureller Bildung und Rassismus im Spiegel Europas als Quellcode für Kultur,
Künste und Zivilisation macht darauf aufmerksam, dass die Künste eben nicht „unschuldig oder apolitisch“
sind, sondern „weiterhin auf kolonialisierende Art“ operieren (vgl. Gaztambide-Fernández 2017: 27). Dies
hat zur Konsequenz, dass Vorstellungen europäischer Überlegenheit ihre Wirksamkeit nicht verlieren und in
die Instrumentalisierung kultureller Bildungsangebote für staatlich organisierte Integrationspolitik
einfließen. Kulturalisierende und exotisierende Diskurse mit grenzziehenden Konstruktionen zwischen
einem europäisch-zivilisierten Wir und nichteuropäisch-unzivilisierten Anderen werden in ihren machtvollen
Unterscheidungen zumeist nicht in Frage gestellt und geschehen in großer Selbstverständlichkeit. Ein
„kolonial geprägtes Weltverständnis [mit] rassistischen Taxonomien im Sinne von ‚eigener‘ und ‚fremder‘
Kultur“ (Mörsch 2016b: 179) wird in prototypischer Weise greifbar in einem Homepagetext, anlässlich der
Auszeichnung eines Tanztheaterstücks mit geflüchteten Jugendlichen:

„Dabei zeigten die Jugendlichen einen zunächst ruhigen, dann immer energetischeren Tanz. Sie
wirkten gehetzt, wie auf der Flucht, sie zogen sich gegenseitig, mussten sich loslassen,
sprangen übereinander, trommelten unterschiedliche, mitreißende Takte auf Stühlen. Sie
sprachen und riefen in einem fast babylonischen Sprachgewirr um plötzlich zu verstummen –
untermalt von unruhiger, disharmonischer Musik. Die mehr als 400 Zuschauer waren berührt
und begeistert, die jungen Tänzer stolz.“ (StädteRegion 2015).

- 6 -



Offensichtlich wird, dass hier auf naturalisierende und primitivisierende Weise in doppelter Hinsicht
machtvoll ‒ bezugnehmend auf Körper und eine künstlerische Praxis ‒ eine rassifizierende Differenz
hergestellt wird (vgl. Heidenreich 2017: 187f.). Mit Stuart Halls Überlegungen in Das Spektakel des
‚Anderen‘ (Hall 2004) kann diese Verwobenheit von Repräsentations-, Differenz- und Machtverhältnissen
rassismuskritisch ausgeleuchtet werden. Hall betont hierzu die diskursive Dynamik des Othering, der
spaltenden Konstruktion von binären Gegensätzen, von Natur vs. Kultur, von „‚Zivilisation‘ (weiß)“ vs.
„Wildheit (schwarz)“ und dem „offenen[n] Ausdruck von Emotion und Gefühl anstelle von Intellekt“ (Hall
2004: 127). Er zeigt auf, dass in rassistischen Diskursen des Othering Stereotypisierung in dreierlei Hinsicht
wirksam ist: Stereotypisierung „reduziert, essentialisiert, naturalisiert und fixiert ‚Differenz‘“ (ebd.: 144), sie
ist eine „Praxis der ‚Schließung‘ und des ‚Ausschlusses‘“ (ebd.) und sie ist besonders dann relevant, wenn
„große Ungleichheiten in der Machtverteilung“ (ebd.) bestehen:

„Der rassistische Diskurs hat eine eigentümliche Struktur: Er bündelt die den jeweiligen
Gruppen zugesprochenen Charakteristika in zwei binär entgegengesetzte Gruppen. Die
ausgeschlossene Gruppe verkörpert das Gegenteil der Tugenden, die die
Identitätsgemeinschaft auszeichnet. Das heißt also, weil wir rational sind, müssen sie irrational
sein, weil wir kultiviert sind, müssen sie primitiv sein, wir haben gelernt, Triebverzicht zu
leisten, sie sind Opfer unendlicher Lust und Begierde, wir sind durch den Geist beherrscht, sie
können ihren Körper bewegen, wir denken, sie tanzen usw. Jede Eigenschaft ist das umgekehrte
Spiegelbild der anderen. Dieses System der Spaltung der Welt in ihre binären Gegensätze ist
das fundamentale Charakteristikum des Rassismus, wo man ihn findet. Das meine ich, wenn ich
von der Konstruktion der Differenz durch die rassistischen Diskurse spreche.“ (Hall 2000: 14).

Die rassistischen Machtverhältnisse, denen minderjährige Refugees in dem weißen, hochkulturellen Raum
Tanztheater ausgesetzt sind, und die hierbei explizit ausschließende Fixierung auf binär angelegte
Differenzierung und Nicht-Zugehörigkeit (vgl. Hall 2004: 144) sind unverkennbar. In dem Homepagetext
findet ein kolonial fundierter und ausstellender Exotismus Ausdruck, es wird klassifizierendes Wissen
verstetigt, das über das Aufrufen binärer Codes ‒ kultiviert, vernunftbezogen, mündig vs. primitiv,
animalisch, infantil ‒ in die Figur des Flüchtlings eingeschrieben wird, und das sich konträr zu Vorstellungen
verhält, die jungen Menschen als politische und gleichwertige Subjekte zu erkennen. Diese Denkmuster und
Bedeutungen sind für den rassistischen Diskurs bezeichnend, „zum einem [wird] die Subjektivität
derjenigen, die als Andere markiert werden, systematisch ignoriert und verfehlt, zum anderen werden
marginalisierte Standpunkte übergangen und unsichtbar gemacht.“ (Riegel 2016: 53).

Mit einer postkolonialen herrschaftskritischen Analyse verweist Rubén Gaztambide-Fernández darauf, dass
sich Kulturelle Bildung aus ihren „Anfängen im 18. Jahrhundert […] immer [als] ein zivilisierendes Projekt
der Enkulturation, basierend auf der Überlegenheit der europäischen Zivilisation und der Unterlegenheit des
rassisch definierten ‚Anderen‘“ (Gaztambide-Fernández 2017: 25) verstanden und vergewissert hat:

„Mit dem Konzept der Künste „als Metonymie für alles Gute und Schöne […] sowie für die
angenommene Fähigkeit der europäischen Kultur zur Schönheit, entwickelt sie sich in ihrer
scheinbar harmlosen Enkulturation, im Gegensatz zur rohen Gewalt. Diese Perspektive lässt die
Besonderheit der Kolonialprojekte außen vor und bringt Kulturelle Bildung wieder in den Kontext
der Bildung als besondere Form der Verbesserung.“ (Gaztambide-Fernández 2017: 25).

- 7 -



Gaztambide-Fernández spricht für das Erfordernis, die Künste und die Kultur nicht aus dem „sozialen und
kulturellen Kontext ihrer Entstehung [zu] lösen“, anderenfalls würde es den „Diskursen über ‚die Künste‘
[erlaubt], ihre intime Beziehung zu Zivilisationskonzepten und dem zivilisierenden Projekt Bildung“ (ebd:
27) auszulöschen. Koloniale Kontinuitäten in der Entwicklung der Kulturellen Bildung rekonstruiert ebenfalls
Carmen Mörsch in den gemeinwesenorientierten Projekten bürgerlicher Sozialarbeit, „Toynbee Hall“ und
„Hull Houses“, im 19. Jahrhundert (vgl. Mörsch 2016b: 177ff.). Eine besondere Motivation des „Bildens
durch Kunst“ in diesen Wohltätigkeitsprojekten bestand in der „Assimilierung von neuen Gruppen in die
national-identitären Werte des Aufnahmelandes“ (ebd.: 179). Die Entwicklungslinien dieser Praxen, die sich
mit der Idee der Partizipation durch die Künste zugleich mit Vorstellungen von Disziplinierung und
Unterwerfung der zu bildenden Subjekte verschränkten, führt Mörsch auf „die Zeit der ersten Formierung
des autonomen künstlerischen Feldes“ zu Beginn des 18. Jahrhunderts zurück, das für „das national-
identitäre Selbstverständnis“ des besitzenden Bürgertums konstitutiv war.

„Damit aufs Engste verschränkt wurde das Konzept für ein kolonial geprägtes Weltverständnis,
in rassistischen Taxonomien im Sinne von ‚eigener‘ und ‚fremder‘ Kultur verwendet. Solche
Abgrenzungsfunktionen – die zwischen gesellschaftlichen Schichten und die, welche das
vermeintlich ‚Eigene‘ und das vermeintlich ‚Fremde‘ festzuschreiben und voneinander
hierarchisch zu unterscheiden sucht – sind in den heutigen Verwendungen von ‚Kultur‘ wie von
‚Bildung‘ wirkmächtig, genauso wie Kapitalismus und Kolonialismus, die für die Entstehung des
Konzeptes den Rahmen bildeten.“ (Mörsch 2016b: 179)

Sie betont ebenso wie Gaztambide-Fernández die Folgenschwere der Ausblendung der kolonialen
Imprägnierung im gegenwärtigen Diskurs der Kulturellen Bildung, wenn diese mittels der Künste und der
Kultur weiterhin auf eine „besondere Form der Verbesserung“ der Anderen abzielt.

„Auf diese Art berufen wir uns jedes Mal, wenn wir uns auf ‚die Künste‘ berufen, auch auf ihre
Verbindung mit der europäischen Zivilisation und deren Überlegenheit, auch wenn diese
Assoziation als Funktion eines Assimilierungsprojekts ausgelassen wird.“ (Gaztambide-
Fernández 2017: 30)

Ein anderes Wissen ist für die Kulturelle Bildung erforderlich. Ein Wissen, das sich in der Kulturellen Bildung
im Sinne von Paulo Freire „als Prozess einer kritischen Bewusstwerdung (conscientização) über
gesellschaftliche Verhältnisse und die eigene Eingebundenheit darin mit der Perspektive der Veränderung
hin zu weniger gewaltvollen Verhältnissen.“ (vgl. Linnemann/Mecheril/Nikolenko 2013: 10) äußert. Ein
Wissen, das geflüchtete Menschen als „Träger_innen dekolonialen Wissens und dekolonialer Perspektiven“
erkennt (vgl. Micossé-Aikins/Sharifi 2016: 77) und selbstkritisch die eigene Eingebundenheit in koloniale,
rassistische und kapitalistische Zusammenhänge reflektiert. Ohne eine solche machtkritische
Selbstreflexion läuft die Kulturelle Bildung weiterhin Gefahr, der „Herstellung von inferiorer Alterität – von
als zu benachteiligt und unterlegen entworfenen Anderen, die es zu heilen, zu verbessern, zu bilden gilt“
(Mörsch 2016b: 179), verhaftet zu bleiben. Dementgegen kann die Kulturelle Bildung mit einem
machtreflexiven und machtkritischen Fokus auf die eigene politische Dimension verantwortungsvoll dafür
eintreten,

„[…] postkoloniale Kontinuitäten in der Darstellung des ‚Anderen‘ und der Selbstbeschreibung
Europas aufzudecken, kulturelle Muster und Diskurse zu dekonstruieren und deren machtvolle

- 8 -



Klassifikationsmechanismen verständlich zu machen. Politische Bildung sollte Lernende dazu
befähigen, in diesen Kontexten ‚Expertenwissen‘, kulturelle Produktionen wie Gemälde, Poesie
und Filme sowie die Rolle internationaler Arbeitsteilung im globalisierten Kapitalismus kritisch
zu reflektieren.“ (Müller 2017: 408).

In dem 10-Punkte-Forderungskatalog der australischen Refugee-Organisation RISE wird die politische
Dimension der Kulturarbeit hervorgehoben: „Art is not neutral“ (Canas 2015). Mit dieser Unterstreichung
verdichtet sich die Notwendigkeit, weiße Privilegien und die tatsächliche Motivation für ein Kunstprojekt mit
geflüchteten Menschen einer reflexiven Selbstkritik zu unterziehen (vgl. Linnemann/Ronacher 2016) und
essentialistische Konzepte der Zugehörigkeit wie Staatsbürgerschaft und deutsche Sprache aufzulösen und
zu hintergehen (vgl. Salgado 2010: 11-5).

3. Gouvernementalisierte Kulturelle Bildung im Spiegel der Integration: Kultur –
Sprache – Nation

In den vorherigen Überlegungen zu Diskursen und Praxen der Kulturellen Bildung wurden Diskurse zur
Herstellung von kultureller Differenz über Rassifizierung und Kulturalisierung der Anderen und zu der
Auslassung der kolonialen Geschichte in Bezug auf rassistische Machtverhältnisse in der Kulturellen Bildung
untersucht. Im Folgenden wird hieran anknüpfend eine zweite machttheoretische Einordnung der
Kulturellen Bildung vorgenommen und diese als gouvernementale Regierung mit diskursiven Praktiken im
Kontext von Kultur, Sprache und Nation als Techniken gouvernementaler Regierung befragt. Mit
Gouvernementalität als Bezeichnung für „moderne Regierungsrationalität“ (Beljan 2008: 284)  wird auf eine
machttheoretische Konzeption Michel Foucaults Bezug genommen, die aufbauend auf Untersuchungen zu
Biomacht und Biopolitik die Aufmerksamkeit auf Regierung und auf staatliche Regierungstechnologien legt
(vgl. Sarasin 2005: 183f). Diesen „Machttypus“ (Foucault 2004: 162f.) einer „aktive[n], wachsame[n] und
intervenierende[n] Regierung“ entfaltet Foucault in den genealogischen Untersuchungen zu Liberalismus
und Neoliberalismus (vgl. Foucault 2006: 190). Demnach zielt die moderne bzw. liberale
Gouvernementalität auf „eine Verwaltung der Risiken im Rahmen der Gesamtbevölkerung […], und damit
auf die ‚Sicherheit‘ in ihrem ganzen Territorium“ (Sarasin 2005: 184). Gouvernementalität kann insofern
„als das strategische Feld beweglicher, veränderbarer und reversibler Machtverhältnisse bestimmt“
werden, dieses nicht im Verständnis eines lokalisierbaren Machtzentrums (vgl. Junge 2008: 48), sondern als
die „Gesamtheit der Institutionen und Praktiken, mittels dere[r] man die Menschen lenkt, von der
Verwaltung bis zur Erziehung“ (Beljan 2008: 284). Regierung meint hierbei gleichermaßen „Praktiken der
Fremdführung [als] auch solche der Selbstführung“ (ebd.) und somit ein Ensemble von Selbsttechniken und
Regierungstechnologien der Machtausübung, die sich in Wechselwirkung zueinander verhalten und
bedingen (vgl. Lemke 2006: 482; Duttweiler 2016). Das Machtspezifische der Regierung ist die Führung,
nicht Gewalt oder Unterwerfung (vgl. Lemke 2006: 482), und „Freiheit ist von daher weniger ein
Gegenbegriff, sondern vielmehr als Grundvoraussetzung von Machtverhältnissen zu denken“. (ebd. 482;
dazu Demirović 2008). Filippa Lentzos und Nikolas Rose verweisen auf den unmittelbaren Zusammenhang
von gouvernementaler Regierung, Sicherheit und sozialstaatlicher Rationalität westlicher Demokratien und
zeigen hierzu auf, dass „die Herstellung von Sicherheit stets eine Kernaufgabe sozialer Regierungsformen“
darstellt und der Wohlfahrtsstaat in seiner historischen Entwicklung schon immer zugleich auch als ein
„Sicherheitsstaat“ zu verstehen ist (vgl. Lentzos/Rose 2008: 77f.).

- 9 -



Signifikant ist die diskursive Verschränkung von race und Nation im Sprechen über geflüchtete Menschen
als Bedrohung des gouvernementalisierten Sozialstaats. Das Sprechen über „Asylmissbrauch“ und einer
„Zuwanderung in deutsche Sozialsysteme“ (Goebel 2017: 252f, dazu Hall 2014: 117f.) öffnet den Blick für
das rassistische Potential in der Verknüpfung einer (imaginierten) kulturellen Homogenität mit Annahmen
zu nationaler Sicherheit. Angesichts von staatlich legitimierten Restriktionen und gewaltvollen Praxen des
Ausschlusses stellt sich mit Foucault die Frage nach der „vitale[n] Bedeutung“ von Rassismus für staatliche
Gouvernementalität. In der 1976 gehaltenen Vorlesung Verteidigung der Gesellschaft thematisiert Foucault,
dass die repressiven, rassistischen Verfahrensweisen der Souveränitätsmacht auch im „Staat nach dem
Modus der Bio-Macht“ weiterhin wirksam sind (Foucault 1999: 297; vgl. Steyerl 2012: 39): „Die
Tötungsfunktion des Staates kann […] nicht anders gesichert werden als durch Rassismus. (Foucault 1999:
297), Foucault erläutert hierzu:

„Selbstverständlich verstehe ich unter Tötung nicht den direkten Mord, sondern auch alle
Formen des indirekten Mordes: jemanden der Gefahr des Todes auszusetzen, für bestimmte
Leute das Todesrisiko oder ganz einfach den politischen Tod, die Vertreibung, Abschiebung usw.
zu erhöhen. (Foucault 1999: 297f. ).

Für die Kulturelle Bildung haben sich infolge der Neoliberalisierung des Sozialstaats gouvernementale
Machttechniken herausgebildet, die mit ihrer präventiven, aktivierendenden und sichernden Ausrichtung
gerade auch in Förderprogrammatiken einfließen. Solche „[m]ehr oder weniger systematisierte[n],
regulierte[n] und reflektierte[n] Formen der Machtausübung“ (Lemke 2006: 482) im programmatischen
Konnex von Bund und Bundesländern, Verbänden, Stiftungen und Auswärtiger Bildung und Kultur (vgl. Wolf
2017) strukturieren und entwickeln Institutionen, Programme, Bildungsmaßnahmen und Forschungen zur
Kulturellen Bildung und facettieren zugleich das Selbstverständnis dieser. Lisa Unterberg benennt in diesem
Zusammenhang eine ideologische Aufladung der Kulturellen Bildung in Bezug auf Wirkungen, Werte und
Prinzipien (vgl. ebd.: 290) und macht deutlich, „dass das Feld der Kulturellen Bildung eine diskursive
Anschlussfähigkeit an neoliberale Steuerungs- und Regierungskonzepte entwickelt hat“ (Unterberg 2018:
292). In Anschluss an Ulrich Bröcklings Konzeption der neoliberalen Figur des unternehmerischen Selbst
analysiert sie die diskursive Figur des mündigen Subjekts als bedeutungsvoll für den gegenwärtigen Diskurs
der Kulturellen Bildung (vgl. Unterberg 2018: 291).

Ich halte es jedoch für zutreffender, Kulturelle Bildung selber als einen gouvernementalen Diskurs zu
begreifen, der nicht außerhalb von neoliberaler Gouvernementalität steht, sondern sich vielmehr als Inneres
gouvernementalen Regierens mit Techniken der Fremd- und Selbstführung der Bevölkerung entfaltet.
Zielsetzungen und Techniken der Kulturellen Bildung zur Herstellung der anvisierten Mündigkeit verbinden
sich hierbei mit hegemonialen Vorstellungen von employability und einer deutsch markierten Kultur. Dieser
disziplinierende und normalisierende Aspekt zur Herstellung des mündigen Subjekts ist wesenhaft für die
gouvernementale Regierung, die Normalfelder konstruiert „in denen sich die Individuen statistisch verteilen
und innerhalb derer sie ‚regierbar‘ werden.“ (Schröder/Wrana 2015: 17). Für den „soziale[n] Raum der
Migration“ wird das Normalfeld „mit dem Integrationsdispositiv gleichsam gekerbt“ und diese „Kerbung ist
ein Vorgang, bei dem der gelebte Raum reterritorialisiert, d. h. zählbar, regierbar und planbar gemacht
wird.“ (Tsianos/Karakayali 2008: 331). Eine migrationsgesellschaftliche Perspektive auf den Zusammenhang
von Integration und Kultureller Bildung lenkt den Blick auf die gültigen Wissensbestände, auf die sich die
Kulturelle Bildung in dem Spannungsverhältnis fragloser natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit vs. prekärer

- 10 -



natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit (vgl. Mecheril 2003) bezieht. Fluchtpunkte zur migrationsbezogenen
Wissensproduktion entlang der Kategorien race‚ Nation, Klasse, Kultur, Religion vermittelt das „größte
Förderprogramm des Bundes im Bereich der kulturellen Bildung“ (Antrag SPD/CDU Bundestag 2016: 2),
Kultur macht stark. Bündnisse für Bildung. (Anm. Im Jahr 2013 hat das Bundesministerium für Bildung und
Forschung (BMBF) das Programm „Kultur macht stark. Bündnisse für Bildung“ erstmals aufgelegt. „Mit dem
Programm werden außerschulische Maßnahmen der kulturellen Bildung für Kinder und Jugendliche zwischen
3 und 18 Jahren gefördert. Die Maßnahmen werden als Bildungskooperationen – Bündnisse für Bildung – mit
mindestens drei Partnern umgesetzt. Bis Ende 2017 haben fast 600.000 Kinder und Jugendliche in mehr als
7.000 lokalen Bündnissen an rund 17.000 Projekten teilgenommen. Ergänzt wurde das Programm im Jahr
2016 durch ‚Kultur macht stark plus“ für geflüchtete junge Erwachsene bis 26 Jahre‘ (BMBF 2019).

„Mehr als jedes vierte Kind in Deutschland (28 Prozent) wächst ausweislich dieses Berichts
[„Bildung in Deutschland 2016“] in mindestens einer sozialen, finanziellen oder
bildungsbezogenen Risikolage auf. Kinder Alleinerziehender und von Eltern mit
Migrationshintergrund sind überproportional häufig betroffen. Diese Kinder und Jugendlichen
brauchen unsere besondere Förderung. Dies gilt ganz besonders mit Blick auf die Entwicklung
ihrer Persönlichkeit und ihrer sozialen Kompetenzen. Ein Schlüssel dafür ist kulturelle Bildung.
Die geflüchteten jungen Menschen sind mit sehr verschiedenen Bildungserfahrungen nach
Deutschland gekommen. Die Bundesvereinigung Kulturelle Kinder- und Jugendbildung (BKJ) e.
V. stellt den besonderen Nutzen von kulturellen Bildungsprojekten für geflüchtete Jugendliche
fest: ,So können junge Menschen [...] zum Ausdruck bringen, wofür ihnen Worte noch fehlen. Sie
werden als Individuen sicht- und hörbar.‘ Die Angebote der kulturellen Bildung können zudem
die Begegnung der verschiedenen Religionen und Kulturen in der Gesellschaft fördern und sind
Mittel der kulturellen Integration.“ (Antrag SPD/CDU Bundestag 2016: 2).

Die hier erkennbar werdenden kulturalistischen und paternalistischen Grundlegungen der Kulturellen
Bildung und das beharrliche Sprechen von Migrationshintergrund verweisen auf prototypische
Normalitätsannahmen von Zugehörigkeit (vgl. Dausien/Mecheril 2006: 164) und auf eine über
„Differenzbehauptungen die Andersheit der Anderen erzeugenden Praxis“ (Kalpaka/Mecheril 2010: 84).
Paternalismus gelesen als “väterliche Herrschaftsordnung“ (Castro Varela/Heinemann 2016: 60),
eingewoben in die „Erfindung der Nation“ (Anderson 1998) zeigt sich in einem Diskurs der Sorge, ob
Integration denn gelingen möge. „Mit dem Ausdruck Paternalismus wird auf eine gesellschaftliche
Figuration aufmerksam gemacht, die das Sprechen und Handeln in der Migrationsgesellschaft prägt“ (CfP
Universität Wien 2012) und es werden Unterscheidungen hergestellt zwischen den Anderen, die als hilfs-
und integrationsbedürftig konstruiert werden und den als zugehörig Konstruierten, denen es zusteht, Hilfe
und Integration zu vermitteln (vgl. ebd.). Paternalismus besetzt in diesem scheinbar wohlmeinenden
migrationsgesellschaftlichen Machtverhältnis Begrifflichkeiten wie Emanzipation und Empowerment und
befördert wird eine Art diskursives Doublebind, welches dazu beiträgt, Entmündigung und Abhängigkeit zu
normalisieren (vgl. ebd.). Hiervon sind als Flüchtlinge markierte Menschen in Besonderem betroffen.

Wenn von einer „Begegnung der verschiedenen Religionen und Kulturen“ als Medium der kulturellen
Integration gesprochen wird, wird demnach ein geschlossenes Kulturverständnis aufgerufen und „,kulturelle
Differenz‘ zur Stärkung des „national-ethnischen Unterscheidungsschemas“ erzeugt (vgl. ebd.: 87). Es wird
ein nationales und monolinguales Konzept vorgebracht (vgl. Dirim/Mecheril 2010; Mecheril 2015: 39f.), über

- 11 -

https://www.bmbf.de/de/kultur-macht-stark-buendnisse-fuer-bildung-958.html


welches Refugees im Diskurs der Kulturellen Bildung zuerst als nicht sprechfähige Subjekte hergestellt und
als solche dann der Mehrheitsgesellschaft präsentiert werden. Diese diskursive Praxis des Othering ist nicht
nur paradox, sondern performiert eine rassistische Normalität des deutschen Asylregimes: Erst mit dem
Erwerb der deutschen Sprache ist die Position eines mündigen Subjekts denkbar, hingegen erscheint es
nicht vorstellbar, dass die Entscheidung der Menschen zur Flucht eine mündige Subjektposition darstellt.
Bezugnehmend auf Gayatri Charkavorty Spivak wird hierbei die Logik eines imperialen Macht- und
Wissensdiskurses deutlich, in welchem „die Perspektiven und Stimmen von marginalisierten Anderen nicht
gehört werden bzw. diese ‚sprachlos‘ gemacht werden.“ (Riegel 2016: 53). Im Anschluss an Spivaks Can the
Subaltern speak (1988) wird mit dem Aberkennen von Sprechfähigkeit und dem
mehrheitsgesellschaftlichen Nicht-Hören eine diskursive Gewalt produktiv (vgl. Castro Varela/Dhawan 2015:
199), mit der im Sinne Foucaults der politische Tod droht. Inci Dirim und Paul Mecheril verweisen darauf,
dass es in „der Auseinandersetzung um Sprache […] um mehr als bloß ‚technische‘ Fragen [geht]. Es geht
in einem sehr grundsätzlichen Sinne um Zugehörigkeiten und Identitäten.“ (Dirim/Mecheril 2010: 105).

Die hegemoniale Setzung der deutschen Sprache als gouvernementales Konzept der Zugehörigkeit wird
explizit in den 15 Thesen Zur Kulturellen Integration, die von einer Allianz gesellschaftlicher und politischer
Institutionen unter Moderation des Deutschen Kulturrats im Jahr 2017 in den öffentlichen Diskurs gebracht
wurden:

„These 12. Deutsche Sprache ist Schlüssel zur Teilhabe. Unsere gemeinsame deutsche Sprache
ist der Schlüssel zur Teilhabe aller in Deutschland lebenden Menschen am gesellschaftlichen
Leben. Sie ist das unverzichtbare Mittel zu gleichberechtigter Kommunikation und damit
Grundvoraussetzung für Integration und gesellschaftlichen Zusammenhalt. Sprache ist aber
nicht nur Kommunikationsmittel, sie ist zugleich Kulturgut, das in Dichtung und Literatur ihren
Ausdruck findet und den Zugang zu Kultur und Gesellschaft ermöglicht.“ (Initiative Kulturelle
Integration 2016).

Aufgerufen wird ein deutsches Wir, für welches die deutsche Sprache als nationales „Kulturgut“ mit einem
kulturellen Imperativ für gesellschaftliche Zugehörigkeit versehen wird. Weiter noch präzisiert wird das
hiermit verknüpfte Integrationsverständnis im Schlussbericht der Enquete-Kommission „Kultur in
Deutschland“ (2007):

„Ohne Sprache gibt es keine Mitsprache. Für die Integration von Migranten ist der Erwerb der
Sprache des Aufnahmelandes daher eine zentrale Bedingung. Jede weitere Sozialintegration der
Migranten außerhalb ihres ethnischen Kontextes ist erst durch Beherrschen der deutschen
Sprache möglich. Eine gemeinsame Sprache wirkt als Symbol von Zusammengehörigkeit und
gegen Abgrenzungen oder Diskriminierungen.“ (Schlussbericht der Enquete-Kommission „Kultur
in Deutschland“ 2007: 212).

Ohne Sprache gibt es keine Mitsprache: Die Androhung des Ausschlusses, die Ethnisierung von Sprache und
die Rechtfertigung von Diskriminierung grundieren diese Position der Enquete-Kommission. Eine Ablösung
des natiolingualen leitkulturellen Verständnisses scheint hier undenkbar. Deutsch als alleinige „legitime
Sprache“ (Mecheril 2015: 39) wird hier zur formgebenden Kerbung des Integrationsdispositivs, welches
dazu beiträgt, Unterscheidungen zwischen einem „natio-ethno-kulturellem ‚Wir‘ und ‚Nicht-Wir‘“

- 12 -



zu plausibilisieren und zu legitimieren (vgl. Mecheril 2011). Die natio-ethno-kulturell kodierte Infragestellung
von Zugehörigkeit (vgl. Kooroshy/Mecheril 2019: 81f.), gelesen als hegemonial strukturierte
Regierungstechnik, (re)produziert diskursives Wissen zu Normalitätsvorstellungen einer national gedachten
Bevölkerung (vgl. Schröder/Wrana 2015: 17). Die gouvernementalisierte Kulturelle Bildung ist in diesen
Diskurs maßgeblich involviert, indem, wie im vorangegangenen ausgeführt, ihr Normalfeld auf ein homogen
gedachtes weißes deutsches Wir rekurriert und hierzu als abweichend konstruierte ethnische Risikogruppen
(vgl. Demirović 2008: 243) als defizitäre und fragwürdige Andere erzeugt werden. In diesem
Machtverhältnis etablieren sich im Zusammenspiel von „stereotypisierenden Zuschreibungen“ und
„sozialen Bedeutungskonstruktionen“ symbolische Ordnungen eines „Zugehörigkeitsregime[s]“, das mit
national-kultureller Hegemonie und rassistischer Ideologie eng verbunden ist (vgl. Scharathow 2014: 45).
Eine rassismuskritische Perspektive für die Kulturelle Bildung bedarf einer reflexiven Aufmerksamkeit der
eigenen Verstrickung in postkoloniale und gouvernementale Machtverhältnisse: Den Blick auf die
„rassistische[n] Logik des Neoliberalismus“ (Mbembe 2015) und auf eurozentristische und rassistische
Füllungen der Kultur und der Künste. Diese selbstkritische und politische Auseinandersetzung ist notwendig,
wenn die Kulturelle Bildung die eigene Involviertheit im „Kampf um Zugehörigkeiten“ (Dirim/Mecheril 2011:
106) zum Thema machen will und sich dafür interessiert, den eigenen instrumentellen Diskurs und den, im
Integrationsdispositiv wirkenden, ausschließenden Mustern des Othering zu entgegnen.

4. (Selbst) Beobachtungen aus einer rassismus- und machtkritischen
Forschungsperspektive zur Wissensproduktion im Diskurs der Kulturellen
Bildung

Die mit diesem Text verbundene Forschungsarbeit (Kap. 1) versteht sich als Beitrag zu einer kritischen
Migrationsforschung, die Abstand davon nimmt, zu Wirkungen der Kulturellen Bildung mit einem Interesse
daran zu forschen, ob Kulturelle Bildung in irgendeiner Weise Menschen „besser machen kann“
(Gaztambide-Fernández 2017: 24) oder aber, ob Flüchtlinge mittels der Künste dazu befähigt werden
können, sozial kompetente und demokratiefähige Subjekte zu werden (vgl. Chrusciel 2017a). Insofern ist es
das Anliegen der macht- und rassismuskritischen Forschung, Othering und Kulturalisierung nicht zu
(re)produzieren, sondern diese ebenfalls als Gegenstand im Forschungsprozess miteinzubeziehen (vgl.
Chrusciel 2017b: 4f.; Mecheril 2015: 45; Frieters-Reermann/Genenger-Stricker et. al. 2019: 195ff.; Hess
2013). Wesentlich ist hierzu die kontinuierliche Reflexion zum Forschungsgegenstand, zu den leitenden
Fragestellungen sowie zur Erhebung und Auswertung von Daten mit der Haltung einer „reflexive[n]
Offenheit“ (Breuer 2009: 28f.).

Es „bedarf einer Standpunktsensibilität und -reflexivität, die eigene Verstrickungen, Vor- und
Nachteile in einer von Rassismen und anderen Herrschaftsformen strukturell beeinflussten
Gesellschaft berücksichtigt. Rassismuskritik bedarf der Reflexion, einer kontinuierlichen Selbst-,
Kultur-, Interaktionen- und Institutionenbeobachtung.“ (Mecheril 2018: 2)

Die gemeinsame Reflexionsarbeit in einem Forschungsteam ist für die Forschenden beides, eine Einladung
und eine Herausforderung dazu, „sich selbst im Machtgefüge der gefundenen Diskurse zu begreifen“
(Großkopf 2012: 224) und in diesem Prozess „ein Bewusstsein über die eigene Position innerhalb von
rassistischen Strukturen zu gewinnen und so eine Sprache für die eigenen Erfahrungen zu entwickeln.“
(Linnemann/Mecheril/Nikolenko 2013: 11). Mit dem reflexiven Denk- und Aushandlungsraum der

- 13 -



Diskurswerkstatt ist in unserem Forschungsprozess ein konkreter und ideeller Ort entstanden, der von
besonderer Bedeutung dafür ist, normative Vorannahmen der Forschenden zu dekonstruieren und die
Eingebundenheit in Machtverhältnisse zu diskutieren und zu hinterfragen (vgl. Bücken et al. 2018: 21f.;
Jäger 2012: 146). Einbezogen werden hierbei auch die im institutionellen Kontext Hochschule wirkenden
widersprüchlichen und hierarchischen Machtverhältnisse.

In dieser Forschungsarbeit wird das wissenschaftstheoretische Ideal der Objektivität von Forschung und
Forschenden und das Paradigma der „Unabhängigkeit der Erkenntnis von der erkennenden Person“ (Breuer
2009: 120) einer grundlegenden Infragestellung unterzogen und mit dieser kritisch-reflexiven
Selbstbeobachtung eine ausdrückliche Sorgfalt auf die intersubjektive Nachvollziehbarkeit von
Entdeckungszusammenhang und Begründungszusammenhang gelegt. Bezugnehmend auf die Konzeption
des „situierten Wissens“ von Donna Haraway (2002) werden eigene soziale und körpergebundene
Verortungen im Zusammenspiel mit strukturell wirkenden Normen und Machtverhältnissen in den
Forschungsprozess einbezogen und mitgedacht, dieses betrifft auch mögliche Tendenzen der
Vereindeutigung im Erkennen von Rassismus. Der forschungsethische und -methodische Richtungswechsel
der Wissensproduktion fordert von den Forschenden ein, Verantwortung für die diskursiven Machteffekte
der eigenen Wissensproduktion zu übernehmen. Mit der Distanzierung von der Annahme einer
vermeintlichen Objektivität von Forschung wird zugleich der Versuch unternommen, das Risiko zu mindern,
dass weiße, koloniale und paternalistische Einschreibungen in wissenschaftliches Wissen unerkannt bleiben
und Rassismus und andere Machtverhältnisse im Forschungsprozess normalisiert werden (Kap. 3).

Mit dem Interesse daran, den Diskurs der Kulturellen Bildung im Kontext von Flucht und Migration zum
Thema zu machen und intersubjektiv begründbares Wissen für eine rassismus- und machtkritisch
interessierte Kulturelle Bildung zur Verfügung zu stellen, geht es dem hier skizzierten Forschungsprojekt
darum, für eine bestimmte historische Situation Wahrheiten und Wissensordnungen mit „implizite[r]
epochenspezifischer Logik“ freizulegen und sichtbar zu machen, die daran beteiligt sind, mittels
„Klassifikationsschemata, Wahrnehmungsformen und Wertmuster die Wissensproduktion einer Gesellschaft
stillschweigend [zu] beeinflussen“ (Rosa/Strecker/Kottmann 2007: 282). Dabei beeinflussen diese Macht-
Wissen-Komplexe die materielle Praxis ebenso, wie „die körperlich verankerten Wünsche und Bedürfnisse,
sowie die Selbstbilder der Menschen“ (ebd.: 294). Andreas Reckwitz schreibt hierzu, dass Diskurse „die
Klassifikationsraster [vermitteln], nach denen Subjekte überhaupt vorgestellt, unterschieden und
entsprechend produziert werden bzw. sich selber produzieren können“ (Reckwitz 2008: 25). Anders als in
rekonstruktiv-methodologischen Ansätzen der Diskursanalyse ist für die hier angesprochene Forschung der
analytische Ansatzpunkt nicht, dass Diskurse durch Intersubjektivität konstruiert werden, sondern es ist
nach Foucault der Bezugspunkt, dass Diskurse an der Herstellung von sozialer Wirklichkeit und
Intersubjektivität beteiligt sind (vgl. Link 2005: 80). Es steht insofern nicht im Fokus, die von handelnden
AkteurInnen produzierten und geteilten Sinn- und Wissensvorräte zu untersuchen, vielmehr ist mit einem
dekonstruierend-methodologischen Zugang der Ausgangspunkt, dass Subjektpositionen und Ordnungen
von Wissen durch den Diskurs erzeugt werden und sich in diesem abbilden (vgl. Angermüller 2005).

Mit der unserer Forschung zugrunde gelegten macht- und rassismuskritischen Analyseperspektive wird
auch ein machtheoretisch informiertes forschungsmethodisches Vorgehen erforderlich, um zumindest
annäherungsweise „Daten zu sammeln, welche die Bedeutung oder die fehlende Bedeutung von ‚race‘, ‚
class‘, ‚gender‘, ‚body‘ für die erforschte Situation explizit berücksichtigen“ (Bücken et al. 2018: 20; vgl.

- 14 -



Clarke 2005: 116). Für die forschungstheoretische- und methodische Modellierung der diskursanalytischen
Untersuchung wurden diskurstheoretische Überlegungen Foucaults (1986/1991) sowie der Kritischen
Diskursanalyse (Jäger 2012) und der Wissenssoziologischen Diskursanalyse (Keller 2011) hinzugezogen und
ein induktiv wie deduktiv abgesichertes Instrumentarium entwickelt. Für den empirischen
Forschungszugang liegt das Interesse insbesondere auf der Untersuchung von bewilligten Anträgen der
Förderprogramme des Bundesministeriums für Bildung und Forschung Kultur macht stark und Kultur macht
stark plus (vgl. Bücken et al. 2018: 20ff). Bei diesem nicht öffentlich zugänglichen Antragsmaterial von
kommunalen Institutionen und AkteurInnen aus der pädagogischen, künstlerisch-kulturellen und sozialen
Praxis handelt es sich mit einem Antrag bzw. Projektantrag aus textlinguistischer Sicht um eine
begründende und „argumentative Textsorte“ mit einem „definierten Kommunikationszweck“ (vgl. Lutz
2015: 143; dazu Rolf 1993: 253; Keßler 2009: 104). Ein solcher Projekt- bzw. Bewilligungsantrag der
staatlichen Förderprogramme Kultur macht stark bzw. Kultur macht stark plus fügt sich hierbei in ein
Verfahren der Bewilligung einer finanziellen Zuwendung zur Durchführung einer Maßnahme – gemeint ist
hiermit ein kulturelles Bildungsangebot – für eine spezifische, sozial prekär verortete Zielgruppe. Aus
machtkritischer Perspektive kann dieses programmatische Bewilligungs- und Förderverfahren als
gouvernementale Technik einer sorgenden, vorsorgenden und fürsorgenden Politik gedeutet werden, die im
Aufrufen der sozialen Kategorien ‚race‘, ‚class‘, ‚gender‘, ‚body‘ zugleich Andersheit erzeugt und soziale
Zugehörigkeit in Frage stellt. In dem hier untersuchten Diskurs bzw. Interdiskurs (vgl. Link 2005; Link 1986)
der Kulturellen Bildung wird gemäß einer solchen förderspezifischen Ausrichtung bezugnehmend auf
Headlines, wie „Nennung der Zielgruppe“ und „Welche Art der Bildungsbenachteiligung liegt vor?“ subjekt-
und gesellschaftkonstituierendes Wissen produziert. Die in diesen Wissensbeständen erkennbar werdenden
regelgeleiteten Verkettungen von Aussagen bzw. diskursiven Formationen (vgl. Foucault 1986: 58)
vermitteln Hinweise zu vorherrschenden Normalitätsvorstellungen im migrationsgesellschaftlichen Diskurs
der Kulturellen Bildung.

Die Erkenntnisse unserer Forschung zum hegemonial strukturierten Wissen im Diskurs der Kulturellen
Bildung machen nachdrücklich deutlich, dass Migration und Flucht als kategorisch abweichende soziale
Verhältnisse im Vergleich zu einer natio-ethno-kulturell imaginierten Normalität konstruiert werden (vgl.
Bücken et al. 2018). Bezugnehmend auf diese entschiedene diskursive Sagbarkeit entsteht der Eindruck,
dass erklärendes und begründendes Wissen für etwas angeführt wird, das bereits geklärt und gültige
Wahrheit ist: Das Festschreiben von kultureller Differenz. Hierzu trägt maßgeblich die diskursive Praxis des
Othering in Verbindung mit einem geschlossenen Kulturverständnis bei (vgl. Melter 2018: 39). Refugees
werden mehrheitlich als kulturell, ästhetisch und sozial positionierte Andere erzeugt und oppositionelle
Dualismen verstärkt die (Re-)Produktion der etablierten natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeitsordnung (vgl.
Bücken et. al. 2018: 20; vgl. Mecheril 2003). Symbolische Grenzziehungen der nationalen und territorialen
Zugehörigkeit zeigen sich in einer „Essentialisierung von Kultur“ (Kalpaka/Mecheril 2010: 85) und die
durchgängige Wissensproduktion zu „anderen Kulturen“ und „anderen Kulturkreisen“ erzeugt „Fremdheit
und kulturelle Unterschiede […] als an sich und immer schon gegebene Verhältnisse“ (ebd.: 86):

„Flüchtlinge entstammen anderen Kulturen, haben andere Sitten und Lebensgewohnheiten,
sind oft Anhänger einer der Mehrheit der deutschen Bevölkerung fremden Religion.“ (Kultur
macht stark: 451).

- 15 -



Die Kultur-Kategorie formt diskursive Formationen, die Subjekte als national, ethnisch und religiös Andere
herstellen. In der Verlinkung mit den Kategorien Sprache und Geschlecht erfährt der Diskurs der Kulturellen
Bildung einen weiteren Moment der Rassifizierung, wenn auch die Psyche das Fühlen und Denken der
Refugees als abweichend (vgl. Mecheril 2009), weniger ausdrucksfähig und weniger mündig subjektiviert
und zugleich von einem unmarkierten Wir unterschieden wird:

„In den Kulturkreisen aus denen die jungen Menschen stammen, ist die Verbalisierung von
Beobachtungen und damit verbundenen Gefühlen und Gedanken insbesondere unter den
männlichen Teilnehmern nicht verbreitet […]“ (Kultur macht stark plus: 338).

Die diskursive Konstruktion einer kulturbedingten Sprachlosigkeit verweist auf zwei zentrale
Denkfigurationen im Diskurs der Kulturellen Bildung: Auf die deutsche Sprache als Indikator für symbolische
und nationale Zugehörigkeit (vgl. Hall 2018: 152) sowie auf die diskursive Anschlussfähigkeit der Figur des
unmündigen Flüchtlings (Kap. 3). Es wird deutlich, dass sich in der Wissensproduktion der Kulturellen
Bildung national, kulturell und ethnisch kodierte Differenzmarkierungen verfestigen und die hierbei
entstehenden Synergieeffekte essentialisierende, verandernde und abwertende Rassekonstruktionen
vitalisieren (Kap. 2). Hierbei tragen die Künste und die Kultur als Bedeutungsträger einer als deutsch
konstruierten Nationalkultur in spezifischer Weise bei und verbinden sich mit vereinheitlichenden Diskursen
zu Sprache, Kultur und Volk (vgl. Dirim/Mecheril 2010: 106). Ebenso zeigt sich als wesentlicher Effekt der
Kulturalisierung von sozialen und politischen Problemlagen, dass Themen gesellschaftlicher und
sozioökonomischer Ausschließung im Diskurs der Kulturellen Bildung in der Hauptsache kulturalistisch
verhandelt werden (vgl. Ha 2009: 56f.).

Mit dem hier eingangs geforderten Richtungswechsel für die Wissensproduktion der Kulturellen Bildung wird
eine machtkritische Reflexion der ihr eigenen epistemischen Gewalt (Spivak 1988) notwendig. Hierzu
gehört, die der Kultur und den Künsten eingeschriebene koloniale Geschichte einer kritischen Re-Lektüre zu
unterziehen und die Entwicklung eines kulturkritischen Kulturbegriffs zu etablieren (vgl. Messerschmidt
2008: 16). Ein Richtungswechsel ist insofern auch für die „herrschenden Förderlogiken“ (Mörsch 2016b:
175) in der Kulturellen Bildung erforderlich und bedeutet, dominanzkulturelle Machtverhältnisse,
Wissensbezüge und Normalitätsvorstellungen zu dekonstruieren und produktiv in Frage zu stellen (vgl.
Chrusciel 2017a: 4; Mörsch 2016b: 175). Veränderte Förderprogrammatiken für die Kulturelle Bildung sind
ein wichtiger Schritt zu einer Verschiebung des hegemonialen Diskurses, doch bleiben Fragen dazu offen,
wie sich der Diskurs der Kulturellen Bildung zukünftig zum dominanten Flucht- und Migrationsdiskurs
verhält. Die Verfestigung bestehender Ordnungen gesellschaftlicher Zugehörigkeit als vorherrschende
Reaktion auf das diskursive Ereignis Flucht, und damit verbunden die Affirmation des Integrationsregimes,
scheinen tief eingraviert in den Diskurs der Kulturellen Bildung. Othering, Kulturalisierung und
Paternalismus als geübte Instrumente der gouvernementalisierten Kulturellen Bildung legitimieren
weiterhin das rassistische Unterscheidungsschema.

Solidarität unter einander Unvertrauten wurde als zentrales Bildungsziel einführend in diesem Beitrag
genannt, als Prämisse für institutionelle und diskursive Reaktionen auf die gesellschaftlichen Phänomene
Rassismus und Klimazerstörung. Hierzu möchte ich an Nora Sternfeld anknüpfen, die in Anlehnung an
Gayatri Spivak und Judith Butler von einem „Ver-Lernen“ und „Gegen-Lernen“ (Sternfeld 2014: 10f.) im
Zurückweisen epistemischer Gewalt spricht und von der Unumgänglichkeit, „sich mitten in der Struktur der

- 16 -



Wissensproduktion mit dem Apparat der Wertekodierung anlegen zu können“ (ebd.: 10). Die Dringlichkeit,
sich mit dem eigenen Apparat rassistischer Wertekodierung anzulegen und hegemoniale Wissensproduktion
in Frage zu stellen, betrifft beide, den Klimadiskurs und den Diskurs der Kulturellen Bildung. Für die
Kulturelle Bildung versteht sich dieser Text als Versuch einer solchen Auseinandersetzung. 

 

Verwendete Literatur
Anderson, Benedict (1996): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts. Frankfurt a. M./New York: Campus
Verlag.
Anh Mai, Hanna Hoa (2016): „Was ist Rassismus? Was ist Alltagsrassismus?“, in: Milena Detzner, Milena/Drücker, Ansgar/Seng,
Sebastian (Hg.): Rassismuskritik. Versuch einer Bilanz über Fehlschläge, Weiterentwicklungen, Erfolge und Hoffnungen. Düsseldorf: IDA
e. V., 12-18.
Beljan, Magdalena (2008): „Stichwort Regierung“, in: Clemens Kammler/Parr, Rolf/Schneider, Ulrich Johannes (Hg.): Foucault-
Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler, 284-286.
Breuer, Franz (2009): Reflexive Grounded Theory: Eine Einführung für die Forschungspraxis. Wiesbaden: VS-Verlag.
Bücken, Susanne/Frieters-Reermann, Norbert/Gerards, Marion/ Meiers, Johanna/ Schütter, Lena (2018): „Flucht –
Diversität – Kulturelle Bildung. Eine rassismuskritische und diversitätssensible Diskursanalyse kultureller Bildungsangebote im Kontext
Flucht. Ein Werkstattgespräch über einen laufenden Forschungsprozess´“, in: ZEP, Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und
Entwicklungspädagogik. 41. Jahrgang 2018, Heft 4. Münster, 30-34.
Bundesministerium für Bildung (BMBF): „Kultur macht stark. Bündnisse für Bildung“, verfügbar unter:
https://www.bmbf.de/de/kultur-macht-stark-buendnisse-fuer-bildung-958.html (abgerufen am 01.04.2019).
Canas, Tania (2015): „RISE“, verfügbar unter: http://riserefugee.org/10-things-you-need-to-consider-if-you-are-an-artist-not-of-the-
refugee-and-asylum-seeker-community-looking-to-work-with-our-community/ (abgerufen am 01.04.19).
Castro Varela, Maria do Mar/Mecheril, Paul (2010): „Grenze und Bewegung. Migrations-wissenschaftliche Erklärungen“, in:
Mecheril, Paul u.a.: Migrationspädagogik. Weinheim/Basel: Beltz, 23-53.
Castro Varela, María do Mar/ Dhawan, Nikita (2015): Postkoloniale Theorie. Eine kritische Einführung. 2., komplett überarbeitete
und erweiterte Auflage. Bielefeld: Berlin
Castro Varela, Mara Do Mar/Heinemann, Alisha M.B. (2016): „Mitleid, Paternalismus, Solidarität“, in: Ziese, Marion/ Gritschke,
Caroline (Hg.): Geflüchtete und Kulturelle Bildung. Formate und Konzepte für ein neues Praxisfeld. Bielefeld: transcript, 23-53.
Chrusciel, Anna (2017a): „Wer will was für wen in der Kulturellen Bildung? Rückwirkungen und Spiegeleffekte der
Wirkungsdebatte“, in: Stiftung Genshagen, verfügbar unter: http://www.stiftung-
genshagen.de/uploads/media/Chrusciel_Wer_will_was_fuer_wen_in_der_Kulturellen_Bildung.pdf. (abgerufen am 01.04.2019).
Chrusciel, Anna (2017b): „Messen, Ordnen, Bewerten. Eine diskursanalytische Betrachtung von Wirkungsanliegen Kultureller
Bildung“, in: kubi-online, verfügbar unter: https://www.kubi-online.de/artikel/messen-ordnen-bewerten-diskursanalytische-betrachtung-
wirkungsanliegen-kultureller-bildung. (abgerufen am 1.04. 2019).
Clarke, Adele E. (2005): Situationsanalyse. Grounded theory nach dem postmodern turn. Wiesbaden: VS Verlag.
Dausien Bettina/Mecheril, Paul (2006): „Normalität und Biographie. Anmerkungen aus migrationswissenschaftlicher Sicht“, in:
Bukow Wolf-Dierich/Ottersbach, Markus/Tuider Elisabeth, Yildiz, Erol (Hg.): Biographische Konstruktionen im multikulturellen
Bildungsprozess. Wiesbaden: VS Verlag, 155-175.
Demirović, Alex (2008): „Liberale Freiheit und das Sicherheitsdispositiv. Der Beitrag von Michel Foucault“, in: Purtschert, Patricia /
Meyer, Katrin/Winter, Yves (Hg.): Gouvernementalität und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beiträge im Anschluss an Foucault. Bielefeld:
transcript, 229-250.
Demir, Nuray/Heidenreich, Nanna (2017): „Unfinished Conversation“, in: Kazeem-Kamiński, Belinda/ Sternfeld, Nora: Kuratieren
als antirassistische Praxis. Berlin/Boston: De Gruiter, 183-189.
Diaz-Bone, Rainer (2015): Die ‚Economie des conventions‘: Grundlagen und Entwicklungen der neuen französischen
Wirtschaftssoziologie. Wiesbaden: Springer.
Dirim, Inci/Mecheril, Paul (2010): „Die Sprache(n) der Migrationsgesellschaft“, in: Mecheril, Paul u.a.: Migrationspädagogik.
Weinheim/Basel: Beltz, 99-120.
Deutscher Bundestag (2016): Drucksache 18/10016. 18. Wahlperiode 18.10.2016 Antrag der Fraktionen der CDU/CSU und SPD.
Mehr Bildungschancen für benachteiligte Kinder und Jugendliche schaffen - Bundesprogramm „Kultur macht stark. Bündnisse für
Bildung“ nach 2017 weiterentwickeln und fortsetzen, verfügbar unter: http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/18/100/1810016.pdf.

- 17 -



(abgerufen am 01.04.2019).
Duttweiler, Stefanie (2016): „Nicht neu, aber bestmöglich. Alltägliche (Selbst)Optimierung in neoliberalen Gesellschaften“, in:
Bundeszentrale für politische Bildung (bpb), verfügbar unter: http://www.bpb.de/apuz/233468/nicht-neu-aber-bestmoeglich-
alltaegliche-selbstoptimierung-in-neoliberalen-gesellschaften?p=all. (abgerufen am 01.04.2019).
Foucault, Michel (1986): Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel (1991): Die Ordnung des Diskurses. Berlin: Fischer.
Foucault, Michel (1999): In Verteidigung der Gesellschaft - Vorlesungen am Collège de France 1975/1976. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp. 
Foucault, Michel (2004): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität I. Vorlesungen am Collège de
France 1977/1978. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel (2006): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesung am Collège de France
1978/1979. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Frieters-Reermann, Norbert/ Genenger-Stricker, Marianne/ Klomann, Verena/ Nadine, Sylla (2018): „Resümee:
Perspektiven für einen sensiblen Umgang mit forschungsethischen und methodologischen Herausforderungen, in: Klomann, Verena/
Frieters-Reermann, Norbert/ Genenger-Stricker, Marianne/ Sylla, Nadine: Forschung im Kontext von Bildung und Migration. Kritische
Reflexionen zu Methodik, Denklogiken und Machtverhältnissen in Forschungsprozessen. Wiesbaden: Springer, 195-206.
Gaztambide-Fernández, Rubén (2017): „Jenseits des banalen Empirismus – Gedanken zu einem neuen Paradigma“, in: Konietzko,
Sebastian/ Kuschel, Sarah/ Reinwand-Weiss, Vanessa-Isabelle (Hg.): Von Mythen zu Erkenntnissen? Empirische Forschung in der
Kulturellen Bildung. München: kopaed, 21-33.
Goebel, Simon (2017): Politische Talkshows über Flucht. Wirklichkeitskonstruktionen und Diskurse. Eine kritische Analyse. Bielefeld:
transcript.
Großkopf, Steffen (2012): „Diskursanalyse – Ein Forschungsbericht über Etablierungsprobleme einer Analysestrategie“, in: ZQF 13.
Jg., Heft 1-2, 209-233.
Hà, Kiên Nghị (2009): „The White German’s Burden – Multikulturalismus und Migrationspolitik aus postkolonialer Perspektive“, in:
Hess, Sabine/ Binder, Jana/ Moser, Johannes (Hg.): No integration?! Kulturwissenschaftliche Beiträge zur Integrationsdebatte in Europa.
Bielefeld 2009, 51–72.
Hall, Stuart (2000): „Rassismus als ideologischer Diskurs“, in: Räthzel, Nora (Hg.): Theorien über Rassismus. Hamburg: Argument, 7-
16.
Hall, Stuart (2004): „Das Spektakel des ‚Anderen‘“, in: ders.: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4.
Hamburg: Argument, 108-166.
Hall, Stuart (2014): „Popular-demokratischer oder autoritärer Populismus“, in: ders.: Populismus, Hegemonie, Globalisierung.
Ausgewählte Schriften 5. Hamburg: Argument, 101-120.
Hall, Stuart (2018): „Nationen und Diaspora“, in: ders.: Das verhängnisvolle Dreieck. Rasse, Ethnie, Nation. Berlin: Suhrkamp, 141-
185.
Haraway, Donna. J. (2002): „Situated Knowledges. The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial Perspectives”, in:
Kourany, Janet A. (Hg.): The Gender of Science. New Jersey, 361–371.
Hess, Sabine (2013): „Wider den methodologischen. Kulturalismus in der Migrationsforschung: Für eine Perspektive der Migration“,
in: Johler, Reinhard/ Marchetti, Chritistian/Tschofen, Bernhard/Weith, Carmen (Hg.): Kultur_Kultur. Denken. Forschen. Darstellen. 38.
Kongress der Deutschen Gesellschaft für Volkskunde in Tübingen vom 21. bis 24. September 2011. Münster, 194-203.
Hess, Sabine/ Kasparek, Bernd/ Kron, Stefanie/ Rodatz, Mathias/ Schwertl, Maria/ Sontowski, Simon (Hg.) (2016): „Der
lange Sommer der Migration. Krise, Rekonstitution und ungewisse Zukunft des europäischen Grenzregimes“, in: ders.: Der lange
Sommer der Migration. GRENZREGIME III. Berlin/Hamburg: Assoziation A, 6-24.
Initiative kulturelle Integration (2017): „These 12. Deutsche Sprache ist Schlüssel zur Teilhabe“, verfügbar unter:
https://www.kulturelle-integration.de/2017/05/15/these-12/ (abgerufen am 01.04.2019).
Jäger, Siegfried (2012): Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung. 6., vollständig überarbeitete Auflage. Münster: Unrast.
Junge, Torsten (2008): Gouvernementalität der Wissensgesellschaft. Politik und Subjektivität unter dem Regime des Wissens.
Bielefeld: transcript.
Kalpaka, Annita/Mecheril, Paul (2010): „‚Interkulturell‘. Von spezifisch kulturalistischen Ansätzen zu allgemein reflexiven
Perspektiven“, in: Mecheril, Paul u.a.: Migrationspädagogik. Weinheim/Basel: Beltz, 77-98.
Keller, Reiner (2011): Wissenssoziologische Diskursanalyse. Grundlegung eines Forschungsprogramms (3. Auflage). Wiesbaden: VS
Verlag.
Laclau, Ernesto/Chantal Mouffe (1985): Hegemony and Socialist Strategy. Towards a Radical Democratic Politics. London, New
York: Verso.
Keßler, Christine (2009): „Beschreibung von Textsortenwandel: ein methodischer Ansatz im Erwerb von Textkompetenz“, in: Siehr,
Karl-Heinz/ Berner, Elisabeth (Hg.): Sprachwandel und Entwicklungstendenzen als Themen im Deutschunterricht: fachliche Grundlagen
– Unterrichtsanregungen – Unterrichtsmaterialien. Potsdam: Universitätsverlag Potsdam, 103-120.

- 18 -

http://www.bpb.de/apuz/233468/nicht-neu-aber-bestmoeglich-alltaegliche-selbstoptimierung-in-neoliberalen-gesellschaften?p=all
http://www.bpb.de/apuz/233468/nicht-neu-aber-bestmoeglich-alltaegliche-selbstoptimierung-in-neoliberalen-gesellschaften?p=all


Klafki, Wolfgang (1991): Neue Studien zur Bildungstheorie und Didaktik. Zeitgemäße Allgemeinbildung und kritisch-konstruktive
Didaktik. Weinheim/Basel: Beltz.
Lentzos, Filippa/Rose, Nikolas (2008): „Die Unsicherheit regieren. Biologische Bedrohungen, Notfallplanung, Schutz und Resilienz
in Europa“, in: Purtschert, Patricia/ Meyer, Katrin/ Winter, Yves (Hg.): Gouvernementalität und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beiträge im
Anschluss an Foucault. Bielefeld: transcript, 75-101.
Linnemann, Tobias/Ronacher, Annakathrin (2016): „‚Rassismus und Weißsein, das spielt bei uns keine Rolle‘!? Critical
Whiteness-Perspektiven auf Kulturelle Bildung“, in: Ziese, Marion/ Gritschke, Caroline (Hg.): Geflüchtete und Kulturelle Bildung.
Formate und Konzepte für ein neues Praxisfeld. Bielefeld: transcript, 187-200.
Linnemann, Tobias; Mecheril, Paul; Nikolenko, Anna (2013): „Rassismuskritik. Begriffliche Grundlagen und
Handlungsperspektiven in der politischen Bildung“, in: Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und Entwicklungspädagogik 36,
10-14.
Link, Jürgen (1986): „Noch einmal: Diskurs. Interdiskurs. Macht“, in: kultuRRevolution. Essen: K-West Verlag 11, 4–7.
Link, Jürgen (2005): „Warum Diskurse nicht von personalen Subjekten ‚ausgehandelt‘ werden. Von der Diskurs- zur
Interdiskurstheorie“, in: Keller, Reiner/ Hirseland, Andreas/ Schneider, Werner / Viehöver, Willy (Hg.): Die diskursive Konstruktion von
Wirklichkeit: Zum Verhältnis von Wissenssoziologie und Diskursforschung. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft, 77-100.
Lutz, Benedikt (2015): Verständlichkeitsforschung transdisziplinär. Plädoyer für eine anwenderfreundliche Wissensgesellschaft.
Göttingen: V&R Unipress.
Mbembe, Achille (2015): Geschwister-Scholl-Preis 2015, verfügbar unter: http://www.geschwister-scholl-preis.de/preistraeger_2010-
2019/2015/mbembe.php (abgerufen am 01.04.2019).
Mecheril, Paul (2002): „Natio-kulturelle Mitgliedschaft - ein Begriff und die Methode seiner Generierung“, in: Tertium comparationis
8 (2002) 2, verfügbar unter: https://www.pedocs.de/volltexte/2011/2924/pdf/TC_2_2002_meche_D_A.pdf. (abgerufen am 01.04.2019).
Mecheril, Paul (2003): Prekäre Verhältnisse. Über natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-) Zugehörigkeit. Münster: Waxmann Verlag.
Mecheril, Paul (2009): „Die Kulturalisierung der Psyche. Über die Konstruktion von Fremdheit und die Konsequenzen für die
psychosoziale Arbeit in der Migrationsgesellschaft“, verfügbar unter: http://www.migrazine.at/artikel/die-kulturalisierung-der-psyche
(abgerufen am 01.07.2019).
Mecheril, Paul (2011): „Wirklichkeit schaffen: Integration als Dispositiv – Essay“, in: Bundeszentrale für politische Bildung (bpb),
verfügbar unter: https://www.bpb.de/apuz/59747/wirklichkeit-schaffen-integration-als-dispositiv-essay?p=all. (abgerufen am
01.04.2016).
Mecheril, Paul/Thomas-Olade, Oscar/Melter, Claus/Arens, Susanne/Romaner, Elisabeth (2013): „Migrationsforschung als
Kritik? Erkundung eines epistemischen Anliegens in 57 Schritten“, in: ders. (Hg.):  Migrationsforschung als Kritik. Konturen einer
Forschungsperspektive. Wiesbaden: VS Springer, 77-55.
Mecheril, Paul (2015/2013): „Kulturell-ästhetische Bildung. Migrationspädagogische Anmerkungen“, verfügbar unter: kubi-online:
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturell-aesthetische-bildung-migrationspaedagogische-anmerkungen. (abgerufen am 01.04.2019).
Mecheril, Paul (2015): „Das Anliegen der Migrationspädagogik“, in: Leiprecht, Rudolf/ Anja, Steinbach (Hg.): Schule in der
Migrationsgesellschaft. Ein Handbuch. Band 1. Schwalbach/Ts.: Debus Pädagogik, 25-53.
Mecheril, Paul (2016): „es bleibt anders. Kämpfe um die Pädagogik der Migrationsgesellschaft“, in: Ziese, Marion/ Gritschke,
Caroline (Hg.): Geflüchtete und Kulturelle Bildung. Formate und Konzepte für ein neues Praxisfeld. Bielefeld: transcript, 101-106.
Mecheril, Paul (2018): „Solidarität als Anspruch rassismuskritischer politischer Bildungsarbeit“, in: IDA-NRW (Hg.): Allianzen in der
Migrationsgesellschaft. Überblick Nr. 2/2018, 3-7, verfügbar unter:
file:///E:/Ueberblick_Solidarität%20als%20Anspruch%20%20rassismuskritischer%20politischer%20Bildungsarbeit_022018.pdf
(abgerufen am 01.09.2019).
Mecheril, Paul/ Melter, Claus (2009): „Rassismustheorie und Forschung in Deutschland. Konturen eines wissenschaftlichen
Feldes“, in: Melter, Claus/Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Rassismustheorie und -forschung. Frankfurt a. M.: Wochenschau Verlag,
13-22.
Melter, Claus (2018): „Diskriminierung- und rassismuskritisch sowie menschrechtsorientiert ambitionierte Soziale Arbeit“, in:
Hunner-Kreisel, Christine/ Wetzel Jana (Hg.): Rassismus in der Sozialen Arbeit und Rassismuskritik als Querschnittsaufgabe. Neue
Praxis, Sonderheft 15. Lahnstein: Verlag neue Praxis, 36-46.
Messerschmidt, Astrid (2008): „Pädagogische Beanspruchungen von Kultur in der Migrationsgesellschaft. Bildungsprozesse
zwischen Kulturalisierung und Kulturkritik“, in: Zeitschrift für Pädagogik 54, 1. Weinheim/Basel, 5-17,
Messerschmidt, Astrid (2010): „Distanzierungsmuster. Vier Praktiken im Umgang mit Rassismus“, in: Broden, Anne/ Mecheril, Paul
(Hg.): Rassismus bildet. Bildungswissenschaftliche Beiträge zur Normalisierung und Subjektivierung in der Migrationsgesellschaft.
Bielefeld: transcript, 41-58.
Mörsch, Carmen (2016a): „Refugees sind keine Zielgruppe“ , in: Ziese, Marion/ Gritschke, Caroline (Hg.): Geflüchtete und Kulturelle
Bildung. Formate und Konzepte für ein neues Praxisfeld. Bielefeld: transcript, 67-74.
Mörsch, Carmen (2016b): „Stop slumming! Eine Kritik kultureller Bildung als Verhinderung von Selbstermächtigung“, in: Castro
Varela, Mara do Mar/Mecheril, Paul: Die Dämonisierung der Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart. Bielefeld: transcript, 173-183.

- 19 -

https://service.zfl.uni-kl.de/wp/glossar/didaktik
https://service.zfl.uni-kl.de/wp/glossar/didaktik


Micossé-Aikins, Sandrine/Sharifi, Bahareh (2016): „Flucht, Migration und die weißen Flecken der Kulturellen Bildung“, in: Ziese,
Marion/ Gritschke, Caroline (Hg.): Geflüchtete und Kulturelle Bildung. Formate und Konzepte für ein neues Praxisfeld. Bielefeld:
transcript, 75-85.
Mbembe, Achille (2015): Geschwister-Scholl-Preis 2015, verfügbar unter: http://www.geschwister-scholl-preis.de/preistraeger_2010-
2019/2015/mbembe.php (abgerufen am 01.04.2019).
Paschalidou, Anastasia (2019): „Rassismuskritik als pädagogische Querschnittsaufgabe?“, in: Hafeneger, Benno/ Unkelbach,
Katharina/ Widmaier, Benedikt (Hg.): Rassismuskritische politische Bildung. Theorien – Konzepte – Orientierungen. Frankfurt a. M.:
Wochenschau, 92-106.
Reckwitz, Andreas (2008): Subjekt. Bielefeld: transcript.
Riedel, Felix (2019): „Rassismus und Klimawandel CONVENIENT TRUTHS Mapping climate agendas of right-wing populist parties“ in:
Europe Stella Schaller and Alexander Carius, verfügbar unter: https://www.adelphi.de/de/publikation/convenient-truths (abgerufen am
01.04.2019).
Riegel, Christine (2016): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogisches Handeln in widersprüchlichen Verhältnissen.
Bielefeld: transcript.
Rolf, Eckard (1993): Die Funktionen der Gebrauchstextsorten. Berlin: de Gruyter.
Rosa, Hartmut/Strecker, David/ Kottmann, Andrea (2007): Soziologische Theorien. Soziologie als Reflexion: Analyse und
Diagnose der Moderne. Stuttgart: UTB.
Sarasin, Phillipp (2005): Michel Foucault zur Einführung. Hamburg: Junius-Verlag.
Scharathow, Wiebke (2014): Risiken des Widerstandes. Jugendliche und ihre Rassismuserfahrungen. Bielefeld: transcript.
Schröder, Sabine/ Wrana, Daniel (2015): „Normalisierungen – eine Einleitung“, in:  Bühler, Patrick/  Forster, Edgar/ Neumann,
Sascha/ Schröder, Sabine/ Wrana, Daniel (Hg.) Normalisierungen. Halle-Wittenberg: Martin-Luther-Universität. (Wittenberger
Gespräche; III): URN: urn:nbn:de:0111-pedocs-113301, 9-34.
Spivak, Gayatri C. (1988): „Can the Subaltern Speak?“, in: Nelson, Cary / Grossberg, Lawrence (Hg.): Marxism and the Interpretation
of Culture. Urbana-Champaign: University of Illinois Press, 271-313.
StädteRegion Aachen (2015): „Projektpreis Kinder- und Jugendkulturland NRW für Tanzprojekt in der StädteRegion Aachen“,
verfügbar unter: https://app-mb.lvr.de/rbn/img/53/30e14d96-69aa-4802-9d30-d8f2b014309d.pdf. (abgerufen am 20.12.2015).
Sturzenhecker, Benedikt (2014): „Kultur macht stark. Bündnisse für Bildung“ – Kritik des Bundesprogramms unter sozialräumlicher
und zivilgesellschaftlicher Perspektive“, verfügbar unter: https://www.kubi-online.de/artikel/kultur-macht-stark-buendnisse-bildung-
kritik-des-bundesprogramms-unter-sozialraeumlicher. (abgerufen am 01.04.2019).
Tsianos, Vassilis/ Karakayali, Serhat (2008): Die Regierung der Migration in Europa – Jenseits von Inklusion und Exklusion Soziale
Systeme 14, Heft 2. Stuttgart, Lucius & Lucius, 329-348.
Unterberg, Lisa (2018): Qualität in der Kulturellen Bildung. Eine Diskursanalyse. Weinheim/Basel: Beltz.
Wolf, Birgit (2017): Bundesweite Akteure der Kulturellen Bildung: Eine Einführung in die Strukturen, verfügbar unter:
 https://www.kubi-online.de/artikel/bundesweite-akteure-kulturellen-bildung-einfuehrung-strukturen. (abgerufen am 01.04.2019).

Empfohlene Literatur
Brenne, Andreas/Brönnecke, Katharina/Roßkopf, Claudia (Hrsg.) (2020): AUFTRAG KUNST. Zur politischen Dimension der
kulturellen Bildung. München: kopaed.

Anmerkungen
Dieser Beitrag erschien erstmalig in: Brenne, Andreas/Brönnecke, Katharina/Roßkopf, Claudia (Hrsg.) (2020): AUFTRAG
KUNST. Zur politischen Dimension der kulturellen Bildung. München: kopaed. Entsprechend weicht die Zitation geringfügig von den
regulären Standards der Wissensplattform ab. kubi-online dankt dem Verlag für das Recht auf Zweitverwertung.

Der Beitrag fußt auf dem gleichnamigen Vortrag der Autorin auf der 9. Tagung des Netzwerks Forschung Kulturelle Bildung (2018) zum
„Auftrag Kunst“ an der Universität Osnabrück. Er nimmt Bezug auf ein vom Bundesministerium für Bildung und Forschung für den
Projektzeitraum 01.11.2016 bis 30.04.2020 gefördertes Forschungsprojekt, welches mit einer rassismuskritischen Diskursanalyse
kultureller Bildungsangebote im Kontext von Flucht und Migration untersucht und insbesondere Anträge zum Bundesprogramm `Kultur
macht stark` in den Blick nimmt. Das Forschungsteam des Projekt Flucht − Diversität − Kulturelle Bildung. Eine rassismuskritische und
diversitätssensible Diskursanalyse kultureller Bildungsangebote im Kontext von Flucht und Migration (FluDiKuBi) bestand aus den
studentischen Mitarbeiter*innen Wael Baitamani, Julia Maria Breidung und ehemalig Lena Schütter und Finn Müller, sowie aus den
wissenschaftlichen Mitarbeiterinnen Johanna Meiers und Susanne Bücken und den projektleitenden Professor*innen Norbert Frieters-
Reermann und Marion Gerards.

- 20 -

https://www.wochenschau-verlag.de/attributeindexer/list/product/index_ids/68701/?SID=1dda34a026a96b810b8751aa0d1042d2
https://www.wochenschau-verlag.de/attributeindexer/list/product/index_ids/76964/?SID=1dda34a026a96b810b8751aa0d1042d2


Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Susanne Bücken (2021 / 2020): Zur Dringlichkeit einer rassismuskritischen Perspektive für die Kulturelle Bildung in der
Migrationsgesellschaft . In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
(letzter Zugriff am 13.01.2022)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 21 -

https://www.kubi-online.de/artikel/zur-dringlichkeit-einer-rassismuskritischen-perspektive-kulturelle-bildung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

