ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kulturgeschichte der DDR - Gegenstand und Narrative

von Gerd Dietrich

Erscheinungsjahr: 2021

Stichworter:
Kulturgeschichte | Kulturpolitik | DDR | weiter Kulturbegriff | Kultur | SED-Politik

Abstract

In diesem Artikel geht es zum einen um die Grundlagen materialistischer Kulturgeschichte, den
Gegenstand von Kulturgeschichte auf der Basis eines weiten Kulturbegriffs und um die Vernachlassigung
von Kulturgeschichte in der DDR-Geschichtsschreibung. Zum anderen werden der hohe Stellenwert von
Kultur fur die DDR-Gesellschaft sowie sieben allgemeine kulturpolitische Narrative bestimmt und die
spezifische Kulturpolitik in den kulturellen Prozess eingeordnet.

Die Kulturgeschichte von Gesellschaften des 20. Jahrhunderts kann sich nicht auf eine Geschichte der Eliten
beschranken, sie muss eine Geschichte des modernen Menschen in seinen unterschiedlichen sozialen und
kulturellen Lagen sein. Freilich kann in einer umfassenden Kulturgeschichte kaum der einzelne Mensch in
den Blick genommen werden. ,Wir kénnen es gar nicht allgemein genug sagen. Sieh nur die Losungen an.
Da steht nichts von Hinze und Kunze. Im Mittelpunkt steht der Mensch, nicht der einzelne.” (Braun
1991:124) So paraphrasierte Volker Braun Mitte der 1980er ein zentrales Postulat der SED-Politik. Die
Historiker*innen freilich behelfen sich mit Eliten, Klassen und Schichten, mit Generationen und Milieus, mit
Regionen und Nationalitaten, um sich Menschen bzw. Menschengruppen zu nahern.

Die Kulturgeschichte der Gesellschaft muss zugleich den Praxisaspekt von Kultur hervorheben. Wie es Karl
Marx betont hat: ,In der Praxis muss der Mensch die Wahrheit, i. e. [id est - das heilst] Wirklichkeit und
Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen [...] Alles gesellschaftliche Leben ist wesentlich praktisch.”
(Marx [1845]1972 Band 1:196ff) Zwar sei der materialistischen Lehre, ,dass die Menschen Produkte der
Umstande und der Erziehung sind“, beizupflichten, doch vergesse diese Lehre, ,dass die Umstande von den
Menschen verandert und der Erzieher selbst erzogen werden muss [...] Der Standpunkt des alten
Materialismus ist die blrgerliche Gesellschaft, der Standpunkt des neuen, die menschliche Gesellschaft
oder die gesellschaftliche Menschheit.” (ebd.)



Wenn in der DDR auch zuweilen anders interpretiert, hatte Marx dabei eine moderne und demokratische
Gesellschaft im Auge. Und zur Dialektik dieser kulturellen menschlichen Praxis notierte schon der junge
Marx: , Die Menschen machen ihre Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stlcken, nicht unter
selbst gewahlten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen und Uberlieferten Umstanden. Die
Tradition aller toten Geschlechter lasten wie ein Alp auf dem Gehirne der Lebenden.” (Marx [1851]1972
Band 11:308). Nach dem Ende des Staatssozialismus hatte eine Berufung auf Marx schlechte Karten. Doch
sein historisch-materialistischer Ansatz bleibt ein wesentlicher Beitrag zur modernen Kulturtheorie (vgl.
Scharfe 2020:94 ff.). Und materialistische Konzepte, etwa von Antonio Gramsci, Walter Benjamin, Louis
Althusser, Raymond Williams, Pierre Bourdieu oder Fredric Jameson, entwickelten die Erkenntnisse von Karl
Marx weiter.

Kulturgeschichte als dritter grof8er Bereich der Geschichtswissenschaft, neben der Politik- und
Wirtschaftsgeschichte, blieb in der DDR ein vernachlassigtes Gebiet. Das hatte mehrere Grinde: So
kollidierten die kulturellen Realitdten haufig mit dem Selbstbild und den Geschichtsvorstellungen der SED-
Fihrung. Zudem waren die wissenschaftlichen Voraussetzungen ungunstig, kultursoziologische
Forschungen gab es kaum und die auf das Politische fixierte Geschichtsschreibung zégerte lange, eine
kulturgeschichtliche Sparte Uberhaupt zuzulassen. Zwar hatte der Historiker Joachim Streisand in den
1970er Jahren an einer Kulturgeschichte der DDR gearbeitet und Vorlesungen dazu gehalten. Er konnte
diese Arbeit aber nicht selbst abschlieBen (vgl. Streisand 1981). Und in den Grundsatzpublikationen der
~Akademie flr Gesellschaftswissenschaften beim ZK der SED“ war zwar von verschiedenen Etappen der
sozialistischen Kulturrevolution die Rede, diese entsprachen aber den jeweils aktuellen politischen
Pramissen und grindeten sich nicht auf historische Forschungen (vgl. Koch 1959; Hanke/Rossow 1977).
Handhabbar waren lediglich umfangreiche Chronologien kulturpolitischer Ereignisse und des kunstlerischen
Volksschaffens, die jene Akademie sowie das Zentralhaus fur Kulturarbeit publizierten (vgl. Kulturpolitisches
Worterbuch 1970 und 1978; Unsere Kultur. DDR - Zeittafel 1945-1987 1989; Chronik des klnstlerischen
Volksschaffens 1945-1951 1970. Es folgten zehn weitere Broschtren, die den Zeitraum bis 1974
abdeckten).

Ansatze marxistischer Kulturgeschichte in der DDR gingen bezeichnenderweise nicht von Historiker*innen
aus, sondern waren mit den Namen von Kulturwissenschaftler*innen und Volkskundler*innen verbunden.
Bereits 1964 setzte sich Dietrich MUhlberg mit der verbreiteten engen Kulturauffassung und einer
schematischen Trennung von materieller und geistiger Kultur auseinander und schlussfolgerte:

»Die Kulturgeschichte stellt den Entstehungsgang des modernen gesellschaftlichen Individuums
in allen seinen Beziehungen durch die verschiedenen Gesellschaftsformationen und lokalen
Kulturen dar. Das ist der fortwahrende Prozess der subjektiven Aneignung und gleichzeitigen
Erweiterung der objektiven schépferischen Méglichkeiten (die die Kulturgeschichte in dem
tatsachlichen Beziehungsreichtum und der wirklichen Freiheit des Individuums gegenuber der
Natur und der Gesellschaft erfasst) durch die gesellschaftlichen Individuen und der geistige
Reflex dieses schopferischen Prozesses.” (Muhlberg 1964:1053)

Wichtige Anregungen flr eine Kulturgeschichte der DDR gingen schlie8lich von dem Projekt des deutsch-
deutschen vergleichenden kulturpolitischen Woérterbuchs aus, das 1983/1988 bei Metzler (vgl.
Langenbucher/Rytlewski/Weyergraf 1988) erschien.



Gegenstand der Kulturgeschichte

Fir eine Kulturgeschichte der DDR ,, dlrfte von besonderem Interesse sein, dass die Verfechter des
gesellschaftlichen Organisationskonzepts von kulturkritischen Ideen geleitet waren, im Ansatz also von
kulturellen Pramissen ausgegangen waren, die dann nach und nach verandert, schlieBlich vernachlassigt
und praktisch aufgegeben worden sind” (MlUhlberg 1993:24). So vermutete Muhlberg, ,dass die
ostdeutsche Kulturgeschichte wahrscheinlich durch zwei divergierende Konzepte und Trends gepragt
worden ist. Einerseits wurde versucht, eine ,Kulturgesellschaft’ bestimmten Typs zu schaffen, die innere
Widerspriiche und negative Trends der Modernisierung aufhalt, umkehrt oder vermeidet, wie sie am Ende
des 19. und in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts die Gesellschaft zu zerstéren drohten. Andererseits
aber folgte diese Gesellschaft zugleich zwangslaufig den Modernisierungstendenzen einer entwickelten
Industriegesellschaft (in der Mitte Europas), ihre Organisatoren mussten das Gesellschaftskonzept anpassen
und dabei nach und nach intendierte Ziele aufgeben oder in eine unbestimmte Zukunft verweisen.”
(MUhlberg 1993:36f.)

Zwar gehorte es seit je her zu den Grundlagen des sozialistischen Projekts, die menschliche Arbeit und
Praxis als Ort der Entfaltung der Persdnlichkeit und des gesellschaftlichen Reichtums zu verstehen. Aber in
der Konfrontation mit der wirtschaftlich starkeren Bundesrepublik wurden in der Selbstdarstellung der DDR
die kulturellen Werte zumeist héher veranschlagt als die Okonomie. Denn jene ,,systembedingte
Hypertrophie von ,Ideen’, ,Idealen’ und programmatischen Vorstellungen”, sollte ,eine Alternative zum
gnadenlosen Werteverschleis der westdeutschen Marktwirtschaft” verdeutlichen und die nationale
Geisteskultur in der ostdeutschen Gesellschaft verankern. Daraus war in der DDR eine eigentimliche
Verflechtung der ideologischen Machtaustibung mit beachtlichen Leistungen entstanden, ,die fir die
Denkmalpflege, flr kulturelle Schépfungen wie flir die geisteswissenschaftliche Forschung erbracht wurden,
und in denen Utopisches - auch als Widerstand - umging” (Lehmann 1996:406f.).

Die Kultur blieb ein Feld des Miteinanders und der Gegensatze von Kulturproduzent*innen,
Kulturvermittler*innen und Kulturkonsument*innen, von Intellektuellen und Ideologen, ein Feld der
Spannungen zwischen Personen und Gruppen, Strukturen und Institutionen. Das war immer auch ein Kampf
um Hegemonie. Diese Wechselspiele und die sich verandernden Dominanz- und Krafteverhaltnisse pragten
die Kulturgeschichte der DDR und fuhrten zur Fort- bzw. Herausbildung spezifisch traditioneller,
intellektueller und popularer, reformerischer und revolutionarer, offizieller und affirmativer, oppositioneller
und alternativer Kulturen. Wahrend bisherige Darstellungen in der Regel davon ausgingen, dass die SED-
Politik die kulturellen Entwicklungen dominierte und ihre Richtung bestimmte, was zu einem relativ
einspurigen und simplen Schema fluhrte, soll nunmehr eine Veranderung der Perspektive vorgenommen
werden. Gegenuber der bisherigen Dominanz des Politischen wird ein kulturgeschichtlicher Ansatz
favorisiert: Kulturpolitik als Teil eines kulturellen Feldes. Der Politik wird keine Schlisselstellung eingeraumt,
sondern Kultur und Politik werden in ihrer wechselnden Hegemonie und gegenseitigen Einflussnahme
betrachtet. Ausgangspunkt ist der Prozesscharakter von Kultur, hineingestellt in die Ambivalenz und
Widersprichlichkeit der DDR-Gesellschaft. Denn die Kultur hat auch eine andere Zeit als die Politik und die
Geschichte.

Methodisch geht es darum, sich von der dominierenden politischen Geschichtsschreibung zu I6sen und die
DDR starker mit kulturwissenschaftlichen und praxeologischen Ansatzen zu untersuchen, um sie



~ambivalenzfahig zu machen” (Niethammer 2006:11). Ein kulturgeschichtlicher Ansatz versteht sich ,in
gleichzeitiger Distanz zur politischen Ereignisgeschichte und zur nachhegelschen Geschichtsphilosophie”
(Kittsteiner 1997:16). Eine solche Kulturgeschichte hat sich weder , der politischen Bewertung der
nationalen Ereignisgeschichte verschrieben, noch glaubt sie, auf der Sturmwoge des universalen
Fortschritts zu segeln [...] Sie betrachtet zunachst nur die Befindlichkeit der Menschen in den von ihnen
selbst geschaffenen Strukturen, Uber deren Gesamtbewegung sie gleichwohl nicht verfigen. Dieser
Versuch, erst einmal Distanz zu gewinnen, macht Kulturgeschichte interessant flr unsere Gegenwart.”
(ebd.) Die Befindlichkeiten der Menschen in der DDR sind inzwischen in unzahligen Einzeldarstellungen,
Erinnerungen und Erzahlungen Uber das Leben, die Arbeit und den Alltag, Uber Popularkultur und
Volkskunst, Uber Literatur und Kunst, Musik und Theater, Film und Fernsehen wie auch in Publikationen zur
Politik-, Sozial-, Wirtschafts- und Alltagsgeschichte der DDR beschrieben worden. Eine zusammenfassende
Geschichte der Kultur in der DDR bzw. eine Kulturgeschichte der DDR aber gab es nicht, nicht einmal eine
Gesamtgeschichte ihrer Kulturpolitik.

Kulturgeschichte der DDR-Gesellschaft: Eine Einordnung

Kulturgeschichte der DDR-Gesellschaft, damit ist der Rahmen vorgegeben: Historisch geht es um die Zeit
von 1945 bis 1990, die Einbeziehung der Jahre 1945 bis 1949 ist keine Frage mehr. Raumlich geht es um
das Gebiet der Sowjetischen Besatzungszone (SBZ) bzw. der DDR, das 1945 mit dem Potsdamer Abkommen
festgelegt war. Auch wenn vielfach das Synonym Ostdeutschland daflr im Gebrauch ist, sollte nicht
vergessen werden, dass auch die , Ostdeutschen” erst lernen mussten, Ostdeutsche zu sein. Bis 1945 galt
dieser Raum als Mitteldeutschland. Erst die neuen Grenzen im Osten verschoben die geographische
Zuordnung. Inhaltlich geht es um Kultur, genauer gesagt, um eine Vielfalt von Kulturen, um die
Zusammenhange und Unterschiede zwischen popularer, politischer und kinstlerischer Kultur, zwischen
Traditionen und Utopien, zwischen Alltag und Feiertag, zwischen Gesellschaft und Kultur. Einerseits sind die
Erklarungsmuster auf historische Sinn- und Bedeutungszusammenhange gerichtet, andererseits wird Kultur
als ein relativ selbstandiger Teilbereich der Gesellschaft betrachtet und ,als System mit eigener Koharenz“
(Bourdieu 2004:57) behandelt.

Auch die drei bundesdeutschen Kulturgeschichten von Hermann Glaser, von Jost Hermand, von Axel Schildt
und Detlef Siegfried verweilten pragmatisch bei Kultur als einer gesellschaftlichen Teilkategorie, aber sie
erweiterten diese schrittweise um Alltags- und Popularkultur, um Medien und politische Kultur. Der Ansatz
von Schildt/Siegfried , beruht auf der Annahme einer Interdependenz gesellschaftlicher und kultureller
Prozesse”. Sie legten ihrer ,Darstellung eine idealtypische Unterteilung in Alltags- und Popularkultur,
politische Kultur und die Kiinste zugrunde, die alle Kapitel gleichermaBen strukturiert und eine Erzahlung so
anlegen lasst, dass lange Linien der Kontinuitat, aber auch die Parallelitat oder Ungleichzeitigkeit von
Bruchstellen entdeckt werden kénnen” (Schildt/Siegfried 2009:15). GemaR dem Untertitel beschrieben sie
nur einen der beiden deutschen Wege nach 1945 und konzentrieren sich auf den westdeutschen
Kulturraum. Der Platz fur die andere deutsche Kulturgeschichte blieb frei. Diese Herausforderung stellt sich
dieser Artikel in Kurzform und die dreibandige Ausgabe , Kulturgeschichte der DDR" des Autors (vgl.
Dietrich 2019) in Langform.

Eine vergleichbare idealtypische Unterteilung wird auch hier als Orientierung verfolgt. Zwangslaufig
erfordert dieses breite Konzept Schwerpunktsetzungen und Eingrenzungen. Die Darstellung von popularer,



politischer und hoher Kultur kann nicht gleichmaRig sein, da sich Wertungen und Bedeutungen historisch
verschieben. Uber die Zuordnungen hat der Autor pragmatisch entschieden und die Themenfelder dort
behandelt, wo sie historisch von besonderer Relevanz sind. Den Vorwurf des Eklektizismus flrchtet er nicht
und vertraut darauf, dass das Ganze mehr ist als die Summe seiner Teile.

Hinsichtlich der popularen Kultur stehen vor allem die kulturellen Formen von Alltag, Arbeit und Freizeit,
Unterhaltung und Vergnugen im Vordergrund. Einerseits konnte sich der Osten nicht vom Einfluss der
modernen westlichen Massenkultur abschotten, die politischen Repressionen und kulturpolitischen
Gegeninitiativen scheiterten in der Regel. Andererseits gab es zahlreiche Versuche, das kulturelle Leben zu
erweitern und eine ,,sozialistische” Breitenkultur zu etablieren. Hierbei werden die modernen
Massenmedien und die traditionelle Volkskultur ebenso wie die staatlichen Formen Kultureller Bildung und
Massenarbeit, die sozialistischen Feiern und Feste und die jugendlichen und stadtischen Formen der Pop-,
Rock- und Subkultur ins Auge gefasst. Der Schwerpunkt liegt auf den Bereichen jenseits von Arbeit und
Reproduktion.

Bei der politischen Kultur in der DDR soll es weniger um die staatlichen Institutionen, Funktionen und das
politische System der SED-Diktatur gehen, sondern es ist vor allem nach den subjektiven Dimensionen der
Politik, nach dem Wechselverhaltnis zwischen Politik und Gesellschaft zu fragen. Hierflir werden Konzepte
politischer Kultur und politischer Generationen herangezogen: die gemeinsamen Erfahrungen, die Selbst-
und Fremdverortung sowie die politischen Orientierungen und Mentalitdten der Ostdeutschen. Natlrlich
spielen dabei die ideologischen und politischen Vorstellungen, die die herrschende Partei der Gesellschaft
zu implantieren versuchte, ebenso eine wichtige Rolle wie die kulturellen Ursachen von Opposition und
Widerstand. Darum soll zwischen traditioneller, offizieller, alltdglicher, alternativer und oppositioneller
politischer Kultur sowie zwischen Grinder-, Aufbau- und Jugendgenerationen in der DDR unterschieden
werden.

Die hohe Kultur, insbesondere die Kiinste, galt lange Zeit als der Mittelpunkt der Kultur. Sie bewegte sich in
der DDR zwischen Tauwettern und Eiszeiten, zwischen Klassikmythos und sozialistischem Realismus,
zwischen Affirmation und Kritik. Was zunachst unter dem kleinsten gemeinsamen Nenner Antifaschismus,
dann der sozialistischen Idee firmierte, war ein weites kulturelles Feld: von traditionellen Konzepten bis zu
revolutionaren Aktivismen. Und dieses Spektrum bediente auch die Kultur- und Intelligenzpolitik der DDR.
Deren Grundwiderspruch aber bestand zwischen dem hohen Respekt vor der Kultur und der standigen
Furcht vor einer Destabilisierung durch Kultur. Das wirft zugleich die Frage nach der kulturellen Substanz
und Eigenstandigkeit der ostdeutschen Gesellschaft und nach dem widerstandigen Potenzial ihrer Kultur
auf.

Kulturpolitische Narrative
Aus drei Grinden hatte Kultur in der DDR einen hohen Stellenwert:

e Zum ersten war die DDR tief in einer protestantischen deutschen Kulturlandschaft und der deutschen
Kulturnation verwurzelt. Zu diesem Erbe gehérte auch das besondere Pathos des Wortes Kultur:
Kultur als Religions- und Politikersatz wie als Kompensation fur politische Freiheiten.

e Zum zweiten stand die DDR in der Tradition der sozialistischen deutschen Arbeiterbewegung und
deren ldee einer Kulturgesellschaft von gleichen und arbeitenden Menschen. So wurde zunachst



versucht, eine Gesellschaft zu schaffen, die die negativen Trends der Modernisierung vom Anfang des
20. Jahrhunderts vermeiden sollte.

e Zum dritten hatte die DDR ein Legitimationsproblem. In der Konfrontation mit der wirtschaftlich
starkeren Bundesrepublik wurden die kulturellen Werte zumeist hoher veranschlagt als die Okonomie.
Wahrend andere sozialistische Lander auf dem Selbstverstandnis ihrer nationalen kulturellen Identitat
aufbauen konnten, befand sich die DDR als kleinerer deutscher Teilstaat immer auf der Suche nach
Identitat. Eine breite Pflege von Kultur gewann darum besondere legitimatorische Bedeutung.

Der Begriff der Kulturpolitik entsprang der Programmsprache der deutschen Klassik. Zunehmend verwendet
wurde er aber erst mit Beginn des 20. Jahrhunderts als Bezeichnung fur die Kulturpflege des Staates im
Kontext mit dem Begriff Kulturstaat. Er bringt die erweiterten staatlichen Aktivitaten auf kulturellem Feld
und die veranderten politischen Rahmenbedingungen zum Ausdruck. Dabei ist die ,,gegenseitige
Verstarkung von Kultur und Staat” von Beginn an ,konstitutiv flr politisches Handeln bezogen auf Kunst
und Kultur und betrifft nicht nur die Neuzeit und die Moderne” (Wagner 2009:348). Im wohl ersten
ausfuhrlichen lexikalischen Eintrag zu , Kulturpolitik” fasste Eduard Spranger dieses Verstandnis 1923
treffend zusammen: Danach hat Kulturpolitik seit ihrem ersten Auftreten nicht nur den Zweck Kunst und
Kulnstler*in zu unterstitzen, sondern immer auch die Funktion, dass der Staat sich der Kultur als Mittel fur
seine Zwecke bedient. Kulturpolitik , hat entweder die Hervorbringung von Kultur zum Ziele, oder sie
bedient sich der Kultur als Mittel flr ihre Machtzwecke. In der kirzesten Antithese: der Sinn der Kulturpolitik
ist entweder Kultur durch Macht oder Macht durch Kultur.” (Spranger 1923:1087ff.) Der DDR vorzuwerfen,
dass sie Kultur auch fur ihre politischen Zwecke nutzte, sei es der Reprasentation oder der Legitimation, hat
somit wenig Sinn und verfehlt den Zweck von Kulturpolitik.

Die allgemeinen Absichten und Ziele kulturpolitischen Handelns lassen sich an den Hauptfiguren des
kulturpolitischen Denkens ablesen. Diese sind nicht allein staatlich verordnet, sondern mehr oder weniger
Konsens aller kulturellen Akteure. Gerhard Schulze hatte flr die Bundesrepublik kulturpolitische Leitmotive
entwickelt (vgl. Schulze 1992:499). Neudeutsch wirde man von Narrativen sprechen. Der Autor greift diese
Typologie auf, wendet sie vereinfacht und erweitert an und ist dabei auf sieben kulturpolitische Narrative
far die SBZ/DDR gekommen:

1. Das Umerziehungsnarrativ
Die Alliierten hatten sich 1945 darauf geeinigt, dass in Deutschland , die nazistischen und
militaristischen Lehren véllig entfernt werden und eine erfolgreiche Entwicklung der demokratischen
Ideen maéglich gemacht wird.” (Ministerium flr Auswartige Angelegenheiten der DDR 1968:109f.)
Amerikaner wie Russen setzten auf die Wandelbarkeit und Einsicht der Menschen. Umerziehung war
das Grundprinzip der geistigen und kulturpolitischen Einflussnahme der Sowjetischen
Militaradministratur (SMAD), der KPD und SPD bzw. SED wie der antifaschistischen Intellektuellen.
Wenn man auch das Misstrauen gegenuber den Deutschen, die Hitler bis zuletzt gefolgt waren, nicht
aufgab, so glaubte man doch, unter veranderten gesellschaftlichen Bedingungen eine neue Ideologie
und Kultur verbreiten zu kénnen. Die antifaschistische Umerziehung sollte mit der Erziehung der
Erzieher*innen einsetzen und in die sozialistische Erziehung eines ,,neuen Menschen” und einer
»gebildeten Nation” einmUnden.

2. Das Hochkulturnarrativ
Nach 1945, und bis weit in die sechziger Jahre hinein, griff Kulturpolitik asthetische Vorstellungen des



burgerlichen Zeitalters auf. Ihr Ziel war, wie in den Jahrhunderten davor, die Bestandssicherung der
Hochkultur. Kulturpolitische MaBBnahmen bezogen ihre Rechtfertigung aus dem Motiv der Pflege des
»Kkulturellen Erbes” in Abgrenzung vom Kulturbetrieb der Nazis. In der DDR rechtfertigte man auch
restriktive MaBnahmen mit diesem Bezug, wenn zum Beispiel zeitgendssische Kunst an klassischen
Schoénheitsidealen gemessen und verworfen wurde. Politisch wurde damals - wie heute

- Hochkulturpflege vor allem durch die personelle und institutionelle Sicherung 6ffentlicher
Darbietungen verwirklicht - wie Theater, Konzerte, Museen und Denkmalspflege. Das
gesellschaftspolitische Ziel war dabei stets, die Existenz der Kunst zu garantieren. Es wurde erganzt
durch das padagogische Ziel, mehr Menschen hochkulturfahig zu machen.

. Das Demokratisierungsnarrativ

Aus der Arbeiterbewegung des 19. und frihen 20. Jahrhunderts ist der zentrale Gedanke der
Emanzipation der Arbeiter*innen durch Bildung bekannt. Diese Idee war bereits in zahlreichen
Arbeiterbildungsvereinen praktiziert worden, bevor sie von der 6ffentlichen Kulturpolitik
aufgenommen wurde. Nach 1945 knipften SPD wie KPD bzw. SED an diese Tradition an. Den bisher
Benachteiligten sollten alle Bildungsmadglichkeiten erschlossen und ein breiter Zugang zur Kunst
erdffnet werden. Demokratisierung von Kultur bedeutete zunachst nicht kulturelle Aufwertung des
Volkstimlichen oder der Massenkultur, sondern Popularisierung der Hochkultur. Sie war vor allem ein
kulturelles Hebungsprogramm. Einerseits wurde in der Kultur eine Pflichtaufgabe gesehen, im Sinne
von Erziehung und Zwangsbegllickung, andererseits wurde mit Kultur das Recht auf Genuss und
Entfaltung fur alle beschworen.

. Das Kampfnarrativ

Kultur und Kunst im Kampf der Klassen und Systeme, der Weltanschauungen und Ideologien - ein
immer wiederkehrendes Thema. Auf der einen Seite die alte Geschichte von , politisch Lied, garstig
Lied“, auf der anderen , Kunst ist Waffe” -1928 von Friedrich Wolf gepragt, um die Kunstschaffenden
an die Seite der ,proletarischen Revolution” zu rufen - und in der DDR vielfach beschworen. In den
Zeiten des Kalten Krieges waren damit wechselseitige Damonisierungen an der Tagesordnung. Die
Ablehnung ,sozialistischer” Ismen im Westen wie die Bekampfung , burgerlicher” Dekadenz im Osten
bezogen ihre Rechtfertigung aus dem Impetus der Systemauseinandersetzung wie aus dem Motiv der
.Verteidigung” der nationalen Kultur. Fir die , Feinde” der je eigenen Kultur sollte es keine Freiheit
geben, wovon in der DDR vor allem die Praktiken der Zensur und des Ministeriums flr
Staatssicherheit (MfS) zeugten.

. Das Produktivitatsnarrativ

Kulturpolitik - ausgerichtet auf den Zuwachs von Produktivitat - spielte in der DDR von Anbeginn eine
wichtige Rolle. Leistungsentwicklung und Arbeitsproduktivitat betrachtete man als einen Faktor, der
direkt von Bildung und Kultur abhing. Lange Zeit wurde auf eine einfache Gleichung gesetzt, nach der
zunehmende Bildung und Kultur auch wachsende Produktivitat bedingten. Kulturpolitik wurde damit
direkt in den Dienst der 6konomischen Strategie gestellt. Ironisches Zitat von Hanns Eisler: , Wir
brauchen Kartoffeln, also - eine Kartoffel-Kantate! Wir brauchen [...] Produktionssteigerungen, also
[...], schreibt Lieder, Gesange und Kantaten, um unsere Produktion zu steigern!" (Eisler/Bunge
1975:238).

. Das Breitenkulturnarrativ

Volksnahe Kulturarbeit war ein Produkt des birgerlichen Konzepts der Volkserziehung aus dem
letzten Viertel des 19. Jahrhunderts. Die DDR knupfte daran an und etablierte in den flUnfziger Jahren



ein Konzept von Breitenkultur, das im Kontrast zur Spitzenkultur stand und als geistig-kultureller
Aufstieg der Werktatigen verstanden wurde: die*der singende, musizierende, schreibende, malende,
tanzende, filmende und Theater spielende Arbeiter*in. Damit wurde die Herausbildung einer
sozialistischen Lebensweise angestrebt, die sich von der westlichen Massenkultur unterscheiden
sollte. Zunachst ging es vor allem um kunstlerisches Volksschaffen und die Aufhebung der
Unterschiede zwischen Berufs- und Laienkunst. Spater umfasste Breitenkultur unter Begriffen wie
kulturelle Massenarbeit oder kulturelles Volksschaffen nahezu alle mehr oder weniger organisierten
Aktivitaten im Freizeitbereich.

7. Das Unterhaltungsnarrativ
In der Tradition der Arbeiterbewegung galt alles Massenkulturelle lange Zeit als ,,Ablenkung vom
Klassenkampf”. Kultur wurde auch in den 1950er und 1960er Jahren als eine Pflichtaufgabe gesehen,
ihre Hauptkomponenten waren die erzieherische und ideologische Wirkung. Naturlich leugnete man
nicht die Aussagen der Klassiker zur Unterhaltungsfunktion der Kiinste, aber dazu sollten die
Arbeiter*innen eben erst erzogen werden. Ein Verstandnis von Unterhaltung als Recht auf Genuss und
Vergnugen, auf Entspannung und Entfaltung, Unterhaltungskultur als Produkt konkreter historischer
Verhaltnisse, oder anders gesagt: der modernen Industriegesellschaft; ein solches Verstandnis und
eine Orientierung an den Bedurfnissen der Menschen konnte sich erst im Zusammenhang mit einem
~weiten” Kulturbegriff in den 1970er Jahren durchsetzen.

Keines der kulturpolitischen Narrative ist ohne Widerspruch geblieben. Jedes war hineingestellt in die
Ambivalenzen dieser Gesellschaft. Friher oder spater, ganz oder teilweise fanden sie Anerkennung wie
ebenso Kulturpolitik Gberhaupt. Denn Kulturpolitik, so die allgemeine Meinung auch in der DDR, konnte
vielleicht besser oder schlechter, liberaler oder restriktiver, aber nicht wirklich von Ubel sein, weil Kultur
noch immer das ,Wertvolle” und ,Erhabene” reprasentierte. Die Kultur, die im Osten entstand, konnte
sowohl traditionell als auch modern sein. Sie zeigte sich zuweilen in Enge und Einfalt und strebte zugleich
nach Weite und Vielfalt. Ob da Entwicklung oder gar Fortschritt zu konstatieren sind, bleibt fraglich und
fragwurdig. Konflikte zwischen Politik und Kultur gibt es freilich in jeder Gesellschaft, denn Politik geht vom
GroRen und Ganzen aus, wahrend Kultur den einzelnen Menschen im Blick hat. ,Ist Politik das Einende, so
ist Kultur das Differenzierende.” (Eagleton 2009:84)

Zugleich aber war die engere, die partei- und staatliche Kulturpolitik von den Kulturvorstellungen der
Politiker*innen und Funktionare und deren Traditions- bzw. Pfadabhangigkeit gepragt. Diese besallen zwar
politisches Kapital, aber an kulturellem Kapital mangelte es ihnen bekanntlich. So machten die
unterschiedlichen Einflisse Kulturpolitik zu einem schwer durchschaubaren Instrument politischer,
ideologischer, gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Interessen. Dabei hatte sie vor allem die Funktion, die
politischen Konstrukte und ideologischen Zeichen in den kulturellen Bereich zu implantieren und
konkurrierende Angebote dort zu verdrangen, was ihr zwar punktuell und zeitweise, aber nie allumfassend
und dauerhaft gelang.

Offensive und defensive Strategien wechselten sich in dieser Kulturpolitik ebenso ab wie Taktiken der
Konfrontation und der Liberalisierung. Zwar waren die Konzepte stets auf den ,ganzen Menschen*
gerichtet, doch in der Praxis umfasste Kulturpolitik nur einen eingegrenzten Sach- und
Zustandigkeitsbereich. In ihrer passiven Form war die Kulturpolitik in der DDR vor allem traditionelle
Kulturpflege sowie Sozial- und Bildungspolitik. In ihrer aktiven Form war sie einerseits Ideologiepolitik mit



einem entwickelten Apparat, der die Chancen von Innovation und Selbststeuerung einschrankte, z.B. das
»Formalismusplenum” 1951, die SED-Kulturkonferenz 1957, das ,Kahlschlagplenum" 1965 oder die
Biermann-Ausbirgerung 1976 und die FDJ-Kulturkonferenz 1982. Andererseits war sie bis in die 1960er
Jahre hinein oft 6ffentliche Kampagnenpolitik: z.B. der Zwickauer Plan 1953, der Nachterstedter Brief 1955
oder der Bitterfelder Weg 1959. Und sie war seit Ende der 1950er eingebettet in die Bewegung
»Sozialistisch arbeiten, lernen und leben”. Wobei zunachst Kultur nur fur ,leben” zustandig war, bis man in
den 1970ern mit einem weiten Kulturbegriff auch , arbeiten” und ,lernen” einbezog und fur ,leben” auch
feiern und unterhalten anerkannte. Gleichwohl gelang es der SED nicht, trotz wiederholter Versuche, den
kulturellen Bereich vollstandig oder auch nur Gberwiegend zu instrumentalisieren.

Kulturpolitik selbst wurde zu einem Konglomerat unterschiedlichster Einzelaktionen. Zwar verloren die alten
stalinistischen Kulturpolitiker an Einfluss, etwa jene ,Viererbande”, Alexander Abusch, Otto Gotsche, Alfred
Kurella und Hans Rodenberg, aber nach Gbernahm das Ministerium fur Staatssicherheit den Part der
~Wachsamkeit”. Kurt Hager, seit 1955 Sekretar des Zentralkomitees der SED, verantwortlich fur
Wissenschaft, Bildung und Kultur, klagte spater ,,FDGB, FD) und andere Massenorganisationen sowie die
Blockparteien entwickelten eigene Initiativen [...] Im Grof8en und Ganzen herrschte auf dem Gebiet der
Kultur ein ziemliches Durcheinander” (Hager 1996:346). Und Hans-Joachim Hoffmann, Kulturminister seit
1973, benannte als ein ,,ganz besonderes Dilemma: In der Armee wurde diese Kulturpolitik praktiziert, in
der Staatssicherheit jene, und im Volksbildungsministerium wieder eine andere... Es gab Bezirkssekretare
der SED, die machten eine annehmbare, wenig reglementierende Kulturpolitik, und auch welche, die gingen
hochst subjektivistisch heran, die verboten Filme und TheaterauffUhrungen. In der ehemaligen DDR
existierte im Grunde keine einheitliche Auffassung Uber Inhalte und Formen der Kulturpolitik.” (Hoffmann
1992:119f.)

Im Vertrag zwischen der Bundesrepublik Deutschland und der Deutschen Demokratischen Republik Uber die
Herstellung der Einheit Deutschlands (Einigungsvertrag) von 1990 war verankert, die , kulturelle Substanz*
Ostdeutschlands zu erhalten. Das schloss die Vielfalt der Kulturlandschaft, den erweiterten Kulturbegriff und
ebenso die Annahme ein, dass in der DDR, unbeschadet des politischen Systems, sowohl kulturell
Bedeutendes bewahrt als auch Beachtens- und Erhaltenswertes geleistet worden war. Freilich ist die
Debatte darUber, was zu dieser ostdeutschen kulturellen Substanz gehért, noch keineswegs abgeschlossen.
Nicht zuletzt deshalb verlangt und drangt jene Substanz auch nach einer eigenen Kulturgeschichte, selbst
wenn manche Historiker¥innen nur eine ,Misserfolgsgeschichte” der DDR kennen oder Soziolog*innen vor
dem ,Weichspulen” der DDR warnen. Hier geht es in der Tat um die ,,weichen” Faktoren im historischen
Prozess. Aber nicht, um diese gegen die harten Faktoren auszuspielen oder von der diktatorischen
Herrschaft abzulenken, sondern um eine Gesellschaft als Ganzes in ihren menschlichen Zusammenhangen
erklaren zu kdnnen.

Zum einen ist die Kultur nicht etwas Abgehobenes, das Uber allen Schwebende, sie ist eben ,nicht der
Uberbau, sondern die Basis menschlicher Tatigkeit” (Weiss 1981:645) Und zum anderen transportiert sie
einen antizipatorischen Uberschuss, den uns die Zeiten Uberlassen haben. Schon Walter Benjamin hatte
notiert:

»Der Klassenkampf, der einem Historiker, der an Marx geschult ist, immer vor Augen steht, ist
ein Kampf um die rohen und materiellen Dinge, ohne die es keine feinen und spirituellen gibt.



Trotzdem sind diese letzteren im Klassenkampf anders zugegen, denn als die Vorstellung einer
Beute, die an den Sieger fallt. Sie sind als Zuversicht, als Mut, als Humor, als List, als
Unentwegtheit in diesem Kampf lebendig und sie wirken in die Ferne der Zeit zuruck. Sie
werden immer von neuem jeden Sieg, der den Herrschenden jemals zugefallen ist, in Frage
stellen.” (Benjamin [1940] 1984:157f.)

Das galt und gilt selbstredend fur die Herrschenden in der DDR, aber auch flr die in der alten wie in der
neuen Bundesrepublik.

Zur Genese: ,Kulturgeschichte der DDR"“

Es war uberfallig, eine Kulturgeschichte der DDR vorzulegen, um diese Licke in der DDR-Geschichte wie in
der deutschen Kulturgeschichte Gberhaupt zu schlieBen. Es war ebenfalls an der Zeit, der dreibandigen
Kulturgeschichte der Bundesrepublik von Hermann Glaser (1985-89), der zweibandigen von Jost Hermand
(1986/88), und dem Band von Axel Schildt und Detlef Siegfried (2009) ein gleichwertiges DDR-Pendant zur
Seite zu stellen. Und eine methodisch kontrollierte und theoretisch reflektierte Kulturgeschichte kommt
dabei mit einfachen moralischen Rastern oder verstaubten Konzepten, wie etwa ,Unrechtsstaat” oder
Totalitarismustheorie, nicht aus. Drei Jahrzehnte nach dem Ende der DDR wird ein differenzierter Blick in die
Geschichte verlangt. Keine Perspektive, die einseitig Opfer- oder Tatererfahrungen artikuliert, sondern ein
Interpretationsansatz, der entwicklungsoffen und historisch-kritisch die relative Normalitat des Lebens in
der DDR beschreibt, einer Gesellschaft, die nicht in der diktatorischen Herrschaft aufging und ihren
Eigensinn und Eigenwert besaR.

Auf die Frage, wie der Autor diese drei Bande zustande gebracht hat, gibt er zumeist die ironische Antwort:
40 Jahre Material gesammelt, 20 Jahre dazu gelehrt und fUnf Jahre daran geschrieben - plus ein Jahr
Verlagssuche und ein Jahr betteln um Druckkostenzuschisse. Die Rezensionen sprechen von einem
opulenten und monumentalen Werk, von einem Kompendium, das zur rechten Zeit erschienen ist, von
einem Nachschlagewerk, das fur lange Jahre Bestand hat. Christoph KleBmann, Nestor der deutschen
Zeitgeschichte, meinte:

»,Diese imposante Gesamtdarstellung, angesiedelt zwischen Handbuch und durchgehender
Synthese, ist ein fulminanter Beitrag zur deutschen Zeitgeschichte, den in diesem Zuschnitt
wohl nur ein Autor realisieren konnte, der ein Leben lang dazu intensiv geforscht hat und
sowohl Uber ein besonderes Sensorium als auch eine spezifische Expertise verfugt. Dietrich hat
als ,Einzelkampfer’ die gesamte DDR-Geschichte bzw. die Berge von Literatur dazu
durchforscht, was kaum noch zu schaffen ist. Dass viele Werke fehlen, ist dabei unvermeidlich
und ebenso wie ein vollstandiges Literaturverzeichnis am Schluss zu verschmerzen. Als
kompetente, Deskription und Reflexion verbindende, mit zumeist sehr treffenden Zitaten
versehene und Uber weite Strecken brillant formulierte Texte verdienen die Bande trotz der
angedeuteten Defizite mehr als nur das beliebte Etikett Standardwerk.” (Klelfmann 2020:388)

Die 2018/2019 erschienene ,Kulturgeschichte der DDR" verfolgt die Intention, eine neue Sicht auf das
Wechselspiel der verschiedenen Krafte und Faktoren im kulturellen Feld anzubieten. Was die Lesenden
erwartet, sind darum keine Erinnerungen oder Manifeste von Ostalgica, sondern zuallererst, immer noch
und schon wieder, leider ist der Titel bereits vergeben: Nachrichten aus Ambivalencia (vgl. Kunert 2001).

-10 -



Verwendete Literatur

Akademie fiir Gesellschaftswissenschaft beim Zentralkomitee der SED/ Institut fiir Marxistisch-Leninistische Kultur- und
Kunstwissenschaft (1989): Unsere Kultur. DDR - Zeittafel 1945-1987. Berlin: Dietz.

Benjamin, Walter (1940): Uber den Begriff der Geschichte. In: Kleinschmidt, Sebastian (1984): Allegorien kultureller Erfahrung -
Ausgewahlte Schriften 1920-1940. Leipzig: Reclam.

Berger, Manfred/ Hanke, Helmut (Hrsg.)(1978): Kulturpolitisches Worterbuch. 2. erweiterte Auflage. Berlin: Dietz.

Bourdieu, Pierre (2004): Schwierige Interdisziplinaritat. Zum Verhaltnis von Soziologie und Geschichtswissenschaft. Minster:
Westfalisches Dampfboot.

Buhl, Harald/ Heinze, Dieter/ Koch, Hans/ Staufenbiel, Fred (Hrsg.)( (1970): Kulturpolitisches Wérterbuch. Berlin: Dietz.
Braun, Volker ([1985] 1991): Hinze-Kunze-Roman. In: Texte in zeitlicher Folge, Band 7. Halle: Mitteldeutscher Verlag.

Dietrich, Gerd (2019): Kulturgeschichte der DDR, Band I: Kultur in der Ubergangsgesellschaft 1945-1957, Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Eagleton, Terry (2009): Was ist Kultur? Eine Einfihrung. Minchen: Beck.

Eisler, Hanns/ Bunge, Hans (1975): Fragen Sie mehr Uber Brecht. Leipzig: Deutscher Verlag fir Musik.

Hager, Kurt (1996): Erinnerungen. Leipzig: Faber und Faber.

Hanke, Helmut/ Rossow, Gerd (1977): Sozialistische Kulturrevolution. Berlin: Dietz.

Hoffmann, Hans-Joachim (1992): Haupttatigkeit - Schlimmes verhlten. In: Zimmermann, Brigitte/ Schutt, Hans-Dieter (Hrsg.):
OhnMacht. DDR-Funktionare sagen aus. Berlin: Neues Leben.

Kittsteiner, Hans Dieter (1997): Was heiSt und zu welchem Ende studiert man Kulturgeschichte? In: Geschichte und Gesellschaft
1/1997, 16.

KleBmann, Christoph (2019): Gerd Dietrich: Kulturgeschichte der DDR. In: Zeitschrift fir Geschichtswissenschaft, 4/2019, 388.
Koch, Hans (1959): Kultur in den Kampfen unserer Tage. Theoretische Probleme der sozialistischen Kulturrevolution in der DDR.
Berlin: Dietz.

Kunert, Giinter (2001): Nachrichten aus Ambivalencia, Goéttingen: Wallstein.

Kunze, Reiner (1977): Sensible Wege -- Achtundvierzig Gedichte und ein Zyklus. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Langenbucher, Wolfgang R. /Rytlewski, Ralf/Weyergraf, Bernd (Hrsg.)(1988): Handbuch zur deutsch-deutschen Wirklichkeit.
Bundesrepublik Deutschland/Deutsche Demokratische Republik im Kulturvergleich. Stuttgart: ).B. Metzler.

Lehmann, Glinther K. (1996): Macht der Utopie. Ein Jahrhundert der Gewalt. Stuttgart: Neske.

Marx, Karl (1851): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: Karl Marx/ Friedrich Engels: Ausgewahlte Werke in sechs
Banden. Band Il, Berlin: Dietz.

Marx, Karl ([1845] 1972): Thesen Uber Feuerbach. In: Karl Marx/ Friedrich Engels: Ausgewahlte Werke in sechs Banden. Band |,
Berlin: Dietz.

Ministerium fir Auswartige Angelegenheiten der DDR/ Ministerium fir Auswartige Angelegenheiten der UdSSR
(Hrsg.)(1968): Mitteilung Uber die Potsdamer Konferenz der Regierungschefs der UdSSR, der USA und GroBbritanniens. In: Um ein
antifaschistisch-demokratisches Deutschland. Dokumente aus den Jahren 1945-1949. Berlin: Staatsverlag der DDR.

Mohrmann, Ute: (2020/2016): Zur Volks- und Laienkunst, zum Bildnerischen Volksschaffen in der DDR. (letzter Zugriff am 30.
Dezember 2020).

Mihlberg, Dietrich (1993): Die DDR als Gegenstand kulturhistorischer Forschung. In: Ostdeutsche Kulturgeschichte. Mitteilungen
aus der kulturwissenschaftlichen Forschung, Heft 33, Berlin: Institut fir Kulturwissenschaft der Humboldt-Universitat zu Berlin.
Miihlberg, Dietrich (1964): Zur marxistischen Auffassung der Kulturgeschichte. In: Deutsche Zeitschrift fur Philosophie, 9/1964,
1053f.

Niethammer, Lutz (2006): Drei Fronten, ein Fehlschlag und das Unbewusste der Aufklarung. In: Frei, Norbert (Hrsg.): Was heit und
zu welchem Ende studiert man Geschichte des 20. Jahrhunderts. Géttingen: Wallstein.

Scharfe, Martin (2002): Menschenwerk. Erkundungen zur Kultur. KéIn/ Weimar/ Wien: Béhlau.

Schulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/ New York: Campus.

Spranger, Eduard (1923): Kulturpolitik. In: Herre, Paul (Hrsg.): Politisches Handwdrterbuch. Erster Band A-K. Leipzig: K.F. Kéhler.
Streisand, Joachim (1981): Kultur in der DDR. Studien zu ihren historischen Grundlagen und ihren Entwicklungsetappen. Berlin:
Deutscher Verlag der Wissenschaften.

Wagner, Bernd (2009): Furstenhof und Burgergesellschaft. Zur Entstehung, Entwicklung und Legitimation von Kulturpolitik. Essen:
Edition Umbruch.

Weiss, Peter (1981): Notizblicher 1971-1980. Frankfurt: Suhrkamp.

Zentralhaus fur Kulturarbeit (1970): Chronik des kiinstlerischen Volksschaffens 1945-1951. Leipzig: Zentralhaus fur Kulturarbeit.

-11 -


https://www.kubi-online.de/artikel/zur-volks-laienkunst-zum-bildnerischen-volksschaffen-ddr

Anmerkungen

Gerd Dietrichs dreibandige Ausgabe ,Kulturgeschichte der DDR" erschien 2019 im Géttinger Verlag Vandenhoeck & Ruprecht.

Zitieren

Gerne dirfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Gerd Dietrich (2021): Kulturgeschichte der DDR - Gegenstand und Narrative. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturgeschichte-ddr-gegenstand-narrative
(letzter Zugriff am 14.01.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-12 -


https://www.vandenhoeck-ruprecht-verlage.com/themen-entdecken/geschichte/zeitgeschichte-ab-1949/54874/kulturgeschichte-der-ddr
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturgeschichte-ddr-gegenstand-narrative
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

