
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Lernen ist Performance! Zur Bedeutung der Performativen Didaktik
für eine zeitgemäße Lernkultur
von Ulrike Winkelmann

Erscheinungsjahr: 2020

Peer Reviewed

Stichwörter:
Didaktik | Dramapädagogik | Improvisation | Partizipation | Performance | Performative Didaktik
| Schule | Spiel | Theaterpädagogik | Unterricht

Abstract
Eine zeitgemäße Lernkultur erfordert performatives Arbeiten, verlangt nach einer Lehr- und Lernmethode,
mit der improvisiert und experimentiert werden darf und die in vielen Fächern und unterschiedlichen
Lehr- und Lernkontexten anwendbar ist.

Ohne den Einsatz unserer Sinne und die Öffnung von Körper und Leib durch Performance ist Lernen nicht
möglich. Performance verrückt Wahrnehmungsgewohnheiten und knüpft erst an der eigenen
Lebenswirklichkeit und den persönlichen Erfahrungen an, um sie anschließend im kreativ-spielerischen
Prozess zu erweitern. Performance erfordert, das Situative, im Augenblick Entstehende zu begrüßen, um
damit zu arbeiten und bedeutet einen Abschied von standardisierten Antworten und Wissensreproduktion.
Performance ist das Spiel zwischen Improvisation und Konzept, zwischen Regel und Regelüberschreitung,
beinhaltet Irritation, um gestalterisch-performative Bildungsprozesse anzuregen. Performance erprobt ein
mögliches Crossover zu Leben, Alltag und zu anderen Fachgebieten, zerschlägt im Handeln und im
Beobachten, im Sehen und im Hören, im Fühlen und im Denken, eigentlich im QUER durch alles, alte
Sinngrenzen, um neue Sinnlichkeits- und Sinnhorizonte entfalten zu können. Und genau das bedeutet
Lernen.

„Performance entwickelt Aufmerksamkeit für das Sich-Ereignende.“ (Lange 2006:106)

Das Schreiben eines Fachartikels ist eine Performance. Prozesskunst sozusagen. Für diesen Prozess schaffe
ich mir einen Explorationsraum, in dem ich nach meinem Tempo arbeiten kann, niemand mir reinredet oder

- 1 -



sagt, wie ich es besser machen soll. Vielfältiges Material umgibt mich und ich beginne zunächst zu
recherchieren, dann das Recherchierte zu lesen. Ich notiere, skizziere, sammle, denke, bedenke, verwerfe,
lasse entstehen. Dabei arbeite ich mit meinen Händen, indem ich Buchseiten umblättere und mit meinem
Textmarker Linien ziehe, ich nutze meine Augen, um Texte zu entziffern, meine Ohren hören dabei für mich
anregende Musik, der Tee vor mir duftet und die Schokolade schmeckt etwas zu süß und hinterlässt Spuren
auf meinem Notizbuch. Ein sinnliches Zusammenspiel. Mein Herz schlägt schneller, Spannung baut sich auf,
denn ich genieße es, wie sich aus dem scheinbar unzusammenhängenden Gewirr von Worten, Sätzen,
Zitaten langsam etwas zu formen beginnt. Ich imaginiere und denke, ordne meine eigenen Erfahrungen in
den Kontext meines Schreibens mit ein und erlebe mich als selbstwirksam. Während ich diesen Prozess
durchlaufe, wird das später Präsentierte im Augenblick des Geschehens durchlebt. Der kreative
Schreibprozess wird irgendwann zum Werk selbst. Zu einer neuen Erfahrung, zu etwas Neuem, was ich
geschaffen und wodurch ich gelernt habe. Und genau hier verbinden sich Performance und Lernen auf
wunderbare Weise miteinander.

Erster Teil: Theoretische Denk-Räume

„Nach allgemeiner Ansicht besteht ein sehr starker Unterschied zwischen lernen und sich amüsieren. Das
erstere mag nützlich sein, aber nur das letztere ist angenehm. (…) Nun, wir können eigentlich nur sagen,
dass der Gegensatz zwischen lernen und sich amüsieren kein naturnotwendiger zu sein braucht, keiner, der
immer bestanden hat und immer bestehen muß. (…) Gäbe es nicht solch amüsantes Lernen, dann wäre das
Theater seiner ganzen Struktur nach nicht imstande zu lehren.“ (Brecht 1957:65 ff.)

Im ersten Teil möchte ich zunächst die historische Entwicklung performativer Lernprozesse und ihre
zunehmende Bedeutung in aktuellen pädagogischen Fachdiskursen aufgreifen. Im Anschluss daran werde
ich die drei Grundprinzipien der Performativen Didaktik auf der Basis zeitgenössischer bildungstheoretischer
Ansätze genauer erläutern.

Die politischen und gesellschaftlichen Umbrüche in den 1960er Jahren in Europa und Amerika verlangten in
den Künsten nach neuen demokratischen Arbeitsstrukturen, die die alten Hierarchien in Frage stellten.
Wegweisend dafür waren die freien Gruppen mit ihrem forschenden Theateransatz auch außerhalb von
Theaterhäusern und künstlerischen Institutionen (vgl. Hartmann 2018). Es wurde nach einem veränderten
Theaterverständnis in Bezug auf das Verhältnis von Spieler*in und Figur, Körper und Text gesucht. Die
Improvisation wurde dabei die zentrale Arbeitsmethode.

„Die experimentelle, gruppen- und prozessorientierte künstlerische und demokratische
Arbeitsweise der Devising Performance (…) wird von ihren Akteur*innen als Teil der
künstlerisch-pädagogischen Arbeitsweise entwickelt. (…) Ausgangspunkt (…) ist das
eigensinnige Experimentieren und Gestalten mit einem Material, was alles sein kann: Themen,
Bilder, Musik, Objekte, Texte, Biografien etc.“ (Hartmann 2018:4)

Aus diesen neuen performativen Arbeitsweisen im Theater und der Bildenden Kunst hat sich in den 1970er
Jahren Drama in Education (DiE) in den angelsächsischen Ländern zu einer differenzierten Lehr- und
Lernmethode entwickelt, die zunehmend Eingang in das national curriculum fand. Der Begriff Drama kommt
aus dem Altgriechischen und bedeutet Handlung.

- 2 -



Unter Drama in Education wird somit ein handlungsbezogenes Lehren und Lernen verstanden, das zu den
performativen Unterrichtsformen zählt: Darstellung, Inszenierung, Gestaltung, Musik, Tanz und Schreiben
werden zu thematischen Einheiten miteinander verbunden. Die Lehrkraft setzt die Impulse, mit denen die
Lernenden kreativ explorieren und zu eigenen Lösungen finden. Dabei steht die Förderung ästhetischer und
individueller Ausdrucksmöglichkeiten learning in drama gleichrangig neben dem gemeinsamen Prozess,
zuvor definierte Lernziele mithilfe ästhetischer Settings zu erreichen: learning through drama (vgl. Bolton
1979).

In Deutschland wurden erst Anfang der 1990er Jahre kreative Lernsettings für einem erfahrungs- und
handlungsorientierten Unterricht entwickelt. Der Germanist und Theaterwissenschaftler Ingo Scheller hat
mit seiner Methode der Szenischen Interpretation Elemente aus der Theaterpädagogik im Deutschunterricht
angewandt (vgl. Scheller 2004). Zeitgleich hat sich der Deutschdidaktiker Manfred Schewe mit dem Einsatz
von Drama in Education im Fremdsprachenunterricht auseinandergesetzt. Er hat als erster die
Begrifflichkeit Dramapädagogik eingeführt und sich auf die angelsächsische Methode in ihren pädagogisch-
ästhetischen Grundzügen bezogen (vgl. Schewe 1993). Im Prozess der Weiterentwicklung dieser Methode
auch im Religionsunterricht beginnt sich der Begriff Performative Didaktik durchzusetzen.

In aktuellen pädagogischen und wissenschaftstheoretischen Fachdiskursen erlebt der Begriff Performance
eine zunehmende Bedeutung für jegliche Form der individuellen Aneignung von Welt. Selbstbildung ist kein
kognitiver Prozess abgetrennt von Leib und Emotion, sondern ein performatives Ereignen, das den
Menschen in seinem Handeln und Ausdruck erfasst und es ihm ermöglicht, an den eigenen
Weltverhältnissen selbstgestaltend mitzuwirken.

„Was bis in handlungstheoretische Entwürfe der 90er Jahre hinein nur negativ als nicht-
intentional oder mystifizierend als kreativ gefasst werden konnte, erhält mit dem Begriff des
Performativen, der auf Körperlichkeit, Habitualität, Dramaturgie, spielerischen Freiraum,
Mimesis und durchdringende Macht des Handelns gleichermaßen hinweist, eine theoretische
Form.“ (Wulf/Zirfas 2007:5)

Auch die performative Tendenz unserer Kultur, in der tägliche Inszenierungen Teil der Lebenswelt des
Menschen geworden sind, findet zunehmend Beachtung innerhalb des pädagogischen Diskurses.

„Mit der Idee, Prozesse der Interaktion und dramaturgische Sprach- und Handlungsvollzüge,
sowie Körperlichkeit und Materialität der Erziehungs- und Bildungssituationen in den Mittelpunkt
zu rücken, fokussiert der Blickwinkel des Performativen auf Rahmungen, Szenarien, mimetische
Zirkulationsformen, (theatrale) Präsentationspraktiken und Darstellungssituationen.“
 (Wulf/Zirfas 2007:4)

Für eine kreative Wirklichkeitsgestaltung und die Anregung von spielerischen Lernprozessen sind konkrete
performative Handlungspraktiken in der Bildungsarbeit notwendig, die für Lehrende und Lernende
gleichermaßen zugänglich sind.

Hierzu zählt die Performative Didaktik, die

- 3 -



Lernen als ästhetische Erfahrung versteht und den Körper mit seinen Sinnen als
Grundlage von Weltaneignung anerkennt,
eine dem Kontext der Lebenswirklichkeiten der Individuen angepasste, im Prozess
befindliche Realität entwirft, die veränderbar ist und die Pluralität der Lebenswelten
widerspiegelt,
sich von hierarchisch codierten Dualismen verabschiedet.

Lernen als ästhetische Erfahrung

„Was ist Performance? Im besten Sinne die Eröffnung eines Denkraumes!" (Weiler 2006:9)

In der altgriechischen Bedeutungsgeschichte beschreibt Ästhetik alle sinnlichen Wahrnehmungsprozesse,
die im Kontext unserer eigenen Erfahrungen Empfindungen in uns auslösen und unser Bewusstsein prägen.
Unsere Fern- und Nahsinne (Augen, Ohren sowie Nase, Mund, Haut) nehmen zuerst eine Wirklichkeit
außerhalb unseres Selbst wahr. Erst „der Besitz unserer Sinne macht uns unserer selbst bewusst." (Renz-
Poster/Hüther 2013:44)

Unser Körper registriert anschließend die Wirkungen, die diese Wirklichkeit auf ihn ausübt z.B. über unsere
Schmerzempfindung, über Spannung und Rhythmen. Die emotionale Wahrnehmung schließlich richtet sich
auf die Beziehung zwischen dem Selbst und dem Wahrgenommenen anderen. Die sinnliche Wahrnehmung
bildet somit den Beginn eines Denk- und Verarbeitungsprozesses (vgl. Schäfer 2016:241 ff.). Wahrnehmung
ist ein Konstruktions- und Vergleichsvorgang, bei dem ein vielschichtiges Bild der menschlichen Wirklichkeit
entworfen wird. Die ästhetische Wahrnehmung bemüht sich nun, diese Vielschichtigkeit in ein Gesamtbild
zu integrieren und es zu interpretieren. Widersprüchliches, Unklares wird in eine verbindende Struktur
gebracht. Dabei werden der eigene historische Kontext als auch Kontextbezüge außerhalb des Selbst im
Wahrnehmungsprozess mitberücksichtigt. Somit ist die ästhetische Wahrnehmung ein hoch komplexer
Vorgang, der ein Denken in Mustern und Metamustern erfordert (vgl. Schäfer 2016:245 ff.). Verbindet sich
dieser komplexe Prozess der ästhetischen Wahrnehmung mit dem eigenen historischen Kontext, kommt es
zur ästhetischen Erfahrung: „Abstraktes Denken erfordert konkrete Erfahrungen." (Lembke/Leipner
2015:73)

Erfahrung bedarf also eines Netzes an Beziehungen zum Außen, mit welchen sie integrierend oder
abgrenzend verbunden ist. Dabei schließen sich Erkenntnis, Sinnlichkeit und Emotion in einem individuellen
dynamischen Muster zusammen. Erfahrung bezieht den gesamten Bereich menschlicher Erlebnisse und
Tätigkeiten mit ein und verknüpft Geschichten der Vergangenheit mit der Gegenwart. In der Erfahrung
verbindet sich die analytische Wahrnehmungs- und Denkweise mit der ästhetischen. Wahrnehmung,
Imagination und Denken spielen dabei zusammen, wobei Denken und Imagination nicht künstlich
voneinander zu trennen sind. Die menschliche Entwicklung erfolgt also auf der Basis vorangegangener
Erfahrungen, d.h. vergangener Bemühungen, die Komplexität des Erlebens zu subjektiven Erfahrungen zu
verdichten und schreitet von Erfahrung zu Erfahrung fort. Die Ästhetik stellt daher einen konstitutiven
Aspekt menschlicher Erfahrungsbildung dar (vgl. Schäfer 2016:247 ff.). Aus Greifen wird Begreifen, auch
Schauen wird Erkennen aus Hören wird Verstehen, aus Schmecken wird Geschmack, aus Riechen wird
Erinnerung.

- 4 -



„Der Körper als Medium, Aufzeichnungsfläche von Geschichte, Träger von Erfahrungsspuren, als
Welt erschließender Leib. Körper und Stimme fungieren als Medium der Selbst- und
Welterfahrung und der sinnlich-materiellen Verbindung mit Anderen. (…) In diesen Diskursen
wird klar, dass auch die Sinne eine Geschichte haben und dass sie keine reinen Kanäle
natürlicher Reize darstellen, sondern immer schon medial formatiert und ihrerseits als Medien
formierend sind. (...) Es geht (…) um das Verständnis der Sinne selbst als leibliche Medien (…),
als Medien der Wahrnehmung von Welt, Selbst und Anderem (…).“ (Wimmer 2019:80)

Unser Bildungsverständnis bietet wenig Ausgangspunkte für unmittelbare sinnliche Erfahrungen und deren
Umsetzungen in Handlungen und Gestaltungen und gibt dem analytischen Denken, also einem Erkenntnis-
und Erfahrungsgewinn auf der Verstandesebene und damit einem zweckrationalen und
funktionsorientierten Denken den Vorrang (vgl. Schäfer 2016:252 ff.). In aktuellen pädagogischen
Fachdiskursen ist jedoch zu beobachten, dass dem Körper, der Leiblichkeit wieder eine hervorgehobene
Bedeutung zukommt. Dieses ist einer übermächtig werdenden Technologie geschuldet und der daraus
resultierenden Reduktion des Menschen auf Funktionalität und Produktivität.

„Immer ging es (…) auch um die Geschichte des Körpers, um seine Lösung aus der
hierarchischen Opposition zum Geist, um seine Materialität und Sinnlichkeit, also um einen
Kampf gegen die allgegenwärtige Gewalt der Abstraktion, die sich in unseren Tagen in Form der
Digitalisierung, Mathematisierung und Algorithmisierung zu totalisieren droht.“ (Wimmer
2019:29)

Die Sinne hinterlassen Eindrücke über Vernetzungen im Gehirn und führen zu Erfahrungen und einer
handelnden Aneignung von Welt. Ein Lernumfeld ohne einen vielseitigen Einsatz der Sinne bleibt daher nur
ein Surrogat.

„In einer Welt, in der technisch und digital immer mehr möglich und wirklich wird, kann
Kulturelle Bildung für die sinnlich-leibliche Dimension des Menschen sensibilisieren: Wir sind
sinnlich-leibliche Wesen, solange wir nicht mit Maschinen verschmelzen, und genau diese
Eigenart prägt unseren Zugang zur Welt. Gerade deshalb kommt der Kulturellen Bildung die
Aufgabe zu, den Eigenwert und die Bedeutung der leiblichen und analogen Erfahrungen
herauszustellen (…).“ (Rat für Kulturelle Bildung e.V. 2019:12)

In einer Zeit, in der vielen Kindern und Jugendlichen Primärerfahrungen kaum mehr möglich werden,
können durch diese Interdependenz von kognitiven, sinnlichen und emotionalen Erfahrungen neue
Erlebens- und Erfahrungs(spiel)räume geschaffen werden, die ein wesentliches Ziel performativer
Lernprozesse darstellen.

Pluralität der Lebenswelten

„Performance heißt, Fremdes und Unerklärbares selbstverständlich erscheinen lassen.“ (Lange 2006:106)

Bildungsprozesse beschreiben die selbständige Leistung eines Menschen, Teile der Welt aufzunehmen und
zu einem inneren individuellen Bild von Wirklichkeit zu verarbeiten. Sie erfolgen dann, wenn sie einen
Bezug zur Lebenswirklichkeit der Lernenden haben, wenn sie an deren Interessen und Motivation

- 5 -



anknüpfen. Der Soziologe Hartmut Rosa spricht hier von Resonanzerfahrungen:

„Wenn Menschen eine Resonanzerfahrung (…) machen, dann bedeutet das, dass ihnen etwas
begegnet oder widerfährt, das sie etwas angeht, das eine Bedeutung für sie hat. (…) Ich
erreiche etwas, ich gestalte mit und ich werde durch das Mitgestaltete wieder berührt.“ (Rosa
2019:57)

Die Aneignung von Welt und somit jegliche Selbstbildungsprozesse, so Rosa, vollziehen sich in eben diesen
Resonanzerfahrungen. Die Voraussetzung, dass Resonanz möglich werden kann, bedeutet, die mich als
Lehrperson umgebende Welt der Menschen und Dinge genau wahrzunehmen, um Resonanz zu
ermöglichen. Die unterschiedlichen Erfahrungen, die die Lernenden bereits gemacht haben, ihr individuelles
Wissen und ihre persönlichen Fähigkeiten schaffen eine Vielfalt, durch die unterschiedliche Perspektiven
offenkundig werden. Erst durch diese Anknüpfung an die unterschiedlichen Lebensumfelder werden
individuelle Selbstbildungsprozesse stimuliert und Resonanzerfahrungen möglich.

„Nicht das Verfügen über Dinge, sondern das in Resonanz Treten mit ihnen, sie durch eigenes
Vermögen – Selbstwirksamkeit – zu einer Antwort zu bringen und auf diese Antwort wiederum
einzugehen, ist der Grundmodus lebendigen, menschlichen Daseins.“ (Rosa 2019:38)

Das individuelle Bildungsbedürfnis, das auf persönliche Entfaltung angelegt ist, sollte nicht verwechselt
werden mit dem gesellschaftlichen Bildungsbedarf, dessen Ziel die Verwertbarkeit humaner Ressourcen im
Sinne ökonomischen Wachstums ist. Hier steht Employability (Beschäftigungsfähigkeit) dem Empowerment
(Selbstermächtigung und -bestimmung) gegenüber, rationale Handlungskompetenz dem Gefühlshandeln.

„In der Welt, der wir uns heute stellen müssen, kann Bildung ohne Fundament nicht
funktionieren, sie muss immer Teil einer Menschenbildung sein. Es reicht nicht aus, auf die
zukünftigen Funktionen der Kinder im Wirtschaftsleben zu schließen.“ (Renz-Poster/Hüther
2013:207 ff.)

Oder anders ausgedrückt:

„Schön, wenn Kinder schon früh schreiben können, aber zuerst brauchen sie ein emotionales
Alphabet.“ (ebd.)

Ein „emotionales Alphabet“ kann nur dann entstehen, wenn Interaktionen unter Menschen möglich
gemacht werden. Im Zuge einer zunehmenden Digitalisierung kommt es zu einem weitreichenden Entzug
von menschlichen Kontakten. Wenn wir Beziehungen gestalten möchten und verstehen wollen, dass die
Welt für jede*n anders ist, brauchen wir die analoge Interaktion: Wir lesen die Reaktionen von den Augen
unseres Gegenübers, entziffern dessen Mimik, lernen also non-verbale Signale menschlicher Emotionen
verstehen und darauf direkt zu reagieren. Nur wenn wir das regelmäßig erleben, können wir einen
Perspektivwechsel vollziehen und Empathie entwickeln.

„Das Kind unterscheidet zwischen einer Dingwelt und einer Personenwelt: Es betrachtet Objekte
als Informationsquellen, denen es lange, konzentriert und angespannt seine Aufmerksamkeit
schenkt – und sich dann plötzlich abwendet. Ganz anders ist das Verhalten bei Menschen, die
als Interaktionspartner gesehen werden. (…) Das große Thema ist der Wirklichkeitsbezug.“

- 6 -



(Lembke/Leipner 2015:22 ff.)

Durch die Improvisation als zentrales Element in performativen Lernprozessen wird erreicht, dass die
Lernenden in Beziehung zueinander treten, sich austauschen, ausdrücken, präsentieren und das
Ausgedrückte interpretieren. Sie verlassen dabei immer wieder ihre eigenen Rollen, um das eigeschränkte
Rollenrepertoire zu erweitern, Rollenunsicherheit zu verlieren, Rollendistanz einzunehmen und
übernommene Rollennormen in Frage zu stellen. Daraus resultiert ein Bewusstsein von Eigen- und
Fremdwahrnehmung und eine Zunahme an Dialogfähigkeit.

„Diese Einlassungen bilden (…) die Basis einer Welthaltung der Toleranz und Offenheit
gegenüber dem Anderen und bieten die Grundlage für forschendes Lernen. (…)  [Es] müssen
sich natürlich auch die Unterrichtssettings am performativen, forschenden und
interdisziplinären Lernen orientieren.“ (Lange 2013:31)

Aus der Improvisation darf etwas Unerwartetes, etwas Irritierendes zutage treten, sie bietet Offenheit für
neue Erfahrungen, die Grenzen zwischen Fiktion und Realität werden durchlässiger. Wird in unserer
hochtechnologischen Welt alles versucht, um Improvisation zu vermeiden, stellt sich gleichzeitig die Frage:
Gibt es im Leben überhaupt einen Bereich, in dem wir nicht aufgefordert sind zu improvisieren? Verwerfen
und entwerfen wir nicht ständig?

Möchten wir uns auf der einen Seite die Welt verfügbar machen mittels eines wachsenden digitalen Zugriffs
auf alles, was unser Leben zu bieten hat, merken wir gleichzeitig, dass sich uns durch genau diese
zunehmende Digitalisierung die Dinge immer mehr unserer Kontrolle entziehen. Es wächst der Konflikt
zwischen einerseits dem Wunsch nach Vermeidung alles Unvorhergesehenen und Improvisierten und
andererseits dem Verlust der Möglichkeiten auf etwas direkten Einfluss zu nehmen.

„In vielerlei Hinsicht wird die spätmoderne Lebenswelt immer unverfügbarer,
undurchschaubarer und unsicherer. (…) Solcherlei Unverfügbarkeit [erzeugt] extreme
Frustration einfach deshalb, weil ihre Selbstwirksamkeitserwartung massiv untergraben wird.“
(Rosa 2019:124 ff.)

Das, was uns bleibt, um gestalterisch wirksam sein zu können, ist unser Nahbereich, das, was für uns
erreichbar und tatsächlich verfügbar ist und bleibt. Die Improvisation wird somit zum Explorationsraum, in
dem wir handelnd Selbstwirksamkeit erfahren.

„Die unaufhebbare Spannung zwischen dem Versuch und dem Wunsch, Dinge und Ereignisse
verfügbar zu machen, sie berechenbar und beherrschbar werden zu lassen, und der Ahnung
oder Sehnsucht, sie als „das Leben“ einfach geschehen zu lassen, auf sie zu hören und dann
kreativ und spontan auf sie zu antworten, zeigt sich tatsächlich auf allen Stufen in nahezu allen
Prozessen unseres Lebens – von der Geburt bis zum Tod.“ (Rosa 2019:71)

Verabschiedung von hierarchisch codierten Dualismen

„Performance setzt Gewohntes außer kraft und lässt es in einem anderen Licht erscheinen“ (Lange
2006:106)

- 7 -



Die Haltung der Lehrperson ist im performativen Lernkontext entscheidend. Die Lehrperson wird zur
Begleiterin und Impulsgeberin, um kreative, kommunikative, emotionale und kognitive Prozesse anzustoßen
und mit ihnen weiterzuarbeiten. Sie macht die Lernenden auf diese Weise zu partizipierenden
Entdeckern*innen und Gestaltern*innen und nicht zu Reproduzenten*innen bestehenden Wissens. Lehrende
und Lernende sind dabei sowohl Wissende als auch Unwissende.

„[Es] geht um die Dekonstruktion der dualistischen Ontologie (…), das Verhältnis zwischen
Mensch und Tier, Technik und nicht-menschlicher Umwelt sowie sein Verhältnis zu sich und
anderen aus den hierarchisch codierten Dualismen zu befreien (…). [Es] ist der Versuch, den
Menschen jenseits oder außerhalb der Oppositionen zu denken, die ihn eingeschlossen,
bestimmt und identifiziert haben.“ (Wimmer 2019:39 ff.)

Folgende Fragen sind konstituierend für die Haltung der Lehrperson: Wo liegen meine Räume der
Inspiration und was sollte Unterricht entfalten? Mache ich mich unangreifbar oder bin ich angreifbar und
kann Irrtümer eingestehen? Bin ich abschätzend oder wertschätzend und verzichte auf eine Demonstration
meiner Macht? Agiere ich leistungs- oder werteorientiert und achte, was einen Menschen ausmacht? Wie
und wodurch gebe ich Halt und was hält mich?

„Resonanz erfordert den Verzicht auf die Kontrolle des Gegenübers. Hören und Antworten ist
eine andere Haltung als planen, machen und berechnen.“ (Rosa 2019:66 ff.)

Den Lernenden werden performative Räume angeboten, in denen sie sich selbst organisieren, ihre Ideen
kommunizieren, gemeinsam Verantwortung übernehmen und Lösungsstrategien entwickeln. Auch wenn
sich die Ergebnisse nicht mit den von der Lehrperson geplanten (oder gewünschten) Ergebnissen decken,
sind die Bewertungsmuster „falsch“ und „richtig“ unangebracht, denn alle Ideen, Vorschläge, Angebote, die
von den Lernenden in den Prozess eingebracht werden, gilt es zu wertschätzen, da sie auf deren erfahrener
Lebenswelt basieren.

Lernen als ein performatives Ereignis liegt somit ein demokratisches Verständnis zu Grunde. Möchten wir,
dass Kinder und Jugendliche sich zu demokratiefähigen Bürgern*innen entwickeln, ist es bedeutend, ihnen
Mitspracherechte in Lernstrukturen einzuräumen und sie Verantwortung für Entscheidungsprozesse
übernehmen zu lassen. Schule dürfte sich als ein Ort verstehen, an dem demokratisch gedacht und
gehandelt wird. Dazu gehören Unterrichtsmethoden, die die Lernenden zu Mitbestimmung und
Verantwortung ermächtigen, um Demokratie handelnd erlebbar und erlernbar zu machen. Demokratie
bedeutet sich auszutauschen, Kompromisse zu finden, kontrovers zu diskutieren. Alles das ist nur in
Gemeinschaft möglich, in Situationen, in denen es ein reales Gegenüber gibt, mit dem ich mich
auseinandersetze, also interagiere. Demokratische Gruppenprozesse sind hierbei elementarer Bestandteil
gelingender Bildungsprozesse.  

„Im gemeinsamen Gestalten steht der eigene Lernprozess im unmittelbaren Zusammenhang
mit der ganzen Gruppe. Jede*r Einzelne trägt Verantwortung für den gemeinsamen Lernprozess.
Diese spezifischen Anforderungen an eine Gruppe erleben gerade junge Menschen
insbesondere im schulischen Kontext selten. Daher bedarf es einer Sensibilisierung und
Befähigung zu einer verbindlichen und reflektierten gruppenorientierten Zusammenarbeit, die
die Anleitenden initiieren und unterstützen müssen. So kann gemeinsames künstlerisches

- 8 -



Zusammenarbeiten produktiv und bildungswirksam werden, wenn zudem Themen aus den
Lebenswelten der Gruppe Gegenstand der Auseinandersetzung werden. Die Anliegen,
Interessen und Haltungen der einzelnen Gruppenmitglieder werden durch die eigensinnige
Bezugnahme auf historische, politische, gesellschaftliche, kulturelle und soziale Verhältnisse
und Themen sicht- und verhandelbar.“ (Hartmann 2018:4 f.)

Zweiter Teil: Praktische Handlungs-Räume

„Es ist an sich gleichgültig, ob ich Englisch, Kunst oder Botanik unterrichte. Überall muss das Künstlerische
wirksam werden.“  (Beuys 1969:52)

Im nun folgenden zweiten Teil möchte ich die Didaktik performativer Lehr- und Lernprozesse entlang
wichtiger Grundprinzipien konkreter beschreiben. Ein Beispiel aus der Praxis veranschaulicht abschließend
diese performativen Lernprozesse.

Durch das Schaffen einer spielerischen „Als-ob-Realität“ ergeben sich im performativen Prozess Freiräume
für ästhetische Erfahrungen auf allen Sinneskanälen. Es werden Geschichten erlebt, die einer Dramaturgie
unterliegen, Figuren innerhalb eines Plots entwickelt, Konflikte gelöst. Die Lernenden sind Akteure*innen
dieser Geschichten, sie werden darüber in Situationen und Handlungen versetzt, in denen sie mit
komplexen Problemen konfrontiert sind. Unter Einbeziehung ihrer Lebenswirklichkeit erleben sie sich als
selbstwirksame Gestalter*innen ihrer (Selbst-) Bildungsprozesse. Selbstwirksamkeit bedeutet, Vertrauen in
die eigenen Fähigkeiten und das eigene Können zu haben, Neues erfolgreich zu lernen und
Herausforderungen gut zu bewältigen.

„In einer systemisch-konstruktivistischen Didaktik kann daher Wissen nur auf Grundlage
eigener, subjektiver Erfahrung individuell aufgebaut werden (…) ein Balanceakt zwischen
Anschlussfähigkeit und Irritation. Die Irritation muss anschlussfähig gestaltet sein, sie soll nicht
überfordern, sondern herausfordern, neue Erfahrungen zu machen.“ (Anklam/Meyer/Reyer
2019:19 ff.)

Um die hierarchisch codierten Dualismen aufzuheben, geht die Lehrperson manchmal sogar selber in eine
Rolle. Das performative Element der Lehrperson in Rolle (LiR) kann dazu beitragen, eine fiktive Situation
leichter aufzubauen, eine emotionale Identifikation auf Seiten der Lernenden länger aufrecht zu erhalten
sowie Kinder, Jugendliche und junge Erwachsene schneller in die Lernverantwortung zu bringen. Tritt die
Lehrperson selbst als Figur auf, ist die gewohnte Hierarchie zwischen Lehrenden und Lernenden und somit
auch die klassische Schulsituation aufgehoben.

„Didaktik = Nachdenken über Vermittlungspraxis. (…) Wir tun folglich etwas, um etwas anderes
damit zu ermöglichen. (…) Der wesentliche Effekt didaktischer Reflexion ist demzufolge
weniger, Wissen zu generieren, das Vermittlungsprozesse stabilisiert und sichert, sondern
vielmehr didaktische Phantasie freizusetzen (…) mit dem Anliegen, diese Phantasie in
Handlungslust zu transformieren, die ihre ungewissen, undurchsichtigen und teilweise
experimentellen Anteile – aber auch ihr mögliches Scheitern – als notwendig erachtet.“ (Sack
2019:6 ff.)

- 9 -



Performative Einheiten unterliegen einem dramaturgischen Prinzip, bestehend aus einzelnen Sequenzen (=
Szenen), die einen gewissen Zeitrahmen haben. Die Reihenfolge und die Dauer der einzelnen Sequenzen
obliegen dabei einer zuvor von der Lehrperson festgelegten Dramaturgie, in die der spielerische Prozess
eingebettet ist. Es wird auf drei Aktivitätsebenen agiert: Der Ebene der Entwicklung, Präsentation und
Reflexion. Dazu bedarf es einer Arbeitsatmosphäre und eines Lernumfeldes, das dazu ermutigt, eigene
Ideen und Gedanken angstfrei einzubringen.

„Didaktisches Denken muss entsprechend selbst Grundzüge des Spiels annehmen, um
Möglichkeitsräume auszuschließen und so Handlungsphantasie freizusetzen (…) [und eine]
Verschränkung von fiktionaler und alltäglicher Wirklichkeit zum Spielmotor machen.“ (Sack
2019:7 ff.)

Auf der Entwicklungsebene werden drei wesentliche Lernziele verfolgt: Durch die Anerkennung und
Wertschätzung der eigenen Ideen beginnen die Lernenden, sich als aktive Teilnehmer*innen zu erleben,
was sie in ihrer Verantwortungsbereitschaft für den Lernprozess stärkt. Die Erkenntnis, dass sie fähig sind,
ihre Ideen zu kommunizieren und sie ermuntert werden, Fragen zu stellen, fördert ihr Selbstvertrauen und
ihr Selbstverständnis. Das gemeinsame Arbeiten an einer Geschichte, das Teilen und Formen von Ideen,
das Zuhören und Akzeptieren verschiedener Meinungen, ohne dabei den eigenen Standpunkt zu verlieren,
fördert die Sensibilität für ein soziales Miteinander.

„Kinder [brauchen] Umwelten, in denen sie wirksam sein können (…), in denen sie sich selbst
organisieren können, (…) die mit ihrer Unmittelbarkeit unter die Haut gehen, (…) die Bindungen
ermöglichen.“ (Renz-Poster/Hüther 2013:61)

Der Prozess des Entwickelns und Experimentierens ist abgeschlossen, das Ergebnis inhaltlich und ästhetisch
durchdrungen, es ist präsentier- und ggf. wiederholbar. Um dieses erarbeitete Produkt im Plenum zu zeigen,
bedarf es eines Textes, was jedoch nicht nur das gesprochene oder geschriebene Wort bedeuten muss,
sondern auch eine Improvisation, eine Bewegung, ein Bild oder ein Rhythmus sein kann. Es gibt
verschiedene Zeichen- und Symbolsysteme, die eine Aussage transportieren.

Auf der Aktivitätsebene der „Präsentation“ sind zwei Lernziele entscheidend: Im Prozess werden erarbeitete
Ergebnisse immer wieder vor einem Publikum präsentiert. Das erfordert den stetigen Mut, sich zu zeigen,
sowie das wachsende Vertrauen in die eigenen Fähigkeiten, diese ernst zu nehmen und selbstbewusst zu
präsentieren. Das Verständnis für dramatische Ausdrucksformen wächst umso mehr, je häufiger szenische
Elemente im Unterricht eingesetzt werden. Die Ästhetik der verschiedenen Zeichensysteme wird bewusster
angewandt und die Bandbreite des individuellen Ausdrucksvermögens erweitert sich.

„Dabei geht es nicht in erster Linie darum, gängige oder wirksame Darstellungsformen zu
finden, sondern um Prozesse der Wirklichkeitsgenerierung im Sinne eines spezifischen Zugangs
zur Welt, der gemeinsam gesucht und gefunden werden soll. Durch dieses gemeinsame
künstlerische Gestalten (…), können neue Handlungs- und Erfahrungsräume für die
teilnehmenden Spieler*innen eröffnet werden, in denen sich Selbst- und Weltverhältnisse
verändern und somit Bildungsprozesse stattfinden können.“ (Hartmann 2018:5)

- 10 -



Die Lernenden werden regelmäßig zusammengeführt, um gemeinsam die erarbeiteten Ergebnisse zu
reflektieren und zu diskutieren. Der Prozess des Reflektierens bedeutet, darüber nachzudenken, was es
heißt zu sagen: „Das war toll!“ oder „Das hat mir nicht gefallen!“ Die Reflexion umfasst dabei den Inhalt
und die gewählte dramatische Form.

Auf der Aktivitätsebene der „Reflexion“ sind zwei Lernziele entscheidend: Die Lernenden entwickeln durch
stetiges Zeigen und Sehen ästhetischer Ergebnisse Kriterien, die sie in die Lage versetzen, darüber zu
reflektieren, was ein ästhetisches Produkt aussagt und wie es die Aussage transportiert.

„Das gilt insbesondere dann, wenn Kulturelle Bildung als allgemeine Bildung in den Künsten,
durch die Künste und zu den Künsten verstanden wird.“ (Rat für Kulturelle Bildung e.V. 2019:10)

Ein Beispiel aus der Praxis

Im Dezember 2019 springe ich für eine Kollegin in einem Kurs im Lernfeld „Theater und Kunst“ an einer
Fachschule für Erzieher*innen in Berlin ein. Da ich den Kurs nicht kenne und nicht weiß, was die Kollegin
bereits gemacht hat, gebe ich den Studierenden zu Beginn drei Wahlmöglichkeiten. Sie entscheiden sich
per Abstimmung für das Thema „Vom Bilderbuch zum Theaterstück“. In der nächsten Sitzung am
darauffolgenden Montagmorgen um acht Uhr treffe ich auf 10 (von 22) müde Studierende. Das ist nicht
ungewöhnlich, passiert jeden Morgen um acht, also fange ich an, das Buch vorzulesen und die Bilder zu
zeigen. Nach und nach füllt sich der Raum. Ich teile den Kurs in zwei Gruppen auf und gebe jeder Gruppe
einen Arbeitsauftrag. Sie erfüllen ihre Aufgabe solide, es ist mittlerweile neun Uhr, doch die Ermattung ist
weiterhin groß.

Da ich die Studierenden nicht kenne, weiß ich nicht, an welche Lebenswelten ich anknüpfen soll, um
Begeisterung zu entfachen. Auch habe ich keine Idee, auf welche Art und Weise ich spontan ihre Körper mit
in den Lernprozess einbeziehen kann. Also entscheide ich mich, die klassische Hierarchie von Lernenden
und Lehrender aufzulösen, alles abzugeben und es zu ihrer Sache zu machen und abzuwarten, was passiert.

Auf die Tafel schreibe ich zuvor noch die Gewerke, die es braucht, um eine Produktion ins Laufen zu
bringen: Dramaturgie, Regie, Kostüme, Bühne, Musik, Licht/Technik. Sie sind dazu aufgefordert sich zu
überlegen, wer was übernehmen möchte. Ich schließe den Kunstraum auf, dann verlasse ich den Kurs.

Ich gehe in das Dozenten*innenzimmer, trinke einen Kaffee, schaue aus dem Fenster und atme durch. Zehn
Minuten verbringe ich dort, bevor ich wieder zurück in den Kursraum gehe. Als ich die Tür öffne, betrete ich
eine andere Welt. Niemand sitzt mehr auf einem Stuhl, überall stehen Menschen, die miteinander
diskutieren, wilde Skizzen auf den Flipchart zeichnen, Tische zur Seite schieben und Stühle stapeln. Die
nächsten drei Stunden bin ich nicht mehr wichtig. Nur ab und zu zur Absicherung, dass das Material aus der
Kunst auch verwendet werden darf. Was war passiert in den letzten zehn Minuten?

„Es genügt nicht, dass ich auf die Welt zugreife, sondern Resonanz setzt voraus, dass ich mich
anrufen lasse, dass ich affiziert werde, dass mich etwas von außen erreicht.“ (Rosa 2019:50)

Doch was hat die Studierenden affiziert? Was hat die Resonanzbeziehung ausgelöst und wie ist daraus ein
performativer Prozess der Aneignung von Welt entstanden?

- 11 -



Sechs Stunden später wird das Stück geprobt, die beiden Regisseurinnen leiten die Proben, fast alle
anderen spielen, und zwei Stunden später wird es aufgeführt. Ich bin geladener Gast, soll und will den
Probenprozess nicht anschauen, sondern mich überraschen lassen. Das Ergebnis ist eindrucksvoll. „Das war
der beste Kurs in den letzten zwei Jahren!! Ich hatte so viel Spaß und hab Neues gelernt und viel
ausprobiert.“ Fast einstimmig das Feedback. Ein Glücksfall? Ausnahme? Sicherlich, aber dennoch nicht
einfach so passiert…

„Es ist immer und unmittelbar im Spiel, wenn wir angerufen werden bzw. uns affizieren lassen,
wir antworten darauf körperlich, emotional und mental und transformieren uns (…).“ (Rosa
2019:117)

Im Feedback wurde deutlich, was die verschiedenen Studierenden affiziert und den performativen Prozess
entfacht hat:

1. Auflösung der Hierarchie: Die Studierenden haben sich durch die Auflösung der Hierarchie und die
Übernahme der Verantwortung als selbstwirksam erlebt. Eine entscheidende Voraussetzung dafür,
um neue Herausforderungen als positiv zu erleben: „Als Sie den Raum verlassen haben, haben wir die
Aufgabe zu unserer gemacht!“

2. Vielfältige Sinnesanregungen: Die Leute aus der Gruppe Bühnenbild haben sich durch das
vielfältige Material, das sie im Kunstraum umgab, affizieren lassen. Ihnen waren keine Grenzen
gesetzt, sie durften alles benutzen und damit gestalten. Das Material und der unbegrenzte Umgang
damit hat sie in den performativen Prozess gebracht.

3. Anknüpfung an die eigene Lebenswirklichkeit: Die Menschen aus der Gruppe Musik, deren
Alltag aus Musik hören und machen besteht, wollten ihr Wissen und ihre Kompetenzen mit einbringen.
Da sie Theatermusik bisher noch nicht gemacht hatten, stellte dieses für sie neue Genre eine positive
Herausforderung dar, die sie in den performativen Prozess einsteigen ließ.

4. Der Nahbereich wird zum selbstwirksamen Gestaltungsbereich: Die beiden Regisseurinnen
hatten Lust darauf, sich einmal in einer völlig neuen Rolle auszuprobieren, ganz ohne Vorwissen und
Fertigkeiten. Mithilfe von Improvisationen erarbeiteten sie mit den Spielern*innen zusammen das
fertige Stück. In diesem überschaubaren Nahbereich entwickelte sich Vertrauen in sich selbst und in
den Kurs. Der performative Prozess entstand durch die Transformation von Vertrauen in Zutrauen.

5. Demokratische Gruppenprozesse: Die Studierenden der Gruppe Dramaturgie hatten die Aufgabe,
aus einem Bilderbuch mit wenig Text ein Theaterskript bestehend aus mehreren Szenen dialogisch zu
entwickeln. Dabei waren sie aufgefordert, sich immer wieder mit allen anderen Gruppen über deren
Prozesse auszutauschen, um deren Ideen in das Skript mit einzuarbeiten und zwischen den einzelnen
Gruppen bei Uneinigkeiten zu vermitteln. Die stetige Kompromissfindung war Teil ihrer
Verantwortlichkeit für einen gelingenden performativen und demokratischen Gruppenprozess.

Ich denke, in diesem Beispiel wird zusammenfassend sehr deutlich, wie wichtig die Performative Didaktik
für eine zeitgemäße Lernkultur ist, in der alles das Anwendung findet, was in aktuellen theoretischen
Fachdiskursen Bildungsprozesse beinhalten sollten: Durch die Auflösung der Hierarchie sind die
Studierenden in die Eigenverantwortung für ihre Selbstbildungsprozess gegangen. Auf der sicheren
Grundlage der eigenen Lebenswirklichkeit haben sie neue Wege erforscht und sie zu ihren gemacht. Der
Nahbereich wurde durch die Improvisation zum Gestaltungsbereich. Sie haben sich Welt angeeignet und

- 12 -



sich dabei als selbstwirksam erlebt. Vielfältiges, die Sinne anregendes Material, hat sie unterstützend in
performative Prozesse gebracht. In demokratischen Gruppenprozessen entstand gemeinsam ein kreatives
Produkt, das am Ende des Seminares präsentierbar war.

Voilá. Das Seminar war eine gelungene Performance und endete mit einem beglückten Lächeln… auf allen
Gesichtern.

„Lebendiges Lernen (…) entfaltet sich in einem Klima, das mich dazu beflügelt, auf eine
bestimmte Weise mit der Welt in Beziehung zu treten.“ (Rosa 2016:16)

Verwendete Literatur
Anklam, Sandra/Meyer, Verena/Reyer, Thomas (2019): Systemische Didaktik: Haltung ist die erste Intervention. Oder: warum es
sich für Theaterpädagog*innen lohnt, vom Konstruktivismus zu lernen. In: Zeitschrift für Theaterpädagogik Heft 75/2019,18-21.

Ackerl Konstantin, Katrin (2014): Innovative Theaterformen. Performance in theatralen Settings unter dem Gesichtspunkt des
partizipativen Moments. Saarbrücken: Akademiker.

Beuys, Joseph (1969): Das "Bildnerische" ist unmoralisch. Interview in: Kunst+Unterricht Heft 4, 50-53.

Bolton, Gavin (1979): Selected Writings on Drama in Education. London: Longman.

Brecht, Berthold (1957): Schriften zum Theater. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hartmann, Anne (2018): (K)Eine Didaktik der Performativen Künste. In: Hilliger, Dorothea (Hrsg): Begriffsliste Performative Künste
Fassung 3, 2-7. Braunschweig: Institut für Performative Künste und Bildung der HBK Braunschweig.

Hüther, Gerald/Quarch, Christoph (2018): Rettet das Spiel. Weil Leben mehr als Funktionieren ist, 2. Auflage. München: btb.

Kraus, Anja (2009): Körperlichkeit in der Schule - Aktuelle Körperdiskurse und ihre Empirie. Band II. In der Reihe: Pädagogik:
Perspektiven und Theorien. Oberhausen: Athena.

Lange, Marie-Luise (2006): Performativität erfahren. Aktionskunst lehren – Aktionskunst lernen. Berlin: Schibri.

Lange, Marie-Luise (2013): I’m here – ästhetische Bildung als Präsenz, Ereignis, Kommunikation, Aufmerksamkeit und Teilhabe. In:
Sabisch, Andrea/ Meyer, Torsten/ Sturm, Eva (Hrsg.): Kunstpädagogische Positionen 28, 9-37. Hamburg: Marie-Luise Lange.

Lempke, Gerald/Leipner, Ingo (2015): Die Lüge der digitalen Bildung. Warum unsere Kinder das Lernen verlernen, 3. überarbeitete
Auflage. München: Redline.

Rat für Kulturelle Bildung e.V. (Hrsg.) (2019:) Alles immer Smart. Kulturelle Bildung, Digitalisierung, Schule. Essen: Rat für
Kulturelle Bildung e.V.

Renz-Polster, Herbert/Hüther, Gerald (2013): Wie Kinder heute wachsen. Natur als Entwicklungsraum – ein neuer Blick auf das
kindliche Lernen, Fühlen und Denken. Weinheim-Basel: Beltz.

Rosa, Hartmut (2019): Unverfügbarkeit, 5. Auflage. Wien-Salzburg: Residenz.

Rosa, Hartmut/Endres Wolfgang (2016): Resonanzpädagogik. Wenn es im Klassenzimmer knistert. (2. Auflage): Weinheim-Basel:
Beltz.

Sack, Mira (2019): Didaktik im Dazwischen. Vermittlungsverhältnisse aus theaterdidaktischer Perspektive. In: Zeitschrift für
Theaterpädagogik Heft 75/2019, 6-9.

Schäfer, Gerd E. (2016): Bildungsprozesse im Kindesalter: Selbstbildung, Erfahrung und Lernen in der frühen Kindheit, 5.
überarbeitete Auflage. Weinheim: Beltz-Juventa.

- 13 -



Scheller, Ingo (2004): Szenische Interpretation. Theorie und Praxis eines handlungs- und erfahrungsbezogenen Literaturunterrichts
in Sekundarstufe I und II. Seelze/Velber: Kallmeyersche.

Schewe, Manfred (1993): Fremdsprache inszenieren: Zur Fundierung einer dramapädagogischen Lehr- und Lernpraxis. Oldenburg:
BIS.

Wimmer, Michael (2019): Posthumanistische Pädagogik. Unterwegs zu einer poststrukturalistischen Erziehungswissenschaft.
Paderborn: Ferdinand Schöningh.

Winkelmann, Ulrike (2016): Vergnüglich Lernen! Ein Praxisbuch über die Lehr- und Lernmethode der Dramapädagogik. Mit 10
Unterrichtsbeispielen für die Sekundarstufen I und II. Berlin: Verlag für Vergnügliches Lernen.

Internetquellen:

Portal für performative Didaktik: www.vergnueglich-lernen.de

Wulf, Christoph/Zirfas Jörg (Hrsg.) (2007): Pädagogik des Performativen. Theorien, Methoden, Perspektiven. Weinheim, Basel:
Beltz. Online unter: https://www.beltz.de/fileadmin/beltz/leseproben/9783407320742.pdf (letzter Zugriff: 27.02.2020).

Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Ulrike Winkelmann (2020): Lernen ist Performance! Zur Bedeutung der Performativen Didaktik für eine zeitgemäße Lernkultur. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/lernen-performance-zur-bedeutung-performativen-didaktik-zeitgemaesse-lernkultur
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 14 -

https://d9.kubi-online.dewww.vergnueglich-lernen.de
https://www.beltz.de/fileadmin/beltz/leseproben/9783407320742.pdf
https://www.kubi-online.de/artikel/lernen-performance-zur-bedeutung-performativen-didaktik-zeitgemaesse-lernkultur
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

