
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Ästhetische Bildung – gibt’s die noch? Theaterpädagogik und
Praktiken des zeitgenössischen Theaters
von Ulrike Hentschel

Erscheinungsjahr: 2019 / 2016

Stichwörter:
Ästhetische Bildung | Autonomieästhetik | künstlerische Bezugnahme | Performativität |
recherchebasierte theatrale Arbeit | soziale Wirklichkeiten | Theaterpädagogik

Abstract
Der Begriff der „Ästhetischen Bildung“ scheint gegenwärtig unter Ideologieverdacht zu geraten und als „
eigensinniger" Bereich der Künste angesichts aktueller künstlerischer Entwicklungen zunehmend fraglich
zu werden. Die Künste spielen mit den Grenzen zwischen Kunst und Alltag, zwischen künstlerischen und
sozialen Aktionen. Der Soziologe Dirk Baecker spricht davon, dass die Künste „das Gefängnis ihrer
Autonomie“ verlassen. Sollte sich diese Diagnose bestätigen, so stehen mit der Autonomieästhetik auch
die Bildungsanstrengungen zur Disposition, die sich auf das spezifische Feld der Künste beziehen. Die
Rede von der „Ästhetischen Bildung“ könnte damit obsolet werden.
Der Beitrag erläutert die Veränderungen, die diese aktuellen Entwicklungen der Künste aus
bildungstheoretischer Sicht mit sich bringen. Welche Auswirkungen können die angesprochenen
Entwicklungen in den Künsten für die kunstbezogene Arbeit im pädagogischen Kontext haben? Unter
welchen Bedingungen ist die Rede von einer „Ästhetischen Bildung“ im Feld der Theaterpädagogik noch
sinnvoll?

I am interested in a political art, that
is to say an art of ambiguity, contradiction,
uncompleted endings; an art (and a politics)
in which optimism is kept in check and
nihilism at bay. (William Kentridge)

Der Begriff der „Ästhetischen Bildung“ scheint gegenwärtig unter Ideologieverdacht zu geraten. Das gilt
nicht nur für das Substantiv „Bildung“, das durch seine inflationäre Verwendung zu einem unscharfen

- 1 -



umbrella term geworden ist, der sich vom funktionalen Kompetenzbegriff der Nach-PISA-Zeit nur noch
schwer unterscheiden lässt. Verdächtig scheint vor allem auch das vorangestellte Adjektiv „ästhetisch“, das
bekanntermaßen auf sinnliche Wahrnehmung und die damit verbundene Erkenntnis verweist (aisthesis).
Gleichzeitig verweist es auf den spezifisch herausgehobenen Gegenstandsbereich, in dem diese
Wahrnehmung als solche thematisch wird, nämlich den Bereich der künstlerischen Ereignisse, Produktionen
und Produkte.

Dieser – gemäß der Vorstellung einer Autonomieästhetik - eigensinnige Bereich der Künste scheint
angesichts aktueller künstlerischer Entwicklungen zunehmend fraglich zu werden. Die Künste spielen mit
den Grenzen zwischen Kunst und Alltag, zwischen künstlerischen und sozialen Aktionen. Sie verlassen ihre
angestammten Räume und bringen dabei gleichzeitig das Verhältnis zwischen Hoch- und Populärkultur in
Bewegung. Eine Folge dieser zunehmenden Durchlässigkeit, so der Soziologe Dirk Baecker, bestehe darin,
dass die Kunst „das Gefängnis ihrer Autonomie“ verlasse (Baecker/Hedinger 2012).

Sollte sich diese Diagnose bestätigen, so stehen mit der Autonomieästhetik auch die
Bildungsanstrengungen zur Disposition, die sich auf das spezifische Feld der Künste beziehen. Die Rede von
der „Ästhetischen Bildung“ könnte damit obsolet werden. Wenn ich diese Vermutung anstelle, dann nicht
aus der Haltung der Trauer heraus oder mit dem kulturkritisch erhobenen Zeigefinger. Meine titelgebende
Frage „Ästhetische Bildung – gibt’s die noch?“ zielt vielmehr auf die Veränderungen, die die aktuellen
Entwicklungen der Künste aus bildungstheoretischer Sicht mit sich bringen. Welche Auswirkungen können
die angesprochenen Entwicklungen in den Künsten für die kunstbezogene Arbeit im pädagogischen Kontext
haben?

Ich stelle diese Fragen aus der Position einer Theaterpädagogin, die an einer künstlerischen Praxis von
Theaterarbeit im pädagogischen Kontext interessiert ist. Diese Position impliziert notwendig eine
Orientierung an Zeitgenossenschaft. Da es sich beim Theater um eine ephemere Kunst handelt, ist
Theaterpädagogik in besonderer Weise darauf angewiesen, zeitgenössische Produktionen und theatrale
Praktiken wahrzunehmen.

Im ersten Teil meiner Überlegungen werde ich deshalb anhand von zwei ausgewählten Beispielen auf die
spezifischen Modi der Verflechtung von sozialen und künstlerischen Praktiken im zeitgenössischen Theaters
eingehen und auf theaterwissenschaftliche Beschreibungen und Analysen dieses Phänomens. Im Anschluss
daran werde ich mich mit der Bedeutung dieser Entwicklungen für  die theaterpädagogische Arbeit
auseinandersetzen und sie im Kontext einer so genannten „performativen Gesellschaft“ diskutieren.
Schließlich werde ich im dritten Punkt auf die Ausgangsfrage zurückkommen und nach der aktuellen
Relevanz ästhetischer Bildung vor dem Hintergrund der beschriebenen künstlerischen und sozialen
Entwicklungen fragen.

Praktiken zeitgenössischen Theaters

„Es gibt seit geraumer Zeit, einiges im Theater zu sehen, von dem man bis vor wenigen Jahren nicht
gedacht hätte, dass es Theater ist“ (Otto 2014:144), so der Hildesheimer Theaterwissenschaftler Ulf Otto in
seiner Leipziger Vorlesung doing theatre. Wer seit Ende des vergangenen Jahrhunderts die
Theaterentwicklung verfolgt hat, kann dem sicher unumwunden zustimmen. So gelange ich nach Vorlegen
eines Tickets nicht etwa in den Zuschauer*innenraum zum nummerierten Platz, sondern zu einem Counter,

- 2 -

http://whtsnxt.net/007


wo Theaterbesucher*innen Mobilphone ausgehändigt werden. Am anderen Ende der Leitung meldet sich
eine Angestellte aus einem Callcenter in Indien und führt mich freundlich und bestimmt durch Kreuzberg,
stellt Fragen nach meinem Alter, nach meinem Familienstatus und überführt mich ganz nebenbei charmant
der Lüge. Aber schließlich befinde ich mich in einer theatralen Situation, die Kategorie der Lüge ist also
nicht angemessen. Ich habe lediglich mitgespielt, oder?

Mit dieser Verunsicherung spielt Call Cutta, ein theatraler Rundgang durch ein Kreuzberger Stadtviertel
rund um das Hebbel am Ufer in Berlin, konzipiert und realisiert von der Gruppe Rimini Protokoll im Jahr
2005. Der beständige Wechsel zwischen der Realität der Stadt und den losen Fäden der historischen und
privaten Erzählung(en) meiner Gesprächspartnerin, zwischen scheinbarer persönlicher Nähe und realer
geographischer Entfernung fordert meine Aufmerksamkeit heraus. Ich nehme die Notwendigkeit Situationen
zu rahmen – als theatral, real, dokumentarisch – bewusst wahr und erlebe gleichzeitig, wie die Einordnung
in diese Kategorien scheitert, wie sich die Rahmen, die ich versuche zu konstruieren, überlagern.

Ulf Otto charakterisiert diese und ähnliche Entwicklungen im zeitgenössischen Theater durch verschiedene
Merkmale. Neben einer Deprofessionalisierung der Akteur*innen spricht er von einer Tendenz zur
Despektakularisierung. Damit meint er den Verzicht auf die besondere Form der Sichtbarkeit in der
Anordnung von Bühne und Zuschauer*innenraum, die sich in allen Formen von theatralen Rundgängen und
Installationen zeigt. Zusätzlich nennt er die Tendenz zur Delimitierung von zeitlicher und räumlicher
Organisation theatraler Ereignisse, in der eine „verteilte und vernetzte Öffentlichkeit“ an die Stelle der
gemeinsamen Anwesenheit von Produzent*innen und Rezipient*innen an einem Ort zur selben Zeit tritt, die
lange Zeit als wesentliches Merkmal theatraler Produktion galt (vgl. Otto 2014:143).

Das „echte Leben“ mit der Welt des Theaters zu verbinden, ist auch ein erklärtes Ziel der Theaterarbeiten
des deutsch-englischen Performancekollektivs Gob Squad. In ihrer Inszenierung Before your very eyes
(Produktion: Theater Campo, Gent) verlassen sie dazu allerdings nicht das Theater. Sie holen vielmehr
dieses Leben auf die Theaterbühne, machen es zum Gegenstand der Beobachtung und thematisieren sein
Verrinnen in der Zeit.

Before your very eyes ist ein Langzeitprojekt, das sich mit dem Aufwachsen, Älterwerden und schließlich
dem Sterben befasst. Die Arbeit an diesem Projekt begann 2008 mit sieben Protagonist*innen im Alter von
8-12 Jahren. In dieser Recherchephase führten die Gob Squad-Performer*innen mit den Kindern Gespräche
über deren persönliche Vorstellungen von ihrer Zukunft, regten sie zu Fragen und Appellen an, die sie an ihr
zukünftiges Ich richten wollten und sammelten dabei Text- und Videomaterial.

Zwei Jahre später kam die Gruppe wieder mit den Kindern zusammen und begann mit den Proben zum
Stück, das schließlich 2011 im Hebbel am Ufer Berlin uraufgeführt wurde und seine Dernière im November
2014 im Rahmen der Veranstaltung zum 20. Bestehen der Gruppe Gob Squad erlebte.

Die Vorstellung beginnt mit einer Ankündigung auf dem Übertitelungsdisplay: „Ladies and Gentlemen! Gob
Squad Proudly Presents: Real live children! In a rare and magnificent opportunity... to witness seven lives
lived in fast forward... Before Your Very Eyes!“ Auf der Bühne sehen wir einen überdimensionalen
Schaukasten. Das Publikum kann – wie in einem Versuchslabor – den Jugendlichen dabei zuschauen, wie sie
miteinander reden, Spiele spielen, einen Film auf einem Monitor anschauen, Musik über Kopfhörer hören,
tanzen, sich schminken und wie sie sich in den Einwegspiegeln des Schaukastens bei all dem selbst

- 3 -



beobachten. Eine Stimme aus dem Off gibt Regieanweisungen und leitet jeweils neue Spielphasen ein.

Zentral in dieser Produktion ist die Konfrontation der Teenager bzw. der jungen Heranwachsenden mit
ihrem jüngeren Selbst, das ihnen nun als Videoprojektion gegenübertritt. Sie treten in Dialog mit der
Flaschenpost, die sie in Form von Fragen und Appellen als Kinder in die Zukunft geworfen haben. „Spielst
du immer noch gerne mit diesen weichen grünen Bällen?“, „Bist du schon in der Pubertät?“, „Gebrauch
gefälligst mal dein Gehirn!“. Ratlosigkeit, Schweigen, coole aber auch heftige Abwehr sind die Reaktionen
der Jugendlichen auf die Fragen aus der Vergangenheit.

Auf diese Weise wird den Jugendlichen ihr eigenes Aufwachsen bewusst vor Augen geführt  und sie
gelangen möglicherweise auch zu einer Reflexion ihrer Subjektwerdung. Sie bekommen Einblicke in die
Prozesse des doing subject, denen sie unterworfen sind und die sie im doing theatre performativ
hervorbringen und gestalten. Und sie führen diese Prozesse der Subjektivierung gleichzeitig den
Zuschauenden vor Augen. Das geschieht insbesondere dann, wenn die Jugendlichen im letzten Teil des
Stücks spielend das eigene Älterwerden antizipieren und damit die Zuschauenden mit ihren je eigenen
zurückliegenden Vorstellungen von und Erwartungen an das Erwachsenwerden konfrontieren.

Die beiden vorgestellten Produktionen stehen hier exemplarisch für die Arbeit des zeitgenössischen
Theaters zwischen künstlerischen und alltäglichen sozialen Praktiken, für Strategien, die diese Grenze
überschreiten, soziale Praktiken auf die Bühne bzw. theatrale Praktiken in den sozialen Raum
transportieren. Die Reihe der Beispiele von Theaterproduktionen, die sich mit diesen und anderen Verfahren
auf soziale Realität beziehen, ließe sich mühelos fortsetzen.

Der Einbruch des Realen in die theatrale Fiktion, den der Theaterwissenschaftler Hans-Thies Lehmann Ende
der 90er-Jahre als ein wesentliches Kennzeichen des zeitgenössischen, von ihm so genannten
postdramatischen Theater diagnostizierte (Lehmann 1999:170ff), ist inzwischen zu einem
selbstverständlichen Element der Darstellungspraktiken eines performanceorientierten Theaters geworden,
das damit auch seine Produktionsweisen thematisiert und reflektiert. Ihre gemeinsame Basis haben diese
Praktiken in der Tatsache, dass Theaterproduktionen immer schon mit aus der sozialen Realität
entliehenem Material, mit „echten“ Menschen und ihren sozialen Praktiken arbeiten, dass das Reale in der
Fiktion, das Nicht-Ästhetische im Ästhetischen enthalten ist. „Theater findet als eine zugleich völlig
zeichenhafte und völlig reale Praxis statt“ (Lehmann 1999:174). Es gehe also – so Lehmann – nicht um die
Verwendung und Präsentation sozialer Realität als solcher, sondern darum, durch den Einbruch des Realen
mit den im Theater sehr durchlässigen Grenzen zwischen den verschiedenen Realitätsebenen zu spielen
und dabei selbstreflexiv auf die besondere Qualität des künstlerischen Materials zu verweisen. Der –
besonders im theaterpädagogischen Diskurs – vielbeschworene Anspruch einer Authentizität des Materials,
insbesondere des*der nicht professionellen Akteurs*in wird damit zurückgewiesen. Entscheidend ist
vielmehr, dass mit dem Einbruch des Realen gleichzeitig die Produktionsweise des Theaters offengelegt
wird, das Doppel von Dargestelltem und Darstellung, von Referentiellen und Performativem, das für jede
Form theatraler Praxis in je unterschiedlichem Verhältnis konstitutiv ist.

Theaterpädagogik unter kulturwissenschaftlicher Perspektive

Dass die beschriebenen künstlerischen Strategien des zeitgenössischen performanceorientierten Theaters
für theaterpädagogische Arbeit von großem Interesse sind, liegt auf der Hand. Theaterpädagogik kann hier

- 4 -



an ein kulturwissenschaftliches Verständnis von Theater als einer spezifischen kulturellen Praxis in seiner
Relation zu anderen kulturellen Praktiken anknüpfen. An die Stelle eines auf hoher Kunstfertigkeit
beruhenden, literarisch dominierten Theaters tritt eine recherchebasierte theatrale Arbeit ausgehend von
Materialien des Alltags. Was sich aus theaterwissenschaftlicher Sicht als Strategie der (De-
)Professionalisierung (vgl. Otto 2014:143) darstellt, kann aus theaterpädagogischer Perspektive als eine
Befähigung der Akteur*innen zu professionellem Handeln gewertet werden, als (Re-)Professionalisierung.
Die Akteur*innen, die Material sammeln, gemeinsam szenisch gestalten und auf die Bühne bringen, können
dann als Expert*innen für den jeweiligen markierten Ausschnitt der Alltagskultur gelten, wie Ute Pinkert in
ihrer Gegenüberstellung unterschiedlicher Theaterbegriffe in der Theaterpädagogik herausarbeitet (vgl.
Pinkert 2008; siehe auch: Ute Pinkert „Theater und Vermittlung. Potentiale und Spannungsfelder einer
Beziehung"). Sie zieht daraus auch Konsequenzen für das Selbstverständnis von Theaterpädagog*innen:
„Unter einer kulturwissenschaftlichen Perspektive können sich Theaterpädagog/innen damit nicht nur als
Experten für die Theaterkunst begreifen. Sie sind darüber hinaus aufgefordert, sich mit außerhalb des
Theaters vorhandenen kulturellen Praktiken und Bildern und den ihnen zugrunde liegenden und durch sie
produzierten Macht- und Gesellschaftsverhältnissen zu beschäftigen“ (Pinkert 2008:177). So verstanden ist
Theater also auch in der Lage gesellschaftliche Zusammenhänge zu thematisieren und zu problematisieren.

Angesichts aktueller Gesellschaftsdiagnosen, die von einer Allgegenwärtigkeit der Performance als
Darstellung von Wirksamkeit in allen Lebensbereichen ausgehen, spielt diese kontextreflexive und
selbstreflexive Funktion theaterpädagogischer Arbeit eine wesentliche Rolle. So spricht der US-
amerikanische Performancetheoretiker Jon McKenzie in seiner Untersuchung Perform or else (2001) von
einer Kultur der allgegenwärtigen und auf Wirksamkeit zielenden Performance. Er unterscheidet drei Felder
der Performance im kulturellen, technologischen und organisatorischen Bereich, die nach einem jeweils
eigenen System von Werten ihre Wirksamkeit bestimmen. Während kulturelle Performance soziale
Wirksamkeit anstrebt – bekannt als Frage nach der Messbarkeit von social impact in kulturellen Projekten
im pädagogischen Kontext – geht es in technologischen Performances um Effektivität, in organisatorischen
um Effizienz. McKenzies These lautet, dass Performance zum zentralen Macht-Wissens-Dispositiv der
Gegenwartsgesellschaft geworden sei: „Performance wird für das 20. und 21. Jahrhundert das gewesen
sein, was Disziplin für das 18. und 19. Jahrhundert gewesen ist, nämlich eine onto-historische Formation von
Macht und Wissen“ (McKenzie 2013:144).

Wenn McKenzies These zutrifft, könnte theaterpädagogische Praxis, die mit performativen Verfahren
arbeitet, möglicherweise als eine Technik der Subjektivierung – im Sinne einer Einübung in symbolische
Ordnungen – fungieren. Theaterpädagog*innen werden in diesem Fall zu Expert*innen für die Einübung
normativer Strukturen des Wirksamkeitsdispositivs. Darüber hinaus ist zu vermuten, dass eine solche Form
der Subjektivierung dort am effektivsten funktioniert, wo der Transfer zwischen theatraler Gestaltung und
sozialer Realität möglichst einfach zu bewältigen ist, wo also soziale Praxis und künstlerische Praxis
ineinander aufgehen, so dass die Reflexionsfunktion Letzterer gegenüber der Ersten verlorengeht. Mit dem
Verschwinden der Differenzen zwischen künstlerischen und alltäglichen Praktiken könnte gleichzeitig auch
der mit künstlerischer Bildung einhergehende Anspruch der Welt- und Selbstreflexion aufgegeben werden.

Reduziert man Bildung allerdings nicht nur auf ein funktionales Geschehen innerhalb einer Gesellschaft, und
Theaterspielen nicht auf ein Probehandeln für diese Gesellschaft, dann stellt sich die Frage, wie einer
solchen funktionalen Vereinnahmung theaterpädagogischen Wissens entgegengewirkt werden kann.

- 5 -

https://d9.kubi-online.de/artikel/theater-vermittlung-potentiale-spannungsfelder-einer-beziehung
https://d9.kubi-online.de/artikel/theater-vermittlung-potentiale-spannungsfelder-einer-beziehung


Um diese Frage zu beantworten, scheint es mir notwendig, die spezifisch künstlerischen Strategien des
zeitgenössischen Theaters im Umgang mit dem alltäglichen Material noch einmal genauer in den Blick zu
nehmen und auf ihre Bedeutung hin für Ästhetische Bildung zu befragen. Ich komme damit auf meine
eingangs gestellte Frage nach der aktuellen Relevanz ästhetischer Bildung zurück.

Ästhetische Bildung zwischen den Ordnungen des Sinnlichen

Im Sinne einer relationalen Beziehung von rohem Material des Alltags und gestaltetem Material im
theatralen Rahmen möchte ich, in Anlehnung an den eingangs zitierten Ulf Otto - von einer
Darstellungsstrategie der De-kontextualisierung und Re-kontextualisierung sprechen. Das alltägliche
Material – soziale Praktiken, die*der gefundene Akteur*in – wird aus seinem kulturellen Kontext heraus  in
den Kontext theatraler Praxis übersetzt und verändert dadurch seine Qualität.

Dieser Vorgang ist auch das Entscheidende innerhalb der oben dargestellten Produktionen. Soziale Realität
wird hier durch den Bezug zur Realität des Theaters fiktionalisiert. Sie erscheint nicht pur mit dem Anspruch
von Authentizität, sondern in dieser Relation immer als etwas und fordert von Produzent*innen und
Rezipient*innen ein beständiges framing und  unframing. Dadurch verschwinden die Grenzen zwischen
künstlerischer und sozialer Aktion nicht, im Gegenteil, sie treten auf neue Weise besonders deutlich ins
Bewusstsein.

Jacques Rancière zufolge wird damit eine entscheidende Funktion dessen erfüllt, was er als die „Politik der
Kunst“ ansieht, nämlich eine Fiktion zu produzieren, mit seinen Worten: „einen neuen Bezug zwischen
Schein und Wirklichkeit, zwischen Sichtbarem und seiner Bedeutung, Einzelnem und Gemeinsamen zu
stiften“ (Ranciére 2008:89). Künstlerisches Handeln produziere diese Fiktion, indem sie „die etablierte
Aufteilung zwischen Poesie und Prosa, zwischen der Sprache der öffentlichen und privaten
Angelegenheiten, zwischen Plätzen, Funktionen und Zuständigkeiten durcheinanderbringt“ (ebd.).

Entsprechend plädiert Rancière dafür, die Dichotomie von Verschmelzung von Kunst und sozialer Realität
auf der einen und künstlerischer Autonomie auf der anderen Seite aufzuheben zugunsten der Vorstellung
einer „gegenseitigen Bezugnahme von heterogenen Ordnungen des Sinnlichen“ (ebd.). Diese Vorstellung
fragt – so Rancière – nach der jeweils aktuellen Eigenart der Bezugnahme von Kunst auf soziale Realität. Sie
sucht deren kritische Qualität in der „Schärfe des Zusammentreffens der heterogenen Elemente“ (ebd.: 91)
jenseits einer vermeintlich authentischen sozialen Realität und auch jenseits eines tugendhaften, auf
Gemeinschaftserfahrung zielenden Darstellens von sozialer Wirklichkeit.

In dem auf diese Weise beschriebenen uneindeutigem Feld zwischen sozialer Realität und künstlerischer
Bezugnahme lassen sich, so meine These, auch Überlegungen zu einer aktuellen Formulierung Ästhetischer
Bildung anschließen. Was der Theaterwissenschaftler Gerald Siegmund für das Theater reklamiert, kann
auch als eine Möglichkeit Ästhetischer Bildung im Feld der Theaterpädagogik formuliert werden, nämlich,
dass sie „uns das verlernen lässt, was wir als soziale Subjekte eingeübt haben“ (Siegmund 2014:196).
Zwischen den Ordnungen des Sinnlichen angesiedelt, kann Ästhetische Bildung möglicherweise einen
Widerpart gegenüber der Tendenz zur Performativierung aller Lebensbereiche darstellen und vermag
gleichzeitig die gesellschaftlich etablierten symbolischen Ordnungen zu stören. Dazu ist allerdings ein
Abstand zwischen sozialer und künstlerischer Realität notwendige Voraussetzung.

- 6 -



Um diese Funktion Ästhetischer Bildung zu konturieren, kann auch ein Nachdenken über neue Formen der
Autonomie von Kunst notwendig werden, wie es Dirk Baecker einfordert. Nachdem er die eine Autonomie
der Kunst verabschiedet hat, verweist er auf das charakteristische Spannungsverhältnis zwischen Kunst und
anderen gesellschaftlichen Feldern, deren Differenzen offensichtlich weiterhin zu markieren sind. Zur
Erläuterung seiner Thesen zur Kunst der nächsten Gesellschaft äußert er im Gespräch mit Johannes M.
Hedinger: „Mir war hier der Hinweis darauf wichtig, dass es auch für die sogenannte Autonomie der Kunst
neue Formen geben wird. (...) Und nach wie vor sucht die Kunst die Kontroverse, lässt sich also nicht von
Politik oder Wirtschaft, Pädagogik oder Ästhetik für deren Zwecke einspannen“ (Baecker/ Hedinger 2012).

Auch die Neuformulierung eines erfahrungsästhetischen Autonomiebegriffs, wie sie in jüngerer Zeit von der
Philosophin und Kunsttheoretikerin Juliane Rebentisch vorgenommen wurde, kann für ein solches
Verständnis von Ästhetischer Bildung maßgeblich sein. Durch den Fokus auf die Erfahrung werde, so
Rebentisch, das Moment der Unbestimmtheit und Unabschließbarkeit in die Autonomiediskussion
eingeführt. Gleichzeitig werde dabei die der ästhetischen Erfahrung eigenen „Logik der Distanznahme“
beibehalten, die die soziale oder politische Realität in das „ernste Spiel des Ästhetischen“ übersetze (
Rebentisch 2014). Eine von zeitgenössischer Erfahrung und Produktion der Künste ausgehende Ästhetische
Bildung muss also – wenn sie sich nicht selbst abschaffen will – die Herausforderungen  aktueller
künstlerischer Praktiken an den Grenzen von Kunst und Alltag annehmen. Dabei geht es darum, diese
Grenzen erfahrbar zu machen, auch und gerade dort wo sie vermeintlich verschwinden. Der entscheidende
Impuls für eine so verstandene ästhetische Bildung liegt im sich ständig verändernden Zwischenraum von
künstlerischem und alltäglichem Handeln.

Verwendete Literatur
Baecker, Dirk/ Hedinger, Johannes M. (2012): Thesen zur nächsten Kunst. Online unter: http://whtsnxt.net/007 (letzter Zugriff:
17.12.2019).
Lehmann, Hans-Thies (1999): Postdramatisches Theater. Frankfurt/Main: Verlag der Autoren.
McKenzie, Jon (2013): Performativitäten, Gegen- und Meta-Performativitäten. In : Fischer-Lichte, Erika/Hasselmann, Kristiane (Hrsg.):
Perfoming the Future. Die Zukunft der Performativitätsforschung (141-159). München: Fink.
Otto, Ulf (2014): doing theatre. Theater, Wissenschaft und Praxis. In: Baumbach, Gerda u.a. (Hrsg.):  Momentaufnahme
Theaterwissenschaft. Leipziger Vorlesungen (137-146). Berlin: Theater der Zeit.
Pinkert, Ute (2008): Der Theaterbegriff in der Theaterpädagogik. In: Brandstätter, Ursula/Dimke, Ana/ Hentschel, Ulrike (Hrsg.):
Szenenwechsel. Vermittlung von bildender Kunst. Musik und Theater (173-178). Berlin/Milow: Schibri.
Rancière, Jacques (2008): Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien. In: ders.: Die Aufteilung des Sinnlichen (75-100). Berlin:
b_books.
Rebentisch, Juliane (2014): Über die Grenzen des Ästhetischen. Juliane Rebentisch im Gespräch mit Milo Rau und Jurij Steiner. SRF
Kultur. Sternstunde der Philosophie 6.4.2014. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=pm1eYaP7JIM (letzter Zugriff:
17.12.2019).
Siegmund, Gerald (2014): Der Einsatz des Spiels. Theater als Dispositiv der Wahrnehmung. In: Baumbach, Gerda u.a. (Hrsg.):
Momentaufnahme Theaterwissenschaft. Leipziger Vorlesungen (187-198). Berlin: Theater der Zeit.

Anmerkungen
Dieser Beitrag erschien 2016 in der Textsammlung „where the magic happens. Bildung nach der Entgrenzung der Künste“,
herausgegeben von Torsten Meyer, Julia Dick, Peter Moormann und Julia Ziegenbein, erschienen bei kopaed. Für die Veröffentlichung
auf kubi-online wurde er formal angepasst.

- 7 -

http://whtsnxt.net/007
https://www.youtube.com/watch?v=pm1eYaP7JIM
http://whtsnxt.net/007
https://www.youtube.com/watch?v=pm1eYaP7JIM


Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Ulrike Hentschel (2019 / 2016): Ästhetische Bildung – gibt’s die noch? Theaterpädagogik und Praktiken des zeitgenössischen Theaters.
In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetische-bildung-gibts-noch-theaterpaedagogik-praktiken-des-zeitgenoessischen-theaters
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 8 -

https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetische-bildung-gibts-noch-theaterpaedagogik-praktiken-des-zeitgenoessischen-theaters
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

