ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kulturvermittlung in klassischen Kultureinrichtungen:
Ambivalenzen, Widerspruche und Impulse fur Veranderungen

von Birgit Mandel

Erscheinungsjahr: 2018

Stichworter:
Kulturvermittlung | Kulturelles Erbe | Kulturelle Teilhabe | Kulturpolitik | Berufsfeld
Kulturvermittlung | Audience Development | Community Building

Abstract

Der Artikel beschreibt Stellenwert, Ziele und Aufgaben, Qualitadtskriterien und Handlungsstrategien von
Kulturvermittlung im Kontext klassischer Kultureinrichtungen wie Museen oder Theater und diskutiert,
warum trotz Zunahme an Positionen fur Kulturvermittlung diese haufig kaum Einfluss auf die Gestaltung
der Programme haben und eher ,add on“ denn Kerngeschaft sind. Vorgeschlagen werden
Qualitatsdimensionen fur Kulturvermittlung, die dazu beitragen kénnen, diese Einrichtungen zu
transformieren - in Richtung einer héheren Zuganglichkeit fur eine zunehmend heterogenere
Bevélkerung. Kulturvermittiung kénnte dann zum Motor fiir Offnungsprozesse klassischer
Kultureinrichtungen werden, so die zentrale These des Artikels.

Der Artikel legt den Fokus auf Ziele, Handlungsweisen, Stellenwert und Qualitatsdimensionen von
Kulturvermittlung in 6ffentlich geférderten ,klassischen” Kultureinrichtungen wie Theater, Museen,
Konzerthauser, die mit ihrer Arbeit Kunst, Kultur und kulturelles Erbe zuganglich machen sollen. Da
Deutschland aufgrund seiner besonderen Geschichte und féderalen Strukturen Uber eine weltweit
einzigartige Dichte institutionalisierter und etatisierter 6ffentlicher Einrichtungen verfugt, besteht
kulturpolitisch die besondere Herausforderung darin, diese zu erhalten, aber auch zukunftsfahig zu machen,
damit sie von einer zunehmend diversen Bevdlkerung als meritorische, Orientierung und Zusammenhalt
stiftende kinstlerisch-kulturelle Orte angenommen werden.



Uberkomplexe Adressierung der Fachéffentlichkeit statt Offnung fiir ein
Freizeitpublikum. Widerspriuche in der Praxis institutioneller Kulturvermittlung

Eine Kulturvermittlungsabteilung ist inzwischen Standard in jeder gréfSeren Kultureinrichtung, die u.a.
FUhrungen, EinfUhrungsgesprache oder Workshops flur Schulklassen anbietet. Und dennoch stehen die
Programme dem nicht eingeweihten Freizeitpublikum nach wie vor oft hermetisch gegenlber. ,Entwickelt
von einem vielstimmigen kuratorischen Team, zeigt die Ausstellung alternative und hybride Verstandnisse
von Kunstproduktion, untersucht blinde Flecken in der Geschichtsschreibung und stellt Zusammenhange
her, die ein Aufbrechen des westlichen Kanons vorantreiben”, so die vielversprechende Absicht der
Ausstellung Hello World im Hamburger Bahnhof, dem gréRten Museum fir Gegenwartskunst in Berlin.

Angekulndigt wird, den herkémmlichen bildungsburgerlich gepragten Kunst- und Kulturkanon
westeuropaischer Provenienz zu hinterfragen und durch andere Perspektiven zu erweitern. ,Hello World ist
eine Ausstellung, die die Komplexitat zeigen will gegen die Vereinfachung der Welt“, so benennt einer die
Kuratoren der Ausstellung im Hamburger Bahnhof deren Mission (vgl. Ausstellungsvideo Hello World).

Vor Ort stehen die vielen Besucher*innen, ein GrofSteil von ihnen vermutlich Berlin-Tourist*innen
unterschiedlichen Alters und Herkunft, vor einer riesigen Fille verschiedener Ausstellungabteilungen und
Objekte. Diese Objekte sind grofStenteils ohne Objektbeschriftung, ohne Titel, ohne Hinweis auf die Herkunft
der Kunstler*innen, ohne Hinweis auf Verbindungslinien und Trennendes, ohne Leitfragen. Die
Besucher*innen versuchen Sinn daraus zu machen. Auch ein Kurz-Katalog im Ublichen Fachjargon
formuliert, hilft vermutlich den meisten wenig weiter, sondern vergréRert eher die Kluft zwischen
Fachdiskurs und Freizeitpublikum.

Die nicht sinnfallige Kuration und Nicht-Vermittlung der Ausstellung erinnert stark an die letzte documenta.
Hier wurde mit hohem gesellschaftspolitischen Anspruch und einem ehrgeizigen Vermittlungsansatz der
LVvielstimmigen Choristen”, welche mit dialogischen Mitteln fur ,,Unlearning Prozesse” sorgen sollten (vgl.
u.a. Vermittlungskonzept documenta 2017), in der Praxis allenfalls ein Avantgarde-Fachpublikum bedient
und ansonsten ein Uberwiegend ratloses Publikum zurlck gelassen.

Warum wurde bei diesen Ausstellungen die Chance vertan, eine grundsatzlich neugierige, breite
Besucher*innenschaft mit Kunst als bereichernder Dimension ihres Lebens in Berihrung zu bringen? Woran
liegt es, dass zwar ehrgeizige Ziele einer inklusiven und diversitatsorientierten Vermittlung formuliert
werden, ,im vielstimmigen Chor“ herkdmmliche Rezeptions- und Interpretationsweisen durch neue ersetzt
werden, die die diversen Positionen der Gesellschaft widerspiegeln sollen, de facto aber die Ausgrenzung
des nicht akademischen, nicht mit den Codes des Kunstbetriebs vertrauten Publikums nur vergréRern?

Warum werden zeitgendéssische Arbeiten, die mehrheitlich konzeptionell angelegt sind und sich
dementsprechend in ihrer spezifischen Bedeutung nur Uber Hintergrundinformationen erschlieen, bewusst
nicht vermittelt, so dass sich Leerstellen und Komplexitat so steigern, dass die Arbeiten nur noch fir
Eingeweihte Sinn ergeben und fir Viele aulBer einem ,,Cultural Window Shopping“, einem ,interesselosen
Vorbeiflanieren und aktivem Ddsen” (Treinen 1996) nichts bleibt? Warum gibt es z.B. keine Hinweise, keine
Fragen, die die eigene Wahrnehmung in einfacher, fir alle verstandlicher Sprache stimulieren?


https://www.smb.museum/museen-und-einrichtungen/hamburger-bahnhof/ausstellungen/detail/hello-world-revision-einer-sammlung.html
https://www.youtube.com/watch?v=Xmky0VQhlAs
http://www.documenta14.de/de/walks

Vermutlich liegt es weniger daran, dass es in den Hausern keine Kompetenz fur Kulturvermittlung gibt,
sondern eher daran, dass trotz anderer Verlautbarungen die Vermittler*innen zu wenig Gehor finden und in
der Programmgestaltung noch immer die Fachéffentlichkeit und das kenntnisreiche Kunstpublikum als
zentrale Anspruchsgruppe adressiert wird, so die These dieses Artikels, auch wenn de facto die Zahl der
nicht eingeweihten Besucher*innen deutlich dominiert. Offensichtlich haben diese keine Lobby und gehéren
nicht zu Gruppen, deren Bedurfnisse und Interessen zur Sicherung der Legitimitat und Anerkennung der
Kultureinrichtung von den fur die Programmarbeit Zustandigen als wesentlich wahrgenommen werden.

Denn sobald tatsachlich eine diverse Besucher*innenschaft mit vielfaltigen und auch
unterhaltungsorientierten und populdren Zugangen angesprochen wird, sobald tatsachlich eine
kunstwissenschaftliche Perspektive, ein bestimmter Kunstkanon durch Cross Over Programme zwischen
Klassik und Pop, professioneller und breitenkultureller Kultur, Kunst und Folklore in Frage gestellt wird,
kommt haufig das (sehr deutsche) Argument, dass damit Kunst banalisiert und den bloRen
Unterhaltungsbedirfnissen eines Massenpublikums entsprochen wirde (u.a. Ullrich 2015). Ein Argument,
das vor Veranderung der Programme, Formate und Arbeitsweisen in Kultureinrichtungen schitzt.

Ein Gegenbeispiel bietet das private Museum Buchheim am Starnberger See, das auf der eher subjektiven
Sammlungstatigkeit des Stifters Buchheim basiert und damit deutlich weniger im Fachdiskurs bestehen
muss: ,Besuchen Sie uns, genieRen Sie Kunst, Entspannung und Kulinarik!“, so die Einladung des Museums,
welches dezidiert auch ein breites touristisches Zufalls-Publikum einladt und Freizeitbedurfnisse in seinen
Formaten und seiner Kommunikation selbstverstandlich bericksichtigt. Und die Sammlung durchbricht den
westlich kunsthistorischen Kanon und zeigt , volkstimliche” Kunst, Handwerkskunst neben
westeuropaischer Moderne und Kunst aus nicht europdischen Landern ohne das eine hdher als das andere
zu werten, verbunden durch gemeinsame Themen.

Im etablierten Kunstbetrieb - nicht nur im Bereich Bildende Kunst, sondern z.B. ebenso in den Darstellenden
Kinsten, wenn diese Musicals auf den Spielplan setzen oder Klassik mit Popmusik mischen, werden solche
Beispiele als nicht ernstzunehmende Unterhaltungskunst abgewertet. Dass Kunst, die auch unterhalt, keine
asthetischen Erfahrungen ermdéglicht und folglich wertlos sei, ist ein fester (nicht empirisch belegter)
Glaubenssatz. Welcher normative Kunst- und Kulturbegriff steckt dahinter, wo zugleich im Kunstdiskurs
immer wieder auf die Hybriditat der Klinste verwiesen wird, auf ihre Bedeutungsoffenheit und
Anschlussfahigkeit fir unterschiedliche Perspektiven?

Der im Museumskontext beobachtete Ansatz spiegelt sich auch in vielen Programmen Darstellender Klnste,
so die Einschatzung von Bjorn Bicker:

»,Gerade das zeitgendssische Regietheater in seiner elaborierten Form forciert die
gesellschaftliche Trennung verschiedener sozialer und ethnischer Gruppen, indem es genau
diese Differenzen durch seine bildungshuberischen Barrieren kunstvoll zementiert. Und sei es
noch so dekonstruktiv oder popkulturell: Letztlich steht das aktuelle Theater, von rihmlichen
Ausnahmen abgesehen, fur die affirmative Selbstvergewisserung eines tUberschaubaren Milieus,
einer Gruppe von speziell gebildeten, wohlhabenden, meistens weillen Menschen, fir die der
Kokon aus Blihne und Zuschauerraum zum Naherholungsgebiet des unverfanglichen Unter-Sich-
Seins geworden ist” (Bicker 2015:4).


https://www.buchheimmuseum.de/

Kultureinrichtungen sehen ihre gesellschaftliche Aufgabe oft nur in der Bewahrung und Prasentation
kulturellen Erbes bzw. der Produktion und Prasentation aktueller Kunst. Auch vor dem Hintergrund des
Umgangs mit Kunst im Nationalsozialismus gilt die grundgesetzlich verankerte Autonomie der Kinste und
damit verbunden der Kunstinstitutionen als zentrale kulturpolitische Norm. Auf Seiten der Trager besteht
eine hohe Zurlckhaltung gegentber einer ,Funktionalisierung” von Kunst fur kunstferne,
gesellschaftspolitische, soziale oder Bildungszwecke. Dagegen lasst sich argumentieren, dass das
Einbringen der Kinste und der Kunstinstitutionen in Kontexte, die Uber die Kunstwelt hinausgehen, auch
neue asthetische Impulse und inhaltliche Anregungen flr die Kiinste und ihre Einrichtungen beinhalten

kann und dass die Kinste dabei keineswegs ihre Freiheit verlieren, sondern in ihrem asthetischen Eigenwert
besonders wirkungsvoll sein kénnen - etwa in Bildungszusammenhangen.

Ambivalenzen und Perspektivwechsel fur Kulturvermittiung in
Kultureinrichtungen

Kulturvermittlung und die Entwicklung partizipativer Projekte mit Laien gehoére nicht zum , Kerngeschaft“
der klassischen Kultureinrichtungen und bringe nicht die als bedeutsam erachteten Meriten in den fUr sie
wichtigen Kreisen, so das zentrale Ergebnis der Evaluation der ersten Phase des bundesweiten Projekts
Kulturagenten fiir kreative Schulen, das Schuiler*innen u.a. Zugange zu kulturellen Einrichtungen
ermoglichen wollte. Kulturelle Bildungsprojekte wirden von Kulturinstitutionen haufig outgesourct:

»Ein Schulprojekt, das professionellen kinstlerischen Ansprichen nicht gentgt, den
kinstlerischen Nachwuchs nicht unterstitzt oder Audience Development betreibt, stellt fir das
Theater aus Perspektive der Legitimation keinen Mehrwert dar. Mdglichst wenige Ressourcen
darauf zu wenden, ist aus Sicht einer Oper oder eines Schauspielhauses damit aulSerst rational"
(Fink/Gotzky/Renz 2017:74).

Die Einrichtungen offerieren Vermittlungsprogramme, ohne dass diese ihre Routinen storen: ,Die
Delegation von Kooperationsprojekten mit Schulen an externe Honorarkrafte verhindert eine Veranderung
interner Routinen in Kulturinstitutionen" (Fink/Gotzky/Renz 2017:79). Einerseits sind Kulturvermittler*innen
in Kunst- und Kultureinrichtungen unerlasslich als Legitimationsfaktor fur 6ffentliche Férderung, indem sie
neue, junge Besucher*innen gewinnen, haufig in Kooperation mit Schulen, und dazu beitragen, dass diese
sich madglichst personlich bereichernd mit den Gegenstanden ihrer Einrichtung auseinandersetzen.
Andererseits mochten viele Einrichtungen in dem, was sie als ihr ,Kerngeschaft” begreifen: die Prasentation
exzellenter Kunst, nicht durch Interessen und Anspruche der Kulturvermittlung gestoért werden.

.Zwar ist es richtig, dass sich die Vermittlungsbemuhungen vervielfacht haben und die Museen
auf weit elaboriertere Angebote und Formate zurlckgreifen kénnen. (...) Die Ausstellungen
selbst haben sich in dieser Hinsicht jedoch kaum verandert. Im Kern bauen sie auf den
Besucher, den sie erzogen haben. Vermittlungsangebote werden in der internen Logik der
Museen eher als zweite Schicht angesehen, die sich schitzend um die Ausstellung legt. Sie
erflllt den Zweck, die eigentlichen Inhalte unangetastet zu lassen” (Tyradelles 2014:82).

In der 6ffentlichen Wahrnehmung von Kulturreinrichtungen und den kulturpolitischen Anspriichen an diese
ist aktuell ein deutlicher Wechsel vom ,,Schutzraum fur die Kinste und kulturelles Erbe” zu einem Bildungs-
und Freizeitort fur die Bevdlkerung erkennbar, ein Anspruch, dem sich die Fach-Akteure in den


http://www.kulturagenten-programm.de/programm/programmbeschreibung/

Einrichtungen, so die These, subtil zu entziehen versuchen, indem sie Kulturvermittlung als ,add on“ so
installieren, dass diese den Kunstbetrieb nicht weiter stért. In diesem widerspruchlichen Erwartungshorizont
handlungsfahig zu bleiben, fordert eine hohe Reflexionsfahigkeit der Vermittler*innen. Wo positionieren sich
in diesem Konflikt die professionellen Akteur*innen der Kulturvermittlung, von denen es inzwischen eine
Vielzahl in den Einrichtungen gibt, viele davon auch akademisch ausgebildet in den diversen Studiengangen
der Kunst- und Kulturvermittlung? Begreifen sie sich als Service-Einheit, um die von Kurator*innen,
Dramaturg*innen und Regisseur*innen vorgegebenen Produktionen im Nachhinein fur bestimmte
Zielgruppen wenigstens ansatzweise verstandlich zu machen? Machen Sie als Vermittler*innen ,ihr eigenes
Ding“, unabhangig von den durch die Kuration vorgegebenen Kontexten? Oder bestehen sie, entsprechend
den engagierten Diskursen im Feld der Vermittlung und Kulturellen Bildung, in denen mehrheitlich fur echte
Partizipation unterreprasentierter Zielgruppen pladiert wird, auf aktive Teilhabe und den Einbezug neuer
Zielgruppen Uber die kleine Gruppe der Hochgebildeten und Kunstaffinen hinaus; auf eine Einbindung, die
schon in den kuratorischen und dramaturgischen Programm-Konzeptionen stattfinden und die auch mit
Eingriffen in die Programm-Hoheit verbunden sein muss?

JInstitutionalisierte Kulturvermittlung befindet sich per se in einer ambivalenten Lage. Sie dient
der Stabilisierung und Legitimierung der Kulturinstitutionen, da sie flr das Publikum sorgt und
die Anliegen der Institution nach auBen vertritt. Sie bildet aber auch ein permanentes
Stérmoment, da allein schon die Tatsache ihrer Existenz an den niemals ganz einzulésenden
Anspruch erinnert, die Klnste als Gemeingut zu betrachten” (Kulturvermittlung Schweiz
2013:36).

Die Diskurse der Fachverbande und Fachwissenschaften zur Kunst- und Kulturvermittlung sind vielfaltig und
unterschiedlich in den verschiedenen Disziplinen, von der Kulturpolitik Gber die schulische Padagogik und
auBerschulische Bildung bis zu den verschiedenen Kunstvermittlungsdiskursen, die sich in den Sparten
Bildende Kunst, Museum, Theater und performative Kinste, Musik, Literatur, Film, Medien jeweils anders
darstellen.

Die Zieldimensionen sind dementsprechend unterschiedlich: Teilhabegerechtigkeit an kulturellen Gutern
(,,Kultur far alle”, vgl. Hoffmann 1978), Zugange schaffen zu professionellen Kiinsten, Kunst-
Alphabetisierung und Geschmackskultivierung, kulturelle Selbstbildungsprozesse in Auseinandersetzung mit
Kunst und Kultur ermdéglichen (BK]J) oder auch die kritische Hinterfragung kultureller Institutionen und der
mit ihnen verbundenen Dimensionen von Kanon, normativen Kulturbegriff und hegemonialer
Vormachtstellung in der Definition dessen, was als gesellschaftlich wertvolle Kultur gilt und
dementsprechend Aufmerksamkeit und Férderung erfahrt (u.a. ,Kritische Kunstvermittiung”, vgl. Mérsch
2009; zusammenfassend in Mandel 2016). In den Diskursen wird haufig betont, dass Kulturvermittiung
Einfluss darauf haben sollte, bestehende Deutungshoheiten professioneller Akteure in Kultureinrichtungen
in Frage zu stellen, neuen Nutzer*innengruppen in Einrichtungen Raum zu geben und damit
Veranderungsprozesse in den traditionellen Einrichtungen auszuldsen.

»In der Theaterrealitat der Hauser erweisen sich Vermitter*innen haufig als jene integrativen
Zwitterwesen, durch deren vermittelnde Unterstlitzung die Sehnsucht nach sozialer Relevanz
einlésbar erscheint. Sie machen sich stark fir Begegnungen und Beziehungen zwischen

kinstlerischem Personal und Alltagsexperten, initiieren eine andere Form des Dialogs fur und



mit potenziellen Zuschauer*innen und sind in der Lage, bedeutsame soziale Bande zu bilden”
(Sack 2014:139).

Kulturvermittlung kénnte ein Motor fur Veranderungsprozesse klassischer Kultureinrichtungen sein, wenn
Vermittlung als Funktion begriffen wird, die nicht nur zwischen kinstlerischen Produktionen und
unterschiedlichen Zielgruppen vermittelt, sondern auch zwischen den verschiedenen Perspektiven und
kulturellen Interessen (Hentschel 2016) - wie denen der Akteure des Kunstbetriebs an kinstlerischer
Innovation und Autonomie (Babias 1995), den Distinktionsbedirfnissen eines hochgebildeten
~Kernpublikums“ und den Unterhaltungsbediirfnissen eines Laien-Publikums. Uber eine
Auseinandersetzungen in den Einrichtungen mit verschiedenen Interessen und Sichtweisen auf die von
ihnen angebotene Kunst und Kultur kdnnen AnstdlBe resultieren, Programm und Programmatik zu erweitern
und zu verandern.

Warum ,,Kultur fur alle“?

Solche teilhabeorientierten Kulturvermittlungsbemihungen werden jedoch immer wieder auch kritisch
hinterfragt. Warum sollen Kunst und kulturelle Artefakte Gberhaupt fur alle zuganglich gemacht werden, da
sich doch viele Menschen einfach nicht dafur interessierten und zudem nicht Uber die Codes verfugten, um
sich die Klnste in ihrer Komplexitat gewinnbringend aneignen zu kénnen?

Auch wenn beide Aussagen durch Nicht-Besucher*innen-Studien empirisch belegt sind (siehe: Thomas Renz
(2016) Nicht-Besucherlnnen o6ffentlich geférderter Kulturveranstaltungen. Der Forschungsstand zur
kulturellen Teilhabe in Deutschland), gibt es dennoch gewichtige Grinde daflr, immer wieder neu die
(freiwillige) Teilhabe an klunstlerischen und kulturellen Gutern flr Bevolkerungsgruppen unterschiedlicher
sozialer und kultureller Herkunft zu initiieren:

1. Die offentlichen Etats fur institutionelle Kultur und auch die Zahl kultureller Einrichtungen sind
kontinuierlich gewachsen. Es ware nicht angemessen, die Kapazitaten der mit den Steuergeldern aller
geforderten Kultureinrichtungen vor allem nur fur das Fachpublikum und das bildungsburgerliche
Stammpublikum bereitzuhalten. Die weltweit einzigartige Dichte 6ffentlicher Kultureinrichtungen in
Deutschland verpflichtet dazu, diese anschlussfahig zu machen an unterschiedliche Interessen,
soziale HerklUnfte und Bildungshintergrinde einer diversen Bevdlkerung.

2. Zunehmend belegt werden die positiven Wirkungen der Auseinandersetzung mit den Kinsten flr die
Aneignung der Welt und die Starkung des Einzelnen, da lUber die Kunste in ihrer Mehrdeutigkeit, ihrer
asthetischen Symbolkraft und Emotionalitat asthetische Differenzerfahrungen und in der Reflexion
dieser Erfahrungen kulturelle Selbstbildungsprozesse ausgelést werden kénnen.

3. Da das Interesse an den Kinsten und kultureller Teilhabe nach wie vor von einem hohen
Bildungsniveau abhangig ist und dieses in Deutschland zentral vom Elternhaus beeinflusst wird (vgl.
u.a. Keuchel/Zentrum fur Kulturforschung 2012; Rat fur kulturelle Bildung 2015), stellt sich far
offentliche und gemeinnutzige Kultureinrichtungen die Aufgabe, mangelnde Chancen zur Teilhabe an
offentlich finanzierten Kunst- und Kulturangeboten pro aktiv auszugleichen. Das heift nicht, dass sich
jede*r fr Kunst interessieren muss, sondern dass jedem das Potenzial eréffnet werden sollte, Kunst
und kulturelles Erbe als Ressource kennenzulernen.


https://www.kubi-online.de/artikel/nicht-besucherinnen-oeffentlich-gefoerderter-kulturveranstaltungen-forschungsstand-zur
https://www.kubi-online.de/artikel/nicht-besucherinnen-oeffentlich-gefoerderter-kulturveranstaltungen-forschungsstand-zur

4. Da die Bevoélkerung zunehmend heterogener wird und die vormals zentrale Anspruchsgruppe der
Kulturinstitutionen, das ,, gebildete Burgertum® durch zum Teil unterbrochene Enkulturationsprozesse
nicht mehr automatisch nachwachst (vgl. u.a. Reuband 2012), mussen sich Kultureinrichtungen pro-
aktiv mit den Interessen unterschiedlicher Bevdlkerungsgruppen und nachwachsender Generationen
auseinandersetzen und ihre Aufgaben erweitern, damit die Einrichtungen auch in Zukunft als
meritorische, Orientierung und Zusammenhalt stiftende klUnstlerisch-kulturelle Orte angenommen
werden und ihre Gegenstande gewinnbringend angeeignet werden kénnen.

Dabei kann und muss es selbstverstandlich Unterschiede geben zwischen solchen kulturellen Einrichtungen,
die auf hohem fachwissenschaftlichen Niveau kinstlerisch oder forschend arbeiten und nur fur eine kleine
Gruppe von Interesse sind und solchen, die fir viele Kulturelle Bildung, Anregung, Austausch,
Freizeitvergnlgen bereiten sollen. Der Reichtum und die hohe Dichte der institutionellen Kulturlandschaft in
Deutschland lasst sich angesichts starker demografischer Veranderungen jedoch vermutlich nur dann
aufrecht erhalten, wenn die Einrichtungen ihr Aufgabenspektrum Uberdenken und je nach Auftrag und
Position in einer Stadt oder Region auch erweitern und sich offensiv fur eine heterogene Bevdlkerung
offnen.

Anforderungen an das Berufsfeld Kulturvermittlung und Qualifizierung von
Kulturvermittler*innen angesichts veranderter Anforderungen

Die ambivalente Situation der in Institutionen tatigen Kulturvermittler*innen aulSert sich ebenso darin, dass
diese haufig in der Hierarchie der Einrichtungen nachgeordnet sind und eben nicht von Anfang an in die
Konzeption von Programmen eingebunden werden. Diesen Schwachpunkt bewusst aufgreifend hat der
Osterreichische Verband der Kulturvermittler*innen 2017 ein neues Berufsbild Kulturvermittlung entwickelt,
in dem u.a. definiert wird:

LKulturvermittler*innen initiieren inklusive Bildungs- und Kommunikationsprozesse und schaffen
Erfahrungsraume. Sie informieren, moderieren und sie férdern die kritische Auseinandersetzung
mit musealen und gesellschaftspolitischen Fragestellungen. (...) Sie diskutieren die Relevanz
der institutionellen Fragestellungen und der musealen Objekte und setzen sie in aktuelle
Kontexte. (...) Kulturvermittler¥innen arbeiten an der Programmierung und inhaltlichen
Ausrichtung der Institution mit” (Kulturvermittlung Osterreich).

Damit sie diese anspruchsvolle Aufgabe bewaltigen kénnen, bendtigen sie profundes kinstlerisches
Fachwissen, um inhaltlich kompetent mit dem klinstlerischen Team zusammenzuarbeiten, ebenso wie
kinstlerisch-asthetische Gestaltungskompetenz, um Laien tatsachlich ,auf Augenhéhe” in die Arbeit
einbeziehen zu kdénnen und auch unter kinstlerischen Aspekten Qualitat in den gemeinsam mit Laien
entwickelten Ergebnissen zu schaffen. Denn die kinstlerische Arbeit mit nicht-professionellen Akteuren, die
kinstlerische Inszenierung der Anliegen aller Teilnehmenden, die Gestaltung von Rahmungen, die es auch
nicht professionell geschulten Mitwirkenden erméglicht, ihre Ideen auf der groen Blihne oder in
Ausstellungen zu prasentieren, erfordert hohe Inszenierungskompetenz.

Wissen Uber die Erkenntnisse aus der kulturellen Bildungsforschung sind notwendig, um zu verstehen, wie
und unter welchen Bedingungen kulturelle Selbstbildungsprozesse bei unterschiedlichen Gruppen von



Teilnehmenden ermdglicht werden kénnen. Kulturvermittler*innen in Institutionen brauchen neben Wissen
uber Kunst, Kultur und ihre spezifischen Codes auch Verstandnis fur die Barrieren, die damit oft verbunden
sind. Nur dann kénnen sie kUnstlerische Produktionen neu kontextualisieren und Anschlisse schaffen fur ein
Nicht- Expert*innen-Publikum. Die eigene Begeisterung fur die Kunst und Kultur, der von ihnen betreuten
Einrichtungen, muss verbunden werden mit Wissen um kulturelle Machtverhaltnisse und Offenheit fur
andere Kunst- und Kulturinteressen.

Kenntnisse Uber die Bandbreite von Vermittlungsformaten und Erkenntnisse Uber Wirkungen verschiedener
Ansatze ermadglichen es, aus vorangegangen Erfahrungen in anderen Projekten und Einrichtungen zu
lernen. Aber auch Management- und Vernetzungskompetenz sind in einem Bereich, der von Kooperationen
mit ganz unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppen und Feldern lebt, unerlasslich. Damit verbunden ist
ein Bewusstsein der verschiedenen Logiken, Denk- und Arbeitsweisen von Kultur-, Bildungs- und
Sozialinstitutionen, die in Kulturvermittlungsprojekten zusammen kommen. Wissen uber Change
Management-Prozesse in Organisationen kann dazu beitragen, Hindernisse bei den Offnungsversuchen
einer Einrichtung fur eine breitere Nutzer*innenschaft zu verstehen und um die Hebel zu wissen, die
Veranderungen begunstigen. Nicht zuletzt braucht es fur gelingende Kulturvermittlung in Institutionen auch
ein Selbstverstandnis als Fuhrungskraft, um sich in den oftmals stark hierarchisch ausgerichteten
Einrichtungen durchzusetzen.

Qualitat von Kulturvermittlung: Die Kriterien fur ,,ZukunftsGut*“ - Preis fur
institutionelle Kulturvermittiung

Das Dossier der Kulturvermittlung Schweiz verwahrt sich unter der Rubrik Qualitat dagegen,
Kulturvermittlung in Bezug auf bestimmte Qualitatskategorien messen zu wollen:

L2Hier muss die grundsatzliche Frage gestellt werden, ob ein Imperativ von Qualitat in der
Kulturvermittlung nicht impliziert, dass es sich bei ihr zwangslaufig um etwas Warenférmiges
handelt. Dem gegenuber stlinde ein Verstandnis von Kulturvermittlung als eigenstandiger
kultureller Praxis, welche auf die Herstellung von Beziehungen, das Erdéffnen von
Handlungsrdumen und die Hinterfragung und Veranderung von Verhaltnissen setzt - und sich,
ahnlich wie die Klnste, die sie vermittelt, einem normativen Zugang zur Qualitat entzieht”
(Kulturvermittlung Schweiz:195).

Wenn nachfolgend Uber Qualitat gesprochen wird, geht es also nicht darum, standardisierte Instrumente fir
spezifische Vermittlungssituationen vorzuschlagen, deren jeweilige Qualitat von den spezifischen
Gegenstanden ebenso wie von den Teilnehmenden und den Vermittlerfinnen und ihren jeweiligen
Interessen und Erfahrungen abhangt. Vielmehr geht es hier auf einer Meso-Ebene, um die Frage, welche
Kriterien dazu beitragen kénnen, Kulturvermittlung in Einrichtungen so zu gestalten, dass sie
Zuganglichkeit, Durchlassigkeit und Anschlussfahigkeit fur ein breites, heterogenes Besucher*innen-
Spektrum ermdéglichen und erforderliche Veranderungen in Programm und Programmatik der Einrichtungen
verwirklichen.

Fur den von der Autorin mit der Commerzbank-Stiftung entwickelten, 2018 erstmalig vergebenen Preis ,,
ZukunftsGut” fur institutionelle Kulturvermittlung in Hausern, die sich mit kulturellem Erbe im weitesten
Sinne beschaftigen, wurden folgende Qualitatskriterien entwickelt:


https://www.commerzbank-stiftung.de/de/commerzbank_stiftung/foerderbereiche/kultur_1/zukunftsgut.html

o Kulturvermittiung wird als Kerngeschaft, Querschnittsaufgabe und alle Abteilungen
betreffende, institutionelle Gesamtstrategie verstanden

Ein essentielles Qualitatskriterium von Kulturvermittlung ist es, diese nicht auf die kommunikativen
Aktivitaten einer Vermittlungsabteilung zu begrenzen, sondern als eine Haltung und Mission zu begreifen,
die alle Bereiche einer Einrichtung betreffen: Vom Service Gber die Distribution und Kooperationen bis zur
Programm-Gestaltung. So zeigen etwa Ergebnisse verschiedener Audience Development-Studien, dass die
Aufgabe der Besucher*innenbindung von der Leitung als Gesamtstrategie verankert und von allen
Mitarbeitenden getragen werden muss, wenn es gelingen soll, eine diversere Besucher*innenschaft zu
gewinnen (Mandel 2013/2015). Eine solche strategische Gesamtkonzeption fur Vermittlung in
institutionellen Kontexten, basierend auf klar formulierten Zielen, umfasst verschiedene Instrumente und
Formate von Kulturvermittiung

Kulturmanageriale Vermittlung - Aufmerksamkeitsmanagement; Positionierung und Gestaltung von
Infrastruktur und Raumen

Die Art und Weise wie kulturelle Ereignisse angekindigt werden u.a. durch Web- und Social Media-Auftritte,
Plakate und Anklindigungs-Flyer, wie zuganglich eine Einrichtung als Ganzes sich positioniert, die Sprache
und Bilder die genutzt werden, das Image, das von einer Einrichtung und ihren Produktionen geschaffen
wird, sind von zentraler Bedeutung fir Attraktivitat, Verstandnis und Vertrauensbildung; die Gestaltung der
Rahmen- und Servicebedingungen ist essentiell fur eine Willkommensatmosphare.

Personale Vermittlung - Ein-/FUhrungen, Vortrage, partizipative Workshops, Ko-Kreation/Vermittlung als
gemeinsame asthetische Praxis kinstlerischer Akteure und beteiligter Laien

Charismatische und zugewandte Vermittlerpersoénlichkeiten, die im direkten Austausch begeistern fir
kinstlerische Produktionen und Artefakte, die Kontakt und Beziehungen zu Teilnehmenden aufbauen
kénnen, haben hohen Einfluss auf nachhaltige Erfahrungen im Kontext mit Kunst ebenso wie auf
Vermittlungssituationen, in denen Teilnehmende interaktiv beteiligt sind, sei es z.B. im Kontext
performativer Inszenierungen oder gemeinsamer Gestaltung einer Ausstellung.

Mediale Vermittlung - Digitale und/oder interaktive Tools, Outreach-Formate, EinfGhrungstafeln,
Beschriftungen, EinfGhrungsfilme, Souvenirs/Give Aways

Formen der medialen Vermittlung, die individuell genutzt werden kdénnen, sind von Einfluss fur
Orientierung, fur Zugadnge und die Erweiterung eigener Wahrnehmungen der Einzelbesucher*innen. Uber
outreach-Formate kann es zudem gelingen, auch Zufallsbesucher*innen aulSerhalb der Kunst-Orte zu
erreichen und zu Uberraschen.

Asthetisch kiinstlerische und kuratorische Vermittlung - Dramaturgie, Inszenierung, Kuration
Ob es gelingt, besondere asthetische Erfahrungen und Zugange zu Kunst zu schaffen, hangt wesentlich von
der sinnfalligen Inszenierung, der Kuration, der Dramaturgie ab.

e Kulturvermittlung wird als kuratorische Gestaltungsaufgabe begriffen

Ein weiteres Qualitatsmerkmal institutioneller Kulturvermittlung besteht darin, diese nicht nur als
Fachwissen vermittelnde oder als eine rein padagogische Funktion, sondern als eine asthetisch-
kinstlerische Aufgabe zu begreifen und diese eng mit der kiinstlerisch-kulturellen Arbeit zu verbinden.



Implizite Formen von Vermittlung sind kein ,add on“, sondern inszenieren Rahmungen fur die Klnste, die
uber die Ublichen Formate und Konventionen von Kunstprasentationen hinaus asthetische und performative
Erfahrungsraume ermadglichen. Zwangslaufig missen daflr alle Abteilungen gemeinsam arbeiten und ihre
unterschiedlichen Perspektiven und Expertise in die Gesamtgestaltung einbringen. Vermittlung wird zum
Bestandteil des , Kerngeschafts” und hat damit auch Einfluss auf den Umgang mit kinstlerischer Produktion
und kulturellem Erbe in einer Einrichtung.

¢ Kulturvermittlung spricht vielfaltige Bevolkerungsgruppen an

Das Kern-Kulturpublikum klassischer Kultureinrichtungen, das ist durch empirische Studien inzwischen
hinreichend belegt, zeichnet sich vor allem durch ein hohes formales Bildungsniveau und die Herkunft aus
gehobenen sozialen Milieus aus. Uber die letzten Jahrzehnte hat die soziale Homogenitat der
Besucher*innenschaft zugenommen (vgl. Keuchel/Zentrum fur Kulturforschung 2012, F6hl/Glogner 2016,
Renz 2016).

Unterschiedliche Besucher*innen zu erreichen, erfordert die Anbahnung von Beziehungen mit
unterschiedlichen Kooperationspartner*innen und das Finden von Interessens-Schnittstellen, wo beide
Seiten anknipfen kénnen. Aus der Evaluation von Audience Development-Programmen wird deutlich, dass
bestimmte, nicht kunstaffine soziale Gruppen, die v.a. durch niedriges formales Bildungsniveau und
niedrigen Sozialstatus gekennzeichnet sind, nur Uber Multiplikator*innen und Kooperationspartner*innen
und nicht als Einzelbesucher*innen gewonnen werden kénnen (vgl. Mandel 2013/ 2016; Morton-Smith/Arts
Council England 2004) Dabei erwies sich als Problem, dass viele Kooperationen, etwa mit Jugendclubs,
Arbeitsloseninitiativen, Stadtteilzentren, nur kurzfristig flr ein einzelnes Projekt angebahnt und keine
dauerhaften und damit nachhaltigen Beziehungen aufgebaut werden, die die Nutzer*innenschaft einer
Kultureinrichtung wirklich verandern kénnten.

Geht es um die Zukunftsfahigkeit von Kultureinrichtungen, so sind langfristige Kooperationen, die
Perspektiven neuer, vom klassischen Kern-Publikum sozial deutlich unterschiedenen (Erst-
)Besucher*innengruppen ermdglichen, von groem Wert, um Anstée fur inhaltliche und evtl. auch
strukturelle Verdnderungen in Richtung einer Offnung fur eine diverse Bevdlkerung zu geben.

o Kulturvermittlung ermoéglicht kulturelle (Selbst-)Bildungsprozesse

In ihrer Replik auf einen Feuilleton-Artikel von Wolfgang Ullrich, Professor fur Kunstgeschichte, der sich
gegen die ,,Banalisierung von Kunst” durch Vermittlung als Verharmlosung und Verkirzung intellektueller
Aneignung ausspricht (Ullrich 2015), argumentiert die Kulturvermittlerin Katharina Férster, dass Aneignung
von Kunst sich gerade nicht auf eine intellektuelle Auseinandersetzung beschranke ebenso wenig wie auf
die Entzifferung einzelner Artefakte und pladiert flr einen sinnlich aktivierenden, niedrigschwelligen
Zugang:

»Bedeutet ein niederschwelliger Einstieg also automatisch Trivialisierung und damit die von
Ullrich angedrohte Banalitat? (...) Die Aneignung von Objekten und Architekturen ist nicht nur
als ein kognitiver Prozess zu verstehen, sondern als ein im weitesten Sinn sinnlich-asthetischer.
Dabei unterscheiden wir zum einen die Wahrnehmung der Materialitat der Objekte und
Architekturen, zum anderen Sinneseindricke, die wir Uber die Bewegung im Raum aufnehmen.

-10 -



Beide ermdglichen ein vorreflexives Verstehen. Dieses sollte und kann insbesondere in
padagogisch begleitenden Prozessen in einen reflexiven Prozess uberfuhrt werden. Hieraus
ergeben sich zentrale Formen der Vermittlung, namlich Methoden, die die Wahrnehmung im
sozialen Miteinander und Austausch intensivieren” (Férster 2015).

Die von Ullrich aufgeworfene Frage nach ,richtiger” Kunstvermittlung, die dem Anspruch der jeweiligen
Kunst gerecht wird, fuhrt zur Frage, wann denn Vermittlung , auf Augenhdéhe” mit ihrem Gegenstand ist?
Wenn wir davon ausgehen, dass sich die Kinste durch Ergebnis- und Interpretationsoffenheit auszeichnen
und es in ihnen nicht die eine richtige Losung zu entziffern gibt, sondern die Betrachter*innen das
Kunstwerk im Prozess aktiver, sich aneignender Rezeption mit gestalten (vgl. Ecco 1993, Fischer Lichte
2001), sind viele unterschiedliche, durch Kunstvermittlung aktivierte Formen persénlichen Annaherung und
Aneignhung von Kunst denkbar, die nicht per se als besser oder schlechter klassifiziert werden kénnen.

Definiert man das Ziel institutioneller Kulturvermittlung aus Sicht der Besucherin, des Besuchers und des
sich selbst bildenden Subjekts, ginge es in der Vermittlung vor allem darum, Anschlussstellen zum Leben
und Alltag zu finden, von denen eine bereichernde Aneignung ausgehen kann. Kunstvermittlung kann
gelingende Rezeptionsprozesse unterstitzen durch historisches und fachwissenschaftliches
Hintergrundwissen auf verschiedenen Ebenen, das haufig notwendige Grundlage ist, um den Reichtum
verschiedener eingeschriebener Bedeutungen zu erfahren (vgl. Hohmaier 2015:184). Ebenso kann
Vermittlung unerfahrene Kunstbesucher*innen entlasten, indem es sie mit Ubergreifenden Codes der
Kunstrezeption vertraut macht wie die fur Kunstaffine selbstverstandliche und fur weniger damit Vertraute
sehr entlastende Erkenntnis, dass Kunst nicht die eine richtige Bedeutung hat, die es zu entschlUsseln gilt.

In der Kulturvermittlung kann es auch darum gehen, einen Kulturort, ein Theater, ein Museum etc.
kennenzulernen und es flr sich personlich als einen schénen, anregenden, positiv konnotierten
Aufenthaltsort zu erfahren.

Ebenso kénnte Vermittlung die kinstlerisch-kulturellen Artefakte nur als Ausgangspunkt fir ganz andere
Themen der Besucher*innen nutzen. Dabei steht nicht die Vermittlung im Sinne von Verstandnis und
Wertschatzung fur Kunst im Vordergrund, sondern das sich selbst bildende Subjekt, das die Kiinste im Sinne
von personlichem Empowerment nutzt (vgl. u.a. Hamer 2014, Mandel 2016). Verschiedene Weisen einer
sinnlich asthetischen, performativen ebenso wie sozialen Auseinandersetzung mit Kunst kénnen kulturelle
Bildungsprozesse auslésen, vor allem dann, wenn asthetische Erlebnisse und Erfahrungen reflektiert, also
explizit gemacht werden.

Die pro-aktive Adressierung einer diversen Besucher*innenschaft zielt nicht nur auf eine bessere
Teilhabegerechtigkeit an 6ffentlichen Gutern, sondern auch darauf, kulturelle (Selbst-)Bildungsprozesse zu
ermdglichen, indem neue Besucher*innen angeregt und ermachtigt werden, eine Einrichtung mit ihren
Gegenstanden fur sich personlich gewinnbringend zu nutzen. Kulturelle Teilhabe kann dann als eine Form
gesellschaftlicher Teilhabe erfahren werden.

o Kulturvermittlung ermoéglicht eine gegenwartsbezogene Neu-Kontextualisierung
kulturellen Erbes

-11 -



Viele Kultureinrichtungen sind in ihren Programmen mit der Bewahrung und Prasentation materiellen und
immateriellen kulturellen Erbes befasst: Sie zeigen einen kunst- bzw. kulturhistorisch als relevant
erachteten Kanon von Kulturgltern, sei es z.B. in Form von musealen Objekten oder auch immateriellen
Werken etwa in Form eines bestimmten Repertoires an Musik-Kompositionen, Theatersticken und Praktiken
ihrer Auffihrung.

Das Konzept eines Kanons kulturelles Erbe ist einerseits essentiell fir die Legitimation klassischer
Kultureinrichtungen. Kulturelles Erbe dient der Weitergabe symbolischen Wissens und der Erinnerung eines
Kollektivs und kann kulturelle Identitat und Zugehdérigkeit stiften (Assmann 1999). Andererseits ist der
Anspruch, mit einer Einrichtung einen gesellschaftlich verbindlichen Kanon wertvollen, kulturellen Erbe zu
prasentieren, auch zu hinterfragen. Denn wer darf mit bestimmen, was als kulturelles Erbe bewahrt und an
nachfolgende Generationen weitergegeben werden soll, wer hat die Deutungshoheit?

"Nicht die Kanonisierung selbst schafft zwingend bildungsbezogene und soziale Ungleichheit
und Exklusion, sondern die Verschleierung der Bedingungen der Teilhabe an den kanonisierten
Bildungsgutern. Sofern Teilhabe umfassend ermdéglicht wird, bieten Kanonisierungen einerseits
Orientierung an, sind aber gleichzeitig diskutabel und veranderbar” (Groppe 2009:50).

Qualitat in der Vermittlung kulturellen Erbes zeigt sich darin, dass Rezipient*innen im Sinne des ,,Shared
Cultural Heritage” aktiv eingebunden werden in die Interpretation als bedeutsam geltender Kulturguter (vgl.
European Year of Cultural Heritage 2018), dass bewusst unterschiedliche Perspektiven und Interpretationen
erzeugt werden und dass Aushandlungsprozesse uber kulturelles Erbe transparent gemacht und hinterfragt
werden.

e Impulse fiir neue Leitbilder und Aufgaben fiir Kultureinrichtungen durch Kulturvermittiung

In einer durch demografischen Wandel, Migration, Globalisierung und Digitalisierung stark veranderten
Gesellschaft sind Enkulturationsprozesse in die klassische Kultur nicht mehr selbstverstandlich und
klassische Kultureinrichtungen reprasentieren in ihrer Nutzer*innenschaft immer weniger die heterogener
werdende Bevdlkerung. Daraus erwachst fur viele Kultureinrichtungen die Herausforderung, ihre Mission
und Aufgaben zu erweitern. Dass sich viele Kultureinrichtungen in Deutschland auf den Weg gemacht
haben, zeigt u.a. die Uberwaltigende Anzahl von 125 sehr qualifizierten Bewerbungen flr den Preis
~ZukunftsGut” - Kulturvermittlung der Commerzbankstiftung. Kulturvermittlung kann flr solche
Transformationsprozesse AnstoRe geben, indem sie systematisch Interessen und Bedurfnisse neuer
Nutzer*innengruppen einbringt und Ideen entwickelt, wie sich die Nutzung von Infrastruktur und Kulturort
erweitern lassen.

Kultureinrichtungen kénnten im Sinne Ray Oldenburgs ,third spaces” und ,home away from home* sein,
Orte mit Aufenthaltsqualitat jenseits von Zuhause und Arbeit, die sich vor allem durch informelle
Atmosphare, Kommunikation und Geselligkeit einschlieBlich eines kostenglinstigen gastronomischen
Angebots auszeichnen (Oldenburg 1989/2001). Derzeit positionieren sich vor allem Bibliotheken als solche
dritten Orte, die in ihren niedrigeschwelligen und pluralen Angeboten und Raumlichkeiten in besonderer
Weise als nicht kommerziell definierte Aufenthaltsorte fir ganz unterschiedliche Bevdlkerungsgruppen
geeignet sind. Anders als Bibliotheken sind klassische Kultureinrichtungen wie Theater, Konzert- und
Opernhauser oder Museen Kulturorte, die mit einer hohen symbolischen Wertigkeit und einem oftmals eher

-12 -



elitdren Image als ,Kulturtempel” aufgeladen und darum als , dritte Orte der Begegnung” keineswegs
neutral sind und dem entsprechend sehr reflektiert und pro-aktiv mit dieser symbolischen Distinktion
umgehen mussen. Verbunden damit ist die Herausforderung, die , hochkulturell“ aufgeladenen Orte in ihrer
Symbolik zu erweitern, um damit neuen, potentiellen Besucher*innen- und Nutzer*innengruppen zu
vermitteln, dass dies auch ihr Ort sein kdnnte.

Kultureinrichtungen sind Orte, die Uber vielfaltige Ressourcen und Infrastruktur verfugen, mit denen sie ihre
gesellschaftlichen Funktionen Uber die Produktion und Prasentation von Kunst und Kultur hinaus erweitern
kdnnten: Sie haben physisches Kapital (Raum, Architektur, Infrastruktur), soziales Kapital (Mitarbeitende mit
Ideen und Kontakten), politisches Kapital (Beziehungen zu Kulturpolitik und Kulturverwaltung) und kreatives
Kapitel (kulturelle und kUnstlerische Sensibilitat), das sie einbringen kénnen in aktuelle Anliegen einer
Community/Nachbarschaft, in der sie situiert sind. Vor allem das Potenzial, kulturelle Freirdume und
Begegnungsorte fur Menschen unterschiedlicher sozialer Milieus und unterschiedlicher Herkunfte zu
eroffnen, erweist sich als Starke der Kultureinrichtungen (Crane 2013). Im Sinne des Community Building
kdnnen Kultureinrichtungen ihre Infrastruktur und ihr Know-How flr verschiedene Gruppen und
Nachbarschaften zur Verfugung stellen (vgl. Borwick 2013). Indem sich Kultureinrichtungen auch als , dritte
Orte” im Sinne eines transkulturellen Raums begreifen (Bhaba 1997), kdnnen dort kulturelle Symbole und
unterschiedliche kulturelle Identitaten in Austauschprozessen zwischen Menschen verschiedener sozialer
und ethnischer Herkunft verhandelt werden.

~Notwendig sind Raume, die ein gemeinsames Denken und Entwickeln ermdglichen, die einen
common ground schaffen, in dem ergrindet werden kann, auf welchen Ebenen das
gegenseitige Vertrauen Uberhaupt erst moglich ist, transkulturelle Raume, die getragen sind
von Imagination, Freude und Vertrauen” (Aus dem Moore 2018:58).

Datsch flhrt in Anbindung an Bachmann-Madick und Bhaba das Konzept der ,Kulturellen Ubersetzung* fur
transkulturelle Vermittlungsprozesse in Kulturinstitutionen ein:

»Transkulturalitat versucht nicht kulturelle Verschiedenheiten zu nivellieren, sondern eine
andere Perspektive auf die Vielfalt von Kulturen zu entwickeln. Statt herkunftskultureller

Kriterien nimmt sie die historische und synchrone Vernetztheit von Kulturen in den Blick”
(Datsch 2018:11).

Kultureinrichtungen waren dann Treffpunkte, wo sich im besten Falle Menschen begegnen, die sich sonst in
ihrem Alltag nicht begegnen wirden und die hier den Freiraum hatten, Uber kulturelle Interessen und
Deutungen zu verhandeln und daraus neue, gemeinsame kulturelle Erzahlungen zu entwickeln.
Kulturvermittlertinnen als transkulturelle Ubersetzer*innen organisieren die dsthetisch-kulturellen und
organisatorischen Rahmungen in diesen Prozessen.

Ausgezeichnete Kulturvermittlung: Das Theater Oberhausen als Beispiel

Das Theater Oberhausen, das zu den drei Preistragern von ZukunftsGut - Preis fur institutionelle
Kulturvermittlung der Commerzbank-Stiftung gehort, steht exemplarisch fir die Suche eines Stadttheaters
nach einer neuen Bedeutung als Treffpunkt und Austauschort fur alle Bewohner*innen der Stadt. Anders als
ein GroRstadttheater, das Uber ausreichend intellektuelles oder fachlich versiertes Theater-Publikum

-13 -



verfugt, muss sich ein Theater in einer kleinen Stadt wie Oberhausen in besonderer Weise auf die
groRtenteils nicht kunst- und theateraffine Bevolkerung einlassen, um relevant fur die Menschen zu sein
und dabei ihr Aufgabenspektrum deutlich erweitern. Zu den Qualitdtsmerkmalen gelungener institutioneller
Kulturvermittlung werden in der Laudatio folgende Beispiele genannt:

e Theater als Community Builder, als ,,guter Nachbar“ und Unterstitzer eigener kultureller
Aktivitaten der Bevolkerung
Wofur brennst du? - mit dieser Frage mobilisierte das Theater Uber 450 Bewohner*innen
Oberhausens, ihre Ideen und Projekte, die sie mit Unterstitzung des Theaters kunstlerisch umgesetzt
hatten, in einer Kunst-Parade quer durch die Stadt zu zeigen. In der ,, Theater:Faktorei”, einer offenen
Theaterwerkstatt kdnnen BlUrger*innen Oberhausens aller Generationen und verschiedener Herkunft
ihre Ideen mit Theaterprofis asthetisch umzusetzen und auf die Theaterblhne oder andere Bihnen
des Alltags bringen.

e Einbezug aller Mitarbeitenden im Theater in Vermittlung
Unterstltzung finden sie dabei keineswegs nur von den angestellten Theaterpadagog*innen, sondern
ebenso von Ensemblemitgliedern, Hausregisseur*innen, Ausstatter*innen, Kostimbilder*innen,
Techniker*innen. ,Dies fuhrt auch zur verstarkten hausinternen Kommunikation, die sich nicht auf
abgegrenzte Arbeitsbereiche beschrankt und 1adt zur Reflexion der eigenen Theaterarbeit ein“, so
schreibt das Theater in seiner Bewerbung.

« Offnung des Hauses fiir andere kulturelle Initiativen
In der Late Night Reihe ,Spati“ kébnnen wechselnde Kultur-Akteure aus der Stadt, manchmal in
Kooperation mit Leuten aus dem Theater, ihre eigenen Programme ausprobieren und einem fir
Experimente offenen Publikum zeigen. Das Theater stellt daflr seine Infrastruktur fir andere
kulturelle Initiativen zur Verfugung. ,Das Theater 6ffnet sich fir die in der Stadt lebenden
Communities unter anderem auch, indem es sich als Ort zur VerfiUgung stellt, an dem die Kultur der
diversen Communities gelebt und wertgeschatzt werden kann”, so ein weiteres Zitat aus der
Bewerbung.

e Outreach und Ansprache einer diversen Bevolkerung
Immer wieder 6ffnet sich das Theater in den 6ffentlichen Raum, um Menschen zu erreichen, die nicht
in ein Theater kommen wurden; Mitglieder des Theaters Oberhausen gehen an die Alltagsorte der
Menschen, in die Kita, ins Jugendzentrum, auf den Wochenmarkt oder in die Kleingartenkolonie.

o Diversitat im eigenen Personal leben
Die Diversitat in der Bevolkerung versucht das Theater auch in seiner eigenen Personalpolitik
widerzuspiegeln, denn Vermittlung geht immer von innen nach auSen, und nur wenn die Einrichtung
selbst diverser wird und zugleich die vielfaltigen Mitarbeitenden in den verschiedenen Abteilungen,
vom Marketing Uber Dramaturgie bis zur Technik und Einlasspersonal, mit ihren Ideen und
Netzwerken aktiv einbezieht, kann sie auch nach auRen hin Offenheit signalisieren.
Das Theater Oberhausen ist nicht mehr nur ein Ort, wo Theaterstlcke gezeigt werden, sondern wird
darUber hinaus zum Treffpunkt, zum Gastgeber, zum guten Nachbarn, der hilft und sich

-14 -



verantwortlich fahlt far die Anliegen des lokalen Umfeldes. Dafir haben wir es ausgezeichnet.”
(Auszuge aus der Laudatio fur das Theater Oberhausen)

Institutionelle Veranderungsnotwendigkeiten: Zwischen Kunstvermittlung und
kollaborativen Bildungsprozessen

In der institutionellen Kulturvermittlung geht es also keineswegs nur um die ,Vermittlung von“ kulturellen
Gutern, sondern auch um ,Vermittlung zwischen” verschiedenen Perspektiven, um den
Aushandlungsprozess unterschiedlicher Interessen v.a. zwischen Kunstautonomieanspruchen der
Fachoffentlichkeit, Distinktionsbedurfnis bildungsburgerlichen Eliten und den Kultur- und
Unterhaltungsansprichen der breiten und zunehmend diversen Bevodlkerung sowie auch den Interessen
bestimmter Gruppen nach starkerer kultureller Reprasentanz im 6ffentlichen Kulturleben.

Im Sinne von Moérsch geht es also nicht nur um ,affirmative Kunstvermittlung” durch ,autorisierte
Sprecher”, die ein bereits interessiertes Publikum im Sinne des Fach-Diskurs weiterbilden, oder
~reproduktive Kunstvermittlung”, bei der es mit padagogischen Mitteln vor allem darum geht, das junge
Publikum von morgen heranzubilden, sondern auch um , dekonstruktive Kunstvermittlung”, bei der die
Vermittlung Kunstinstitutionen und deren kanonisiertes Wissen kritisch hinterfragt, sowie um
Ltransformative Kunstvermittlung”, die dazu beitragen moéchte, Kunstinstitutionen zu verandern (Mérsch
2009). Wird Vermittlung in diesem erweiterten Verstandnis begriffen, sind damit zwingend auch
institutionelle Change Management Prozesse verbunden.

Vor allem die Kulturstiftung des Bundes hat in den vergangenen Jahren immer wieder Programme
entwickelt, um Kultureinrichtungen zu verandern und zukunftsfahig zu machen: Im Programm Doppelpass
beispielsweise sollten freie Theatergruppen sich mit Stadttheatern zusammentun, um diesen in der
temporaren Zusammenarbeit neue Impulse fur programmatische und strukturelle Veranderungen zu geben.
Nicht evaluiert wurden bislang die Wirkungen und Gelingensbedingungen dieser Kooperationen. Das
Programm Kulturagenten flr kreative Schulen wollte Uber professionelle Akteure der Vermittlung neue
Kooperationen zwischen Schulen und Kultureinrichtungen stiften. Es ist aber nicht gelungen, wie die
Evaluation zeigte, damit nachhaltige Veranderungen in Kultureinrichtungen auszulésen, da diese mit Hilfe
der Programmgelder die Vermittlung far die Schiler*innen tendenziell outsourcten an externe
Vermittler*innen, so dass die internen Strukturen der eigenen Einrichtung davon kaum berudhrt wurden.
Auch vor dem Hintergrund dieser Erfahrungen entwickelte die Kulturstiftung des Bundes ein weiteres
Programm: 360 °, das den Kultureinrichtungen professionelle Vermittler*innen zur Verfigung stellt, die
dezidiert den Auftrag haben, kulturelle Veranderungsprozesse im Sinne einer hdheren Diversitat und
Inklusion der Einrichtung zu initiieren.

In einem Modellversuch in NRW zu Strategien ,Interkulturellen Audience Developments” wurde deutlich,
dass vor allem kollaboratives Arbeiten mit neuen Zielgruppen zu neuen Perspektiven auf die klinstlerisch-
kulturellen Gegenstande sowie die Arbeitsweisen und Strukturen einer Einrichtung fihren kann, wenn diese
neuen Gruppen sich tatsachlich aktiv einbringen kénnen mit ihren Ideen und gemeinsam mit den
Kulturschaffenden in den Einrichtungen Programme entwickeln, die Lernprozesse auf beiden Seiten
ermoglichen.

-15-


https://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/buehne_und_bewegung/detail/doppelpass_fonds_fuer_kooperationen_im_theater.html
http://www.kulturagenten-programm.de/startseite/aktuelles/
https://www.kulturstiftung-des-bundes.de/de/projekte/nachhaltigkeit_und_zukunft/detail/360_fonds_fuer_kulturen_der_neuen_stadtgesellschaft.html

Inwieweit neue Themen, neue asthetische Ansatze, andere Arbeitsweisen und kulturelle Umgangsweisen in
eine Einrichtung eingebracht werden und Routinen verandern kénnen, hangt davon ab, ob méglichst viele
Abteilungen davon beruhrt sind und ob die Leitung dahinter steht (Mandel 2013). Doch auch wenn die
Leitung von bestimmten Veranderungsnotwendigkeiten lGberzeugt ist, kdnnen institutionelle Verfestigungen
und Normen Transformationen behindern. In einer vergleichenden Befragung der Autorin von
Fuhrungskraften der jungeren und der alteren Generationen wurde deutlich, dass implizite Normen,
traditionelle Organigramme, burokratische Auflagen, veranderungskritische Mitarbeitende sich als starker
erweisen kénnen als der Wunsch nach Veranderung, der vor allem von jingeren Fuhrungskraften formuliert
wurde (vgl. Mandel 2018).

Veranderungen in groRen Kulturorganisationen mit langer Tradition erfordern die Beschaftigung nicht nur
mit Zielen und Strategien, sondern auch mit der gesamten Unternehmenskultur, in die sich bestimmte
implizite Glaubenssatze und Wertungen eingeschrieben haben (Doppler/Lauterburg 2005).

Ein Forscherteam in Frankreich untersuchte Kultureinrichtungen mit der Frage, unter welchen Bedingungen
die Partizipation von Publikum und Offentlichkeit dazu beitragt, Kultureinrichtungen selbst zu
transformieren (Anberrée/Aubouin/Coblence/Kletz 2015). Auch in Frankreich habe es zwar eine grolSe
Zunahme an Kulturvermittlungsaktivitaten gegeben, die aber kaum Einfluss auf die Angebote und die
Arbeitsweise der Einrichtungen selbst hatten, so die Beobachtung der Forschergruppe (ebd.:31). Mit Bezug
auf den Kunstwissenschaftler Goodman (1984), der den starken Einfluss der Rezipient*innen fur die
»Aktivierung*” einer Kunstproduktion betont, gehen die Autoren davon aus, dass die kunstlerisch-kulturelle
Arbeit einer Kulturinstitution sich erst durch die Nutzer*innen vollendet:

»In this context activation is defined as the process by which the participatory stimulus leads
organizations to effectively realize their capabilities concerning approaches to relations and
coordination, organizational structures and design, and evaluation and capitalization tools.
Audience participation thus fosters the emergence of new actors and management tools and a
new approach to developing the cultural offer, while also prompting cultural institutions to view
themselves and their publics from an original perspective” (ebd.:32).

Die Autoren kommen nach der Analyse mehrerer Einrichtungen zu dem Fazit, dass die meisten
Kulturorganisationen trotz temporarem Einbezug neuer Nutzer*innengruppen ihre organisationalen
Strukturen nicht verandern, vor allem weil sie keine permanenten Evaluationsmechanismen sowie
Feedback der Nutzer*innen integriert haben und keine systematischen ,learning loops* als permanente
institutionelle Lernprozesse (ebd.:40) vorsehen. Nur in einer der analysierten Einrichtungen hatten Publikum
und Offentlichkeit Einfluss auf die Programmgestaltung und die Infrastrukturverdnderung. Durch ihr
Feedback wurden neue kinstlerische und manageriale Positionen durch neue Bedarfe in der Arbeit mit der
Offentlichkeit geschaffen und es veranderten sich in der Folge auch kulturpolitische Férderkriterien fir die
Einrichtung (ebd.:38).

Gegenwartig lasst sich leider in Deutschland feststellen, dass trotz einer starken Zunahme an
Kulturvermittlungsprogrammen in den Einrichtungen, diese in ihren ,Kernprogrammen® oft nicht
zugénglicher werden (u.a. Bishop 2013). Aufgrund von Uber-Komplexitat und Leerstellen der Produktion und
Prasentation kunstlerischer Artefakte von Seiten der Kunst-Akteure in den Kultureinrichtungen wird ein
nicht vorgebildetes, Nicht-Fachpublikum weiterhin ausgegrenzt. Eine tatséchliche Offnung der

- 16 -



Einrichtungen wirde nicht nur Vermittlung als nachgelagerte Kommunikationsaufgabe, sondern auch die
Auseinandersetzung mit den kunstlerisch-kulturellen Programmen und den Kultur- und
Unterhaltungsansprichen einer vielfaltigen potentielle Nutzer*innenschaft beinhalten, fir die kulturelle
Angebote mehrheitlich neben neuen Anregungen auch Freizeit, soziales Zusammensein, Abwechslung vom
Alltag und Entspannung implizieren.

»In den KUnsten und den Kunst-Diskursen halten sich bestimmte Herrschaftsanspriche und Dogmen
besonders hartnackig” (Rat fur kulturelle Bildung 2015:17). Auf subtile, vermutlich oft unbewusste Weise,
haufig mit Referenz auf die Kunstautonomie und Qualitat der Kiinste, werden Distinktionen aufrecht
erhalten, die einen Grol3teil der Bevdlkerung von Erfahrungen mit den Kiinsten und Kulturinstitutionen
ausschliefSen.

Kulturvermittlung, die solche Ausschluss-Mechanismen im Blick hat, verbunden mit neuen Leitbildern far
Kultureinrichtungen als anregende Treffpunkte, Freizeit- und Dialog-Orte fur unterschiedliche Interessen
verschiedener Bevoélkerungsgruppen kénnte zum Motor fir Veranderungen werden, die sich in die gesamte
Einrichtung ausweiten. Damit verbunden ware es von Bedeutung, Popularitat und Zuganglichkeit von
Programmen als Qualitatsmerkmal und nicht als Manko zu begreifen. Kunstvermittlung weitet sich hier zur
Kulturvermittlung, die Impulse aus den Kiinsten produktiv werden lasst in unterschiedlichen kulturellen
Kontexten.

Verwendete Literatur

Verwendete Literatur

Anberrée, Alice, Aubouin, Nicolas, Coblence, Emmanuel, Kletz, Fréderic (2015): Audience Participation in Cultural projects.
Bringing the Organizaton back in”. International Journal of Arts Management, 18 (1): 29 - 43.

Aus dem Moore, Elke (2018): Imagination, Joy & Trust - Collective Wisdom. Kulturelle Ubersetzung im Feld internationaler
Kulturarbeit. In: Datsch, Christiane (Hg.): Kulturelle Ubersetzer. Kunst und Kulturmanagement im transkulturellen Kontext, Bielefeld:
transcript, S. 53 - 63.

Babias, Marius (Hg.) (1995): Im Zentrum der Peripherie. Kunstvermittlung und Vermittlungskunst in den 90er Jahren. Dresden,
Basel: Verlag der Kunst.

Bhaba, Homi K. (1997): Verortungen der Kultur. In: Bronfen, Elisabeth/ Benjamin Marius/ Theres Steffen (Hrsg.) (1997): Hybride
Kulturen. Beitrage zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, TUbingen, S. 123-148.

Bicker, Bjorn (2015): Die Kunst der Teilhabe - Theater als Politische Praxis. Deutscher Bliihnenverein. Jahreshauptversammlung 2015:
Vortrag, unveroffentlichtes Manuskript.

Bishop, Claire (2013): Radical Museology, London: Koenigs Books.
Bourdieu, Pierre/Darbel, A. u. a. (2006 [1965]): Die Liebe zur Kunst. Konstanz: UVK.
Borwick, Doug (Hg.) (2012): Building Communities, not Audiences. The future of the arts in the United States, Winston-Salem.

Crane, Liz (2012): The arts as community citizen: The value of being a good neighbor. In: Doug Borwick (Hg.): Building Communities,
not Audiences. The future of the arts in the United States, Winston-Salem, S. 83 - 91.

-17 -



Datsch, Christiane (2018): Zur Fragestellung und Konzeption des Sammelbandes. In: Datsch, Christiane (Hg.): Kulturelle Ubersetzer.
Kunst und Kulturmanagement im transkulturellen Kontext, Bielefeld: transcript, S. 9 - 15.

Doppler, Klaus/Lauterburg, Christoph (2005): Change Management. Den Unternehmenswandel gestalten, Frankfurt/New York:
Campus.

Eco, Umberto (1993): Das offene Kunstwerk. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
European Year of Cultural Heritage (2018): https://europa.eu/cultural-heritage/

Fink, Tobias/Gotzky, Doreen/Renz, Thomas (2017): Kulturagenten als Kooperationsstifter? Forderprogramme der Kulturellen
Bildung zwischen Schule und Kultur. Wiesbaden: VS Springer.

Fischer-Lichte, Erika (2001): Asthetische Erfahrung als Schwellenerfahrung. In: Dies.: Asthetische Erfahrung. Das Semiotische und
das Performative. TUbingen/Basel: Francke, S. 347-363.

Forster, Lisa-Katharina (2015): Wem gehort die Kunst? Blogbeitrag: http://www.letstalkaboutarts.com/wem-gehoert. (letzter Zugriff
am 9.4.2015).

Fohl, Patrick/Glogner, Patrick (Hg.) (2016): Handbuch Kulturpublikum. Forschungsfragen und Befunde. Wiesbaden: Springer VS

Groppe, Carola (2009): Kulturkritik und Geistesgeschichte als Kanonisierung. In: Bilstein, Johannes/Ecarius, Jutta: Standardisierung -
Kanonisierung. Erziehungswissenschaftliche Reflexionen. Wiesbaden: Springer VS, S. 31 - 52.

Hamer, Gunhild (Hg.) (2014): Wechselwirkungen. Kulturvermittlung und ihre Effekte. Minchen: kopaed.
Hoffmann, Hilmar (1979): Kultur fur alle. Frankfurt a.M.: Fischer TB.

Hohmaier, Kathrin (2015): Hasslich wie ein modernes Kunstwerk. In: Danko D., Moeschler O., Schumacher F. (Hg.): Kunst und
Offentlichkeit. Kunst und Gesellschaft. Wiesbaden: Springer VS, S.167-186.

Keuchel, Susanne/Larue, Dominic/Zentrum fur Kulturforschung (2012): Das 2. Jugend-KulturBarometer. »Zwischen Xavier
Naidoo und Stefan Raab...«, KéIn: ARCult Media.

Kulturvermittlung Schweiz/Institute for Art Education der Ziircher Hochschule der Kiinste (ZHdK) (Hg.): Kritiken am
Qualitatsmanagement in der Kulturvermittlung. In: Zeit fur Vermittlung. Eine online Publikation zur Kulturvermittlung, S. 195 -
196. (letzter Zugriff am 16.9.2018).

Mandel, Birgit (2013): Interkulturelles Audience Development. Zukunftsstrategien fur 6ffentlich geférderte Kulturinstitutionen,
Bielefeld: transcript.

Mandel, Birgit (2016): Sozial integrative Kulturvermittlung 6ffentlich geférderter Kulturinstitutionen zwischen Kunstmissionierung und
Moderation kultureller Beteiligungsprozesse. In: Mandel (Hg.): Teilhabeorientierte Kulturvermittlung. Diskurse und Konzepte fur eine
Neuausrichtung des 6ffentlich geférderten Kulturlebens. Bielefeld: transcript.

Mandel, Birgit (2018): Veranderungen im Cultural Leadership durch neue Generationen von Fuhrungskraften? Ergebnisse einer
Befragung von alteren und jangeren Flihrungskraften in 6ffentlichen Kultureinrichtungen in Deutschland. Universitat Hildesheim, online
Publikation: DOI: 10.18442/823. (letzter Zugriff am 16.9.2018).

Morton-Smyth/Arts Council UK (2004): Not for the Likes of You', Phase Two Final Report, How to Reach a Broader Audience,
Edinburgh.

Morsch, Carmen (2009): Am Kreuzpunkt von vier Diskursen. Die documenta 12. Vermittlung zwischen Reproduktion, Dekonstruktion
und Transformation, Zurich/Berlin: diaphenes.

Oldenburg, Ray (1989): The Great Good Places. New York: Da Capo.

Rat fir Kulturelle Bildung (Hg.)(2015): Jugend/Kunst/Erfahrung. Horizont 2015. Eine Reprasentativbefragung des Instituts fir
Demoskopie Allensbach, Essen.

Renz, Thomas (2016): Nichtbesucherforschung. Die Férderung kultureller Teilhabe durch Audience Development. Bielefeld:
transcript.

-18 -


http://www.letstalkaboutarts.com/wem-gehoert
http://https://www.kultur-vermittlung.ch/zeit-fuer-vermittlung/download/pdf-d/ZfV_0_gesamte_Publikation.pdf
http://https://www.kultur-vermittlung.ch/zeit-fuer-vermittlung/download/pdf-d/ZfV_0_gesamte_Publikation.pdf
https://www.kultur-vermittlung.ch/zeit-fuer-vermittlung/download/pdf-d/ZfV_0_gesamte_Publikation.pdf
https://dx.doi.org/10.18442/823

Reuband, Karl-Heinz (2012): Kulturelle Partizipation im Langzeitvergleich. Eine empirische Analyse am Beispiel der Stadt KoIn. In:
Sigrid Bekmeier-Feuerhahn et al. (Hg.), Zukunft Publikum. Jahrbuch fir Kulturmanagement 2012, Bielefeld: transcript, S. 229-263.

Sack, Mira (2014): Soziale Bande - Bildung und Bindung in der theaterpadagogischen community of practise. In: Pinkert, Ute (Hg.):
Theaterpadagogik am Theater. Kontexte und Konzepte von Theatervermittlung, Milow-Uckerland: Schibri, S. 139-147.

Treinen, H. (1996): Das Museum als kultureller Vermittlungsort in der Erlebnisgesellschaft. In: Biermann, A. (Hg.): Vom Elfenbeinturm
zur FuBgangerzone. Opladen: Leske und Budrich, S. 111-121.

Tyradellis, Daniel (2014): Mide Museen. Oder: Wie Ausstellungen unser Denken verandern kdnnen. Hamburg: Edition Korber
Stiftung.

Ullrich, Wolfgang (2015): Stoppt die Banalisierung! In: Die Zeit Nr. 13/2015. (letzter Zugriff am 16.9.2018).

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Birgit Mandel (2018): Kulturvermittlung in klassischen Kultureinrichtungen: Ambivalenzen, Widerspriiche und Impulse fir
Veranderungen . In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturvermittlung-klassischen-kultureinrichtungen-ambivalenzen-widersprueche-impulse
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroéffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-19 -


http://www.zeit.de/2015/13/kunst-vermittlung-museum/seite-2
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturvermittlung-klassischen-kultureinrichtungen-ambivalenzen-widersprueche-impulse
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

