ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Refugees sind keine Zielgruppe

von Carmen Mérsch

Erscheinungsjahr: 2018 / 2016

Stichworter:
Diversitat | Gefliichtete | Gleichberechtigung | Konzepte | Kulturinstitution | rassismuskritische
Bildungsarbeit | Teilhabe | Zielgruppe | Zielgruppe Refugees | Migrantinnen

Abstract

Der Beitrag kritisiert die Anwendung des Konzepts der »Zielgruppe« in der kulturellen Bildung, da dieses
zu konservativen Entwirfen gesellschaftlicher Gruppen flhrt und Solidarisierung durch Marktlogik
verhindert. Er verweist dartuber hinaus auf das Machtverhaltnis, das in die Adressierung von Minorisierten
durch mehrheitsangehoérige Akteur*innen eingeschrieben ist: Einerseits erfolgt die Ansprache zumindest
augenscheinlich mit dem Ziel, Gleichberechtigung her- oder zumindest als anzustrebendes Ergebnis in
den Raum zu stellen. Andererseits aber bedingt Adressierung eine ldentifizierung und damit eine
Festschreibung der Angesprochenen als Andere, und eben gerade nicht als Gleiche.

Der Beitrag schlagt demgegentber vor, statt Refugees als »Zielgruppe« zu adressieren, kulturelle Bildung
Uber ein klar formuliertes Handlungsziel - die Freiheit von Rassismus - zu perspektivieren. Damit waren
dann nicht nur minorisierte Gruppen, sondern alle Mitglieder einer Gesellschaft adressiert. Eine der
wichtigsten Konsequenzen einer antirassistisch ausgerichteten kulturellen Bildung ware die Zunahme von
Initiativen, Projekten, Vernetzungsforen und Organisationen, in denen die seitens der
Mehrheitsgesellschaft als Problem markierten Gruppen Regie fihren. Der Beitrag schlielSt mit vier
Punkten, welche die Planung, Durchfihrung und Reflexion von Projekten der Kulturellen Bildung in
antirassistischer Perspektive unterstitzen sollen.

»Was sind geeignete Formate der Kulturellen Bildung, um auf die Realitédt der Gefllichteten

aufmerksam zu machen und Méglichkeiten der Vernetzung und Solidarisierung herzustellen? Das
Phdnomen Flucht kann als Méglichkeit flir eine macht- und differenzsensible Verdnderung von Kultur- und
Bildungsinstitutionen und flr die Revision von etablierten Handlungsroutinen verstanden werden.«
(Werbetext der Publikation Geflichtete und Kulturelle Bildung - Formate und Konzepte fir ein neues
Praxisfeld, herausgegeben von Maren Ziese und Caroline Gritschke, in welchem dieser Text erstmalig



http://www.transcript-verlag.de/978-3-8376-3453-2/gefluechtete-und-kulturelle-bildung
http://www.transcript-verlag.de/978-3-8376-3453-2/gefluechtete-und-kulturelle-bildung

erschienen ist.)

Bei der Definition von Zielgruppen entlang soziodemografischer Marker handelt es sich um ein Instrument
aus der Marktforschung. Diese in der Kulturellen Bildung weit verbreitete Praxis weist ihr also impliziert die
Rolle eine*r Anbieter*in von Waren oder Dienstleistungen zu; die adressierten Nutzer*innen werden zu
Kund*innen beziehungsweise Konsument*innen. Definitionen von Zielgruppen haben zudem die Tendenz,
gegenuber der Komplexitat, Vieldeutigkeit und Dynamik von Gesellschaft konservativ und vereinfachend zu
sein. Zum Beispiel meint die Adressierung »Familie« meist die heterosexuelle Kleinfamilie, welche in
pluralisierten Gesellschaften langst nicht die einzige Form des Zusammenlebens ist. Problematisch sind sie
insbesondere dann, wenn sie Zuschreibungen von Defiziten enthalten. Dazu gehdren zum Beispiel die im
Fachdiskurs der Kulturellen Bildung haufig auftauchenden Kategorien »bildungsfern« oder »kulturfern«.
Solche Bezeichnungen setzen unhinterfragt voraus, dass geklart ist, was »Bildung« und »Kultur« jeweils
bedeuten, wer sie hat und wer sie nicht hat. Angebote fur auf diese Weise definierte Zielgruppen laufen
Gefahr, die Ungleichheit, die durch sie eigentlich bekampft werden soll, zu verstarken (vgl. Ribolits 2011).

Demgegeniber steht der zu Beginn zitierte Text, der fir die vorliegende Publikation wirbt. Kulturelle
Bildung wird dabei im ersten Satz des Zitats als Handlungsrahmen verstanden, in dem fir Gefllchtete
Partei ergriffen wird und in dem Austauschbeziehungen im Zeichen von Solidaritat stattfinden. Im zweiten
Satz wird postuliert, dass Lernprozesse in der Kulturellen Bildung wechselseitig gedacht werden mussen,
und dass das Wissen, das minorisierte Akteur*innen, zum Beispiel Geflichtete, in Projekte hineintragen,
etwas ist, von dem Kulturelle Bildung fur ihre eigene Weiterentwicklung profitiert. Unter diesen Vorzeichen
ware sie gerade nicht an Marktlogiken gebunden und verflgte Uber die Freiheit, Risiken einzugehen und
sich selbst aufs Spiel zu setzen. Die Nutzer*innen wurden nicht als Kund*innen, sondern als aktive
Mitgestalter*innen und Diskussionspartner*innen verstanden.

Soweit der Anspruch. In dem Moment aber, wo Geflichtete zur »Zielgruppe« werden, ist dieser Anspruch
nicht mehr einlésbar. Zum einen lassen sich die zuvor skizzierten Entwirfe Kultureller Bildung tatsachlich
nicht miteinander vereinbaren: Man kann nicht radikal solidarisch und auf dieser Grundlage zur
Selbstveranderung bereit sein wollen und gleichzeitig den Leuten, mit denen man sich solidarisiert und die
einen verandern kénnen sollen, etwas verkaufen und aus ihnen Kapital schlagen wollen. Das heiRt, man
kann schon, aber dieses Mehrfachwollen fihrt, wie sich immer wieder zeigt, in héchst konfliktreiche
Sackgassen, in deprimierende Leerlaufe oder im schlimmsten Fall zu Ausbeutungsverhaltnissen. Das in der
Adressierung von Minderheiten durch mehrheitsangehérige Akteur*innen eingeschriebene Machtverhaltnis
entsteht jedoch nicht nur im Kontext von Flucht, sondern auch bei anderen als migrantisch markierten
Gruppen; es handelt sich bei ersterem um eine Zuspitzung aufgrund der durch den unsicheren Status von
Refugees gesteigerten Verletzungsgewalt. Einerseits erfolgt die Ansprache zumindest augenscheinlich mit
dem Ziel, Gleichberechtigung her- oder zumindest als anzustrebendes Ergebnis in den Raum zu stellen.
Andererseits aber bedingt Adressierung eine Identifizierung und damit eine Festschreibung der
Angesprochenen als Andere, und eben gerade nicht als Gleiche. Dabei sind die jeweils vorgenommenen
Identifizierungen weder zufallig noch neutral, sondern von den Perspektiven und Interessen der
Einladenden geformt. Sie haben nicht nur die Funktion, das Andere herzustellen, sondern auch, das Eigene
als angestrebte Norm zu bestatigen. Die von Akteur*innen der Kulturellen Bildung - nicht zuletzt in Reaktion
auf férderpolitische Vorgaben - vorgenommene Adressierung »Migrationshintergrund« verfehlt dabei die
enorme Pluralitat und Komplexitat von Identitatskonstruktionen in Einwanderungsgesellschaften, weil sie



sich vornehmlich an ganz bestimmte, ethnisch und national als »Andere« markierte Gruppen wendet.
Konkret: Durch die Angebote sollen nicht etwa gutverdienende »Expats« eingeladen werden, sondern eben
als »mit Migrationshintergrund« identifizierte »Bildungsferne«. Bei dieser Form der Identifizierung handelt
es sich um eine Kulturalisierung von strukturellen und sozialen Missstanden. Die durch die Strukturen der
Mehrheitsgesellschaft verursachten Effekte von sozialer, rechtlicher und politischer Ungleichbehandlung
werden nicht thematisiert; stattdessen wird die zuvor festgeschriebene kulturelle Differenz der
Eingeladenen, wird deren »Integration« selbst zum Begrindungsmuster.

Paul Mecheril schlug demgegeniber bereits vor 16 Jahren »kommunikative Reflexivitat« als professionelle
Haltung vor: »Professionelle Handlungen und Strukturen werden daraufhin befragt, inwiefern sie zu einer
AusschlieBung des Anderen und/oder zu einer reproduktiven Erschaffung des Anderen beitragen. [...]
Kommunikative Reflexivitat - als das Medium, in dem sich eine Anerkennungspadagogik entfalten kann, [...]
meint weiterhin, dass das auf Veranderung zielende Nachdenken Uber die Verhinderungs- und
Produktionsbedingungen des und der Anderen einen kommunikativen Vorgang bezeichnen sollte, der [...]
die Anderen mit einbeziehen sollte.« (Mecheril 2000:11)

Es geht demzufolge nicht nur um einen reflexiven Umgang mit den eigenen Begriffen, Strukturen und
Handlungsweisen, sondern um eine Reflexion und Aktion gemeinsam mit den jeweils Adressierten. Mit
ihnen zusammen muss geklart werden, was die gegenseitigen Interessenlagen sind und wer aus der
Zusammenarbeit was gewinnt. Daflr ist ein weiterer Aspekt von Reflexivitat notwendig: das Wissen um die
Verletzungsgewalt, welche die Anbieter*innenseite der Kulturellen Bildung aufgrund ihres symbolischen
Kapitals besitzt, und ein verantwortungsbewusster Umgang mit dieser Macht. Es bedeutet, immer wieder
Raum zu schaffen, damit sich diese Verstandigung und auch die Bearbeitung von Konflikten ereignen
kdnnen - Raum fur die »Fahigkeit, sich irritieren zu lassen« (Varela:0.D.). Das beschriebene Paradox der
Anerkennung, die eine Identifizierung und damit eine Festschreibung voraussetzt, bleibt bei diesem Zugang
jedoch weiter bestehen. Ein konsequenterer Umgang damit ware eine Verschiebung der Perspektive weg
vom »Migrationsanderen« auf Kultur, Bildung und ihre Institutionen selbst: Sie sind ebenso Bestandteile der
Migrationsgesellschaft, gepragt durch strukturell bedingte Ausschlussmechanismen, beinhalten aber auch
ein Potential zur Selbstveranderung und zur Veranderung von Gesellschaft. Eine Voraussetzung dafur, dass
dieses Potential realisiert werden kann, ist, dass minorisiertes, widerstandiges Wissen und die Akteur*innen,
welche dieses Wissen tragen, Platz und Ressourcen einnehmen kénnen. Zur Veranschaulichung ein Beispiel:
Im Herbst 2011, absichtlich wurde ein etwas weiter zurlckliegendes Beispiel gewahlt, um darauf
hinzuweisen, dass die Debatten einige Zeit zuriickreichen, auch wenn sie durch die steigende Zahl von
Projekten im Kontext Flucht zur Zeit besonders virulent erscheinen, wurde Uber die Tiroler Kulturinitiative
ein Workshop von Vlatka Frketi¢ unter dem Titel »Antirassismus und Kulturarbeit« mit folgender
Ausschreibung angeboten: »Mittlerweile ist in >kritischen< bzw. antirassistischen Kontexten mehr oder
weniger Konsens, dass sich die 6ffentlichen Migrationsdebatten von den Migrant_innen auf die Probleme
der Gesellschaft verschieben sollen: nicht Uber >bildungsferne« Migrant_innen reden, sondern Uber die
Misere und rassistischen Strukturen des Bildungssystems; nicht Uber Migrant_innen, die das Sozialsystem
ausnutzen, sondern uber Mechanismen, die ausgrenzend wirken etc. Auch hat sich die Migrationsdebatte
stark auf Migrant_innen aus muslimischen Landern verschoben: War vor ein paar Jahren noch die Rede von
Migrant_innen mit tarkischen Eltern bzw. GroReltern, ist jetzt die Rede von muslimischen Migrant_innen.

Fragen, ausgehend vom Umstand, dass Kulturarbeit diskursbildend ist:


http://www.conzepte.org/home.php?il=44&l=deu

e Welchen Beitrag leistet die freie Kulturarbeit in der Migrationsdebatte?

e Wie kann antirassistische Kulturarbeit geleistet werden, ohne auf die aktuelle Migrationsdebatte
einzugehen?

e Kdénnen z.B. Forderantrage gestellt werden, ohne Teil dieser Debatte zu werden?

e Geht es auch ohne »Migrant<*? Oder: AntiRa-Arbeit abseits von identitaren Zuschreibungen.

Neben diesen Fragen sollten im Workshop auch folgende Fragestellungen bearbeitet werden:

e Wie wird in der freien Kulturarbeit mit Rassismen innerhalb und auBerhalb der eigenen Arbeit
umgegangen?

e Hat Antirassismusarbeit etwas mit Ressourcenverteilung zu tun?

e Nach welchen Kriterien wird Rassismus identifiziert?

e Nach welchen Kriterien wird Anti-Rassismus identifiziert?«

Diesen Zugang auf die Praxis Kultureller Bildung zu Ubersetzen, wirde bedeuten, dass diese sich nicht
durch die Adressierung von Zielgruppen, sondern stattdessen Uber ein klar formuliertes Handlungsziel - die
Freiheit von Rassismus - perspektiviert. Dieses Handlungsziel betrifft alle Mitglieder einer Gesellschaft. Fur
die einen mag es ein Versprechen sein, die Privilegien der anderen mag es bedrohen - klar ist, dass seine
Verwirklichung nicht an eine durch mehrheitsgesellschaftliche Zuschreibungen markierte Teilgruppe
delegiert werden kann. Aus dieser Perspektive ergeben sich, wie aus den Einzelthemen, die in dem
beispielhaft angefihrten Workshop von 2011 behandelt werden, abzulesen ist, massive Konsequenzen flr
die verschiedenen, miteinander verknupften Ebenen der Praxis, von den hier behandelten Fragen der
Adressierung bis hin zu Strategien der Beantragung von Fordermitteln. Eine der wichtigsten Konsequenzen
einer antirassistisch ausgerichteten Kulturellen Bildung aber ist die Zunahme von Initiativen, Projekten,
Vernetzungsforen und Organisationen, in denen die seitens der Mehrheitsgesellschaft als Problem
markierten Gruppen Regie fuhren. Die meist hohe Prekaritat ihrer Arbeitsbedingungen spricht fir sich; sie
mindert jedoch nicht die transformative Wucht der Unterbrechungsleistung, die sie flr den Kulturbetrieb
erbringen. Auch wachst der Bestand an Informations- und Bildungsmaterialien, welche einer
kommodifizierenden Vorstellung von »Diversitat« die Forderung nach Antidiskriminierungshandeln
entgegenhalten und die von denen, die sich in der Position von Lehrenden und Zeigenden wahnen,
verlangen, »ihre Hausaufgaben zu machen«, wie es Gayatri Chakravorty Spivak bereits 1990 einforderte.
Solche Beispiele finden sich auch in dem vorliegenden Band, der mithin optimistisch als Symptom flr einen
Perspektivwechsel im Feld der Kulturellen Bildung gelesen werden kénnte.

Dennoch: Viele Projekte der Kulturellen Bildung im Kontext Flucht werden weiterhin ausschliesslich von
mehrheitsangehoérigen Kulturschaffenden gestaltet, welche die Verwendung der Ressourcen, die Inhalte, die
Praktiken und die Reprasentationen kontrollieren. Die Forderlogiken drangen institutionelle Akteur*innen in
die Arbeit mit Gefllchteten, die nicht Uber das geringste Wissen tUber Antidiskriminierung oder
Dekolonisierung verfiigen. Die Forderstellen erwarten ein Engagement in diesem Feld, ohne daflr Sorge zu
tragen, wie und vor allem unter Beteiligung von wem dieses Wissen aufgebaut werden kdnnte. Refugees ist
darin der Platz von hilfebedurftigen, in dominante Konzepte von Kultur zu integrierenden Anderen
zugewiesen. Wenn sie diesen Platz verweigern und andere Forderungen oder Vorstellungen haben - seien
diese Uber westlich-demokratische kommunikative Konventionen (»ich stelle hiermit eine Forderung zur
Diskussion«) artikuliert oder lGber andere Formen (»ich komme nicht mehr zum Projekt oder nutze das


https://politicsofthehap.wordpress.com/2011/04/14/on-the-importance-of-doing-our-homework-or-why-gayatri-spivak-is-great/

Projekt fur nicht darin vorgesehene Praktiken«) - sind die entsprechenden Projektemacher*innen schnell in
einer Krise, und kulturalisierende Zuschreibungen sowie Ausschlisse brechen sich im Mantel von
Ratlosigkeit Bahn.

Der groflSere Teil von Projekten mit migrationsgesellschaftlichem Fokus wiederum wird ebenfalls von
Mehrheitsangehoérigen vorangetrieben, welche sich Gber als migrantisch markierte Teilnehmende freuen,
aber die Jobs im Kulturbetrieb gerne weiterhin selbst besetzen wollen: Die Forderung »Migrant*innen ins
Museum« beispielsweise meint in der Regel nicht das Direktor*innenzimmer. Der Deutsche Museumsbund
kann im Jahr 2015 erstaunlicherweise eine fast flinfzigseitige Handreichung fur Museen zu Migration und
kultureller Vielfalt herausgeben, in dessen Autor*innen- und Redaktionsteam, folgt man der Namensliste,
kaum etwas von dieser Vielfalt zu vermuten ist - erst in der Liste der zur Beratung Hinzugezogenen finden
sich Spuren der real existierenden gesellschaftlichen Vielfalt (vgl. Deutscher Museumsbund:2015). Auch in
der deutschen Kunstpadagogik ist das Thema »Transkulturalitat« oder »Kulturelle Vielfalt« in den letzten
zehn Jahren von weilfen mehrheitsangehdrigen Fachleuten entdeckt worden, die sich damit profilieren und
akademische und politische Positionen besetzen.

Es bleibt also noch viel zu tun. Ich beschlieBe diesen Text versuchsweise mit der Aufzahlung von vier
Kriterien, die mdglicherweise bei der Planung von Projekten der Kulturellen Bildung im Kontext Flucht helfen
kénnen, die den von den Herausgeberinnen formulierten Anspruch einlésen kénnen.

1. »Nothing about us without us«: In den Projekten sind die Refugees die Akteure. Sie kontrollieren die
Inhalte, Formen, Ressourcen und Reprasentationen. Das heifst, sie entscheiden auch selbst, ob, wie
und von wem sie dargestellt werden.

2. Beteiligte Mehrheitsangehérige und Institutionen arbeiten in den Projekten nachweislich an einer
aktiven Umverteilung von Mehrwert und Privilegien. Sie solidarisieren sich 6ffentlich mit den
politischen Anliegen der Refugees.

3. Wissenschaftliche Begleitung oder formative Evaluation unterstiitzen die Herstellung von Zeit und
Raum flr eine kritische Reflexion und Bearbeitung der jedes Projekt durchziehenden
Machtverhaltnisse, wobei diese kritische Reflexion nicht in Lahmung resultiert und dadurch selbst
zum Alibi fir den Erhalt von Privilegien fuhrt (»Do your homework«).

4. Findet das Projekt in einer Kulturinstitution statt, so tragt es dazu bei (zum Beispiel, indem es dies zur
Bedingung macht), dass sich Diversifizierung von Strukturen ereignet, zum Beispiel in der
Personalzusammensetzung, der Programmgestaltung oder den Curricula, nicht nur im Werbematerial.

Verwendete Literatur

Castro Varela, Maria del Mar: »Castro Varela, Maria del Mar »Interkulturelle Vielfalt, Wahrnehmung und Reflexion aus
psychologischer Sicht.«« 0.D.,

S.3. www.graz.at/cms/dokumente/10023890_415557/0a7c3el3/Interkulturelle%?20Vielfalt,%20Wahrnehmung%20und%?20Sellbstreflexion.pdf

(letzter Zugriff am 12.6.2016).

Deutscher Museumsbund (2015): Museen, Migration und kulturelle Vielfalt. Handreichungen fur die Museumsarbeit, Berlin:
Deutscher

Museumsbund. www.museumsbund.de/fileadmin/geschaefts/dokumente/Leitfaeden_und_anderes/Leitfaden_KulturelleVielfalt.pdf
(letzter Zugriff am 27.06.2016).



Mecheril, Paul (2000): Anerkennung des Anderen als Leitperspektive Interkultureller Padagogik? Perspektiven und Paradoxien,
Vortragsmanuskript zum interkulturellen Workshop des IDA-NRW 2000. www.forum-interkultur.net/uploads/tx_textdb/22.pdf (letzter
Zugriff am 12.06.2016).

Ribolits, Erich (2011): »Wer bitte ist hier bildungsfern? Warum das Offensichtliche zugleich das Falsche ist«, in: HLZ, Zeitschrift der
GEW Hessen, Nr. 9/10, 2011. www.gew-berlin.de/968 1161.php (letzter Zugriff am 20.02.2018).

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The Postcolonial Critic: Interviews, Strategies, Dialogues, London: Routledge.

Anmerkungen

Dieser Beitrag wurde erstmals verdéffentlicht in Ziese, Maren/Gritschke, Caroline (Hrsg.): Geflichtete und Kulturelle Bildung - Formate
und Konzepte flr ein neues Praxisfeld. Bielefeld: transcript, 2016.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Carmen Morsch (2018 / 2016): Refugees sind keine Zielgruppe. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/refugees-sind-keine-zielgruppe
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



https://www.gew-berlin.de/968_1161.php
http://www.transcript-verlag.de/978-3-8376-3453-2/gefluechtete-und-kulturelle-bildung
http://www.transcript-verlag.de/978-3-8376-3453-2/gefluechtete-und-kulturelle-bildung
https://www.kubi-online.de/artikel/refugees-sind-keine-zielgruppe
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

