ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Asthetische Praxis des Theaters als Intervention, Partizipation oder

einfach nur asthetische Erfahrung?
von Wolfgang Sting

Erscheinungsjahr: 2017

Stichworter:
Asthetische Erfahrung | Intervention | Partizipation | performative Kunst | soziale Kunst |
Theater | Theaterpadagogik | Applied Theatre

1. ,1 hate your western binary views*“

Intervention, Partizipation oder auch Transformation - groRe Begriffe mit einer originar politischen Agenda
haben Eingang in die Programme der kulturellen Bildung gefunden. Das ist nachvollziehbar, denn im Zuge
zunehmender Globalisierung, verbunden mit Migration, Digitalisierung, gesellschaftlicher Heterogenitat,
okonomischem Druck und allgemeiner Kontingenz verandern sich auch die Arbeitsbedingungen, Themen
und Strategien in allen kulturellen Arbeitsfeldern, und damit eben auch die Programme und Praktiken der
kulturellen Bildung.

Ausgehend von der Praxis des Theaters diskutiere ich die Frage, ob die asthetische Praxis den
programmatischen Formulierungen und Absichten eigentlich gerecht werden kann. Wenn die Programmatik
prominenter wird als die Praxis, besteht dann nicht die Gefahr der Uberfrachtung der Praxis? Was heiBt das
fur die konkrete Projektarbeit und Praxis der kulturellen Bildung?

Die Versprechen der kulturellen Bildung klingen machtig, die Programmatiken vollmundig. Das mussen sie
auch, denn nur so entfalten sie eine kulturpolitische Kraft. In der Betrachtung der konkreten asthetischen
Praxis ist ein differenzierterer Blick notwendig, um die Praxis nicht zu Uberfrachten, die Akteurinnen und
Akteure nicht zu Uberfordern und letztlich, um im Projekt realistische Anspriche im gemeinsamen
asthetischen Tun zu formulieren.

Mein Nachdenken uUber das Verhaltnis und die Kontexte von Programmatik und Praxis (insbesondere in der
Theaterpadagogik) - angeregt durch den Fragehorizont der fundierten Fachtagung der Bundesvereinigung
Kulturelle Kinder und Jugendbildung (BK]) , lllusion Partizipation - Zukunft Partizipation: (Wie) Macht
Kulturelle Bildung die Gesellschaft jugendgerecht(er)?” im Jahr 2015 - geht ganz unsystematisch auf drei
Impulse zurick:



e Die vehemente Aussage eines sudafrikanischen Kollegen ,,| hate your western binary views”, als ich
mit ihm daruber diskutierte, ob ein Theaterprojekt zum Thema HIV und Aids eher ein
gesundheitspolitisches, sozialpadagogisches oder kinstlerisches Projekt sei. Seine Kritik galt unserer
eurozentristischen Perspektive, die ihm oft vorschnell und unnétig in Gegensatzen und Hierarchien
denke (hier Politik - da Asthetik, hier PAdagogik - da Kunst). Im Sinne postkolonialer Kritik sei es
angesagt, Machtstrukturen und Deutungshoheit im (internationalen) akademischen Diskurs kritisch zu
hinterfragen. Auch im Feld der kulturellen Bildung, so meine Folgerung daraus, ist es sinnvoll, alle
Rahmenbedingungen zu reflektieren und zu kontextualisieren. Wer fordert was (z. B. Partizipation)
wozu? Und wer agiert im Praxisfeld wie (z. B. als Intervention) mit wem warum? Und wer finanziert
Projekte mit welchen Interessen? Wer ermachtigt wen was zu tun? Bevor man vorschnell in
Kategorien und vermeintliche Qualitatskriterien einteilt und urteilt, ist es ratsam, kultur und
theaterpadagogische Projekte als komplexe Einheiten zu sehen, die man nicht so einfach in Einzelteile
zerlegen kann. Sonst entsteht allzu schnell eine Hierarchie, was besser oder wichtiger sei: Kunst oder
Padagogik, das Asthetische oder das Politische, Prozess oder Produkt.

e Die Position und Argumentation des britischen Applied-Theatre-Forschers James Thompson (2011),
der nach jahrelangen Studien zu Theaterprojekten in Krisengebieten (in Sri Lanka und Ruanda) einen
Paradigmenwechsel ,from effects to affects” vorschlagt, da die Projekte mit programmatischen Zielen
Uberfrachtet waren und das genuine asthetische Erleben wie etwa , bewilderment and astonishment”
(Verwirrung und Erstaunen) verloren zu gehen drohte. Er pladiert vielmehr daflr, die asthetische
Praxis nicht primar tGber , effects”, also Wirkung und Lernziel auszurichten, sondern in ihrer
Bedeutung als asthetisches Ereignis zu fundieren.

e Die Lektire von Jacques Rancieres Text ,Der emanzipierte Zuschauer” (2015), der konstatiert, dass
der Zuschauer keineswegs als passiv zu betrachten sei, da Zuschauen ein aktiver Akt sei. So kritisiert
er zwei Grundannahmen zeitgendssischer Kunst, namlich, dass der Zuschauer aus seiner Passivitat
befreit werden muisse und dass die Thematisierung von gesellschaftlichen Missstanden etwa helfen
kénne, diese zu beseitigen. Aktuelle Spielformen der Kunst wie partizipative Projekte stellten nie die
Macht der Institution und der Kunstschaffenden in Frage, das Topdown-Prinzip bleibe bestehen, weil
vorbestimmt wird, wie man partizipieren solle.

Aus allen drei Impulsen spricht die Aufforderung, sich Programmatiken und Praktiken der Kiinste und
kulturellen Bildung genauer anzuschauen, kritisch zu hinterfragen und zu kontextualisieren: 1) Wer macht
was wozu, mit welcher Haltung und welchem Interesse? 2) Den Blick von den vermeintlichen Effekten
wieder auf die Affekte, die sinnlichen Potenziale der asthetischen Praxis zu richten.

Dabei ist vollig klar: Programmatiken und Programme sind wichtige kulturpolitische Instrumente, die der
Positionierung, Artikulation und Offentlichkeitsarbeit zentraler Konzepte und Aktivitdten dienen.
Programmatik und Praxis beziehen sich aufeinander, haben jedoch eine jeweils eigene innere
Handlungslogik.

2. Zentrale Begriffe: Partizipation, Intervention, asthetische Erfahrung

Partizipation als politischer Begriff bedeutet ,in demokratischen Staaten die freiwillige Beteiligung der
Blrgerinnen und Blrger am politischen Leben im weitesten Sinne” (bpb: 2017), um Entscheidungsprozesse
mitzugestalten, sei es durch Wahlen oder Mitarbeit in Parteien, Verbanden, Initiativen. Letztlich geht es



darum, was auch die Programme der kulturellen Bildung - bezogen auf den Bereich der Kunst und Kultur -
fordern, eine gleichberechtigte Teilhabe und aktive Mitgestaltung aller am sozialen und kulturellen Leben zu
ermdglichen. Projekte der kulturellen Bildung bieten viel faltige Partizipationsangebote und grade; auch das
NichtpartizipierenWollen muss moglich sein. Welche Beteiligungsoptionen und chancen sich ergeben, auf
der Basis welcher Voraussetzungen, ist jeweils offenzulegen.

Intervention im politischen Sinne meint das Eingreifen oder sich Einschalten von aulien in eine Situation
oder einen Konflikt. Intervention im klnstlerischen Bereich ist eine meist temporare Aktion im 6ffentlichen
Raum, mit dem Ziel, die 6ffentliche Wahrnehmung zu scharfen, zu provozieren und/oder auf kulturelle,
soziale und politische Fragen und Themen hinzuweisen (z. B. Aktionskunst, Graffiti, Flashmob, Smartmob).
Der Flashmob, ein Paradebeispiel fur interventionistische Kunst lebt von seiner Performativitat, die sowohl
far Performer wie Rezipientinnen Wirklichkeit schafft (vgl. Warstat et al. 2015). KUnstlerische Intervention
ist also eine Strategie des Eingreifens oder Unterbrechens 6ffentlicher Ordnungen und versteht sich nicht
als gesellschaftspolitisches Programm wie Partizipation.

Gleichwohl kann Partizipation auch als produktionsasthetische und performative Strategie eingesetzt
werden, um das Publikum anders anzusprechen oder Mitspielerinnen und Mitspieler einzubinden. Im
Bereich der szenischen Kinste gibt es inzwischen ein weites und ausdifferenziertes Spektrum an
partizipativen Formaten, die die Beteiligung oder Mitwirkung an kiinstlerischen Prozessen zulassen, oft an
Alltagsorten und mit Alltagsbezug (,Experten des Alltags”). Angefangen von der Anwesenheit (Koprasenz)
der Zuschauenden bei der AuffUhrung bzw. Aktion zur Aktivierung im und Mitgestaltung des kunstlerischen
Vorgangs, der Performance, bis hin zur Einbindung in den Produktionsprozess (z. B. Burgerbthne).

Asthetische Praxis im Theater meint alle Aktivitaten im kreativkinstlerischen Schaffensprozess:
Recherchieren, Forschen, Proben, Gestalten, Inszenieren bis zum Prasentieren eines Produkts in der
Aufflihrung. Asthetische Praxis verkérpert gleich zeitig immer einen Méglichkeitsraum; sie kann die
Moglichkeit zur Teilhabe, zu Lern und Bildungsprozessen erdéffnen, bestimmte Wirkungen sind aber nicht
zuzusagen.

Unter asthetischer Erfahrung ist grob gesprochen die sinnliche, leibliche Wahrnehmung zu verstehen, die
wir in der rezeptiven und produktiven Auseinandersetzung mit Kunst(prozessen), aber auch anderen
asthetischen Phanomen und Gegenstanden oder beim eigenen asthetischen Gestalten erleben. Eine
allgemeine Definition ist weder sinnvoll noch mdglich (vgl. Brandstatter 2012), noch kénnen hier
unterschiedliche Konzepte dazu reflektiert werden, da sich asthetische Erfahrungen als unmittelbare
Gegenwart ereignen und von unterschiedlichen Merkmalen und Bezigen begleitet werden kénnen:
Synasthesie und Leiblichkeit, Selbstzweck und Selbstbezliglichkeit, Selbstbezug und Weltbezug,
Eigenzeitlichkeit und Eigenraumlichkeit, Ding und Zeichencharakter, zwischen Differenz und Affirmation,
Reflexion und Erkenntnis (vgl. ebd.).

3. Asthetische Praxis des Theaters: Theater als Erfahrung und Bildung

Wenn Theater so als asthetischer und sozialer Kommunikations und Erfahrungsraum gefasst wird, dann
setzt sich Theaterpadagogik theoretisch und praktisch, klinstlerisch und padagogischdidaktisch mit der
Rahmung, Bereitstellung und Gestaltung dieser Raume und den darin mdglichen asthetischen und sozialen
Erfahrungen aus einander. Theaterpadagogische Projekte mit nichtprofessionellen Akteurinnen und



Akteuren erméglichen im szenischperformativen Handeln und Rezipieren vorrangig Wahrnehmungs, Spiel,
Gestaltungs und Ausdruckserfahrungen.

Die Einsicht, dass durch Theater Lern und Bildungsprozesse initiiert bzw. unter statzt werden, hat eine
lange Tradition (vgl. Sting 2013). Zahlreiche Wirkungsmodelle beschreiben die sozialen, bildenden oder
erkenntnisférdernden Potenziale von Theater, wie unter anderem Aristoteles’ Begriff der , Katharsis”,
Schillers Modell der ,,SchaubUhne als moralischer Anstalt”, Bertolt Brechts , Lehrstick” und sein
»dialektisches Theater”, Augusto Boals ,Theater der Unterdrickten” oder Antonin Artauds ,, Theater der
Grausamkeit”. Theaterpadagogische Konzepte heute fordern neben dem Theaterbesuch als
Rezeptionserfahrung das eigenaktive Theaterspielen als asthetische und performative Praxis, die vielfaltige
Selbst und Fremderfahrungen ermdglichen und somit Lern und Bildungsprozesse anstoRen kann. Dabei wird
die zentrale asthetische Wahrnehmungs und Lernkategorie im theatralen Kontext als Differenzerfahrung
bezeichnet (vgl. Hentschel 2000). Gemeint ist die im Spiel erfahrbare Differenz zwischen Spielenden und
Figur, zwischen Spielenden und Mitspielenden, zwischen privatem und 6ffentlichem Sprechen sowie
zwischen Alltag und Performance.

Die programmatischen Ziele der Theaterpadagogik haben sich in den letzten Jahrzehnten, nicht zuletzt
aufgrund der Entwicklung zur Medien und Inszenierungsgesellschaft, deutlich verandert. Wahrend
Theaterpadagogik in den 1970er Jahren als politische und padagogische Aufklarung zur gesellschaftlichen
und individuellen Emanzipation und in den 1980er Jahren als Chance zur Selbst, Interaktions und
Rollenerfahrung verstanden wurde, kam in den 2000er Jahren die asthetische Praxis, die Gestaltungs,
Inszenierungs und Kommunikationserfahrung in den Blick. Im Zuge dieser Entwicklung haben sich die
Begriffe der produktionsorientierten Theaterpadagogik und der performativen Theaterpddagogik etabliert.
Diese betonen die kollektive Arbeit einer Gruppe an einem kinstlerischen Produkt und zeichnen sich
dadurch aus, dass sie im und durch den Produktionsprozess fur alle Beteiligten Lernerfahrungen eréffnen,
die weit Uber das Produkt hinausreichen. Produktionsorientierte Theaterpadagogik umfasst den gesamten
Weg der kunstlerischen Arbeit, von der Auswahl und dramaturgischen Strukturierung des Materials, der Er
und Bearbeitung des Materials als Gruppenarbeit, den sozialen Interaktionen im Probenprozess bis zur
Gestaltung und Auffiihrung einer Inszenierung. Das Soziale ist vom Asthetischen nicht mehr zu trennen (vgl.
Sting 2013). Nur durch die asthetische Praxis ergeben sich, sozusagen beildufig die im Theaterspielen
angelegten Lernmoglichkeiten, wie Gestaltungs und Prasentationserfahrung, Selbst, Fremd und
Differenzerfahrung, Wahrnehmungs und Ausdrucksschulung. Inzwischen hat die vormals kontrovers
gefuhrte Debatte Uber Prozess oder Produktorientierung der Erkenntnis Platz gemacht, dass fur jeden Spiel
und Theatervorgang eine Vielzahl sozialer und asthetischer Prozesse und Produkte konstitutiv
zusammenwirken. In der Gewichtung von kunstlerischen und padagogischen oder sozialen Akzenten und
Zielen artikulieren sich die unterschiedlichen theaterpadagogischen Positionen und Ansatze (vgl.
Kurzenberger/Tscholl 2014).

Theater als soziale und kollektive Kunst

Weil der Arbeitsprozess im Theater, anders als bei den anderen Kinsten, durch eine intensive soziale
Kommunikation und meist kollektive Kollaboration gepragt ist, wird Theater als die soziale Kunst
bezeichnet. Als soziale Kunst qualifiziert sich ein Theaterprojekt in dreifacher Weise: durch die Arbeitsform
des gemeinsamen Machens (als soziales Lernen), durch die aufgegriffenen Themen und Interessen (als



sozialpolitisches Engagement) und durch die soziale Asthetik, die die beteiligten Spielerinnen und Spieler
zur 6ffentlichen Performance bringt (als dsthetische Kommunikation). Diese soziale Asthetik der
Theaterpadagogik aulBert sich in der jeweils eigenstandigen Ausdrucksform und kraft einer sozialen Gruppe
und Produktion. Durch die kunstlerische Bearbeitung wird das soziale Anliegen geformt und
kommunizierbar in der AuffiUhrung. Theater schafft und fordert eine zweifache Kommunikation: eine innere
Kommunikation der Spielerinnen und Spieler wahrend des Arbeitsprozesses und eine aulSere
Kommunikation mit dem Publikum durch die Verdéffentlichung des Arbeitsergebnisses.

Im Kontext kulturelle Bildung ist Theaterpadagogik heute zu verstehen als eine kUnstlerische Arbeit, aber
nicht - und das ist elementar - als eine eitle Kunst oder Imitation des Kunstbetriebs, sondern als eine
angewandte Kunst, die die beteiligten Spielerinnen und Spieler zum Handeln und Sprechen bringt, im Sinne
von Empowerment und Partizipation. Und daraus, falls Gberhaupt notwendig, ihre soziale und padagogische
Berechtigung bezieht. Nur durch die asthetische Praxis ergeben sich die beim Theaterspielen mdglichen
Lern und Bildungsprozesse. Theater kann so eine Schule des Sehens sein, aber mehr noch: auch eine
Schule des Sprechens, eine Schule des (Sich-) Zeigens und Befremdens, eine Schule des SichBegegnens
sowie letztlich eine Schule der Teilhabe an Kultur und Gesellschaft.

Das Theater als asthetische, soziale und kollektive Praxis vermittelt in seinen Arbeitsweisen also per se
Partizipationspraktiken. Auch wenn keine Partizipation, Intervention oder andere intendierten
programmatischen Ziele erfolgen oder verfolgt werden, schmalert das die Bedeutung der asthetischen
Praxis nicht. Denn diese wirkt situativ und individuell und erflllt keine normativen Zielsetzungen.

Theater als performative Kunst

Mit der Erweiterung des Theaterverstandnisses durch den performative turn in den Kultur und
Theaterwissenschaften und dessen Rezeption in Deutschland seit den 1990er Jahren haben sich die
zeitgendssische Theaterpraxis ebenso wie die Theaterpadagogik nachhaltig verandert (vgl. Sting 2013). Mit
seinem Werk ,Postdramatisches Theater” hat HansThiess Lehmann (1999) eine detaillierte
Bestandsaufnahme und Reflexion dieser neuen Theaterformen vorgelegt. Im Zuge dieser Entwicklung eines
performativen Theaterverstandnisses und entsprechender Theaterpraxen haben sich so die méglichen
Spiel und Inszenierungsformen wie auch die Themen, Inhalte, Anlasse und Orte theatralen und
performativen Aktionen ausdifferenziert und vervielfaltigt. Mit dem Stichwort ,,Einbruch des Realen” (ebd.)
wird herausgestellt, dass Themen, Fragen und Asthetiken des Alltags, des Sozialen, des Populédren und des
Urbanen, verbunden mit biografischen Bezigen und dem Spiel des Nichtperfekten, Eingang ins Theater
gefunden haben. Die hochkulturelle Geschlossenheit des dramatischen Schauspielertheaters wird
aufgebrochen. Das hat Auswirkungen auf alle Aspekte und Fragen des theatralen Produktionsprozesses.
Ganz unterschiedliche inter und transdiziplinare Arbeitskollektive aus Kinstlerinnen, Theatermachern,
Performerinnen bilden sich heraus unter Einbindung multimedialer, pop und alltagskultureller
Ausdruckqualitaten. Der andere und freie Umgang mit szenischen und theatralen Gestaltungelementen wie
Text, Sprache, Stimme, aber auch Raum, Zeit, Kérper und Medien ist kennzeichnend fur ein
nichtdramatisches und performatives Theaterverstandnis, eine ,Asthetik des Performativen” (FischerLichte
2004).



Performative Akte spielen in der Kunst, aber auch in vielen Alltagssituationen eine produktive
(bildungsrelevante) Rolle. Eine das Performative der asthetischen Praxis betonende Theaterarbeit geht von
der Annahme aus, dass die Erkenntnisse aus der performativen Wende auch im Kontext von (kultureller)
Bildung zur differenzierten Betrachtung und Einordnung von Lern und Bildungsprozessen von aktueller
Bedeutung sind. ,Der Begriff des Performativen bezeichnet in diesem Sinne den AuffUhrungscharakter von
Handlungen, die in Anwesenheit anderer, also 6ffentlich vollzogen wird.” (Ebd. 2005: 238) Damit werden
das dialektische Prinzip und das didaktische Potenzial des Performativen deutlich: Die subjektive
Handlungsebene und lust von Heranwachsenden geht einher mit einer offentlichverkérpernden und damit
notwendig objektivierenden Sicht auf das Dargestellte. Kulturelle Bildung mit Bezug zu den Theorien und
Praktiken des Performativen sieht und ermdéglicht Bildungsanlasse und angebote in der Bereitstellung von
Lern und Erfahrungsraumen, die im Theaterspiel bzw. in Momenten des Performativen somit sprachliche,
kdérperliche und subjekt und handlungsorientierte Aktivitdten und Inszenierungen anregen. Dabei geht es
primar um das phanomenale Geschehen, das aus und aufgefiuhrt wird.

»,Das Bildungspotential performativer Prozesse liegt in ihren kreativen und
wirklichkeitserzeugenden Momenten, die Dispositionen und Disponibilitaten der Beteiligten
hervorbringen kénnen. Im performativen Fokus wird der Begriff der Bildung erweitert; denn das
reflexive Potential der traditionellen Bestimmung des Begriffs wird beibehalten und um die
Bildungsprozesse erganzt, die nicht nur als kognitive, sondern auch als kérperliche, soziale,
situative und inszenierte Prozesse verstanden werden.” (Wulf/Zirfas 2006: 299)

Im Theatervorgang lassen sich die herausgestellten Ebenen nicht trennen, das Asthetische und
Performative braucht und bedingt das Soziale und Politische.

4. Theaterpadagogik und Applied Theatre

Der Begriff und das Arbeitsfeld des sogenannten Applied Theatre ist inzwischen auch in der
deutschsprachigen Theaterlandschaft angekommen (vgl. Warstat et al 2015). Bei der Durchsicht zentraler
Positionen im ,Applied Theatre Reader* (Prentki/Preston 2009) wird deutlich, dass der englische Uberbegriff
Applied Theatre, entstanden aus der Zusammenfuhrung unterschiedlicher theaterpadagogischer Kontexte
(Drama Education, Theatre in Education, Theatre in Social Fields), ein weites Arbeitsfeld meint, das
ubergreifend die Theaterarbeit mit nichtprofessionellen Akteurinnen und Akteuren in padagogischen,
sozialen und therapeutischen Zusammenhangen meint. Bei uns firmiert das unter ,Theaterpadagogik”.
Wichtig ist dabei, dass hier keine Hierarchie zwischen kunstlerisch und sozial oder padagogisch orientierten
Projekten pejorativ vorgenommen wird wie mitunter im deutschen Sprachraum. Bei allen Unscharfen im
Inhaltlichen, die ein solcher Containerbegriff mit sich bringt, und offensiven Versprechungen, welche
Wirkungen intendiert werden, sehe ich hier eine Chance, die letztlich unproduktive Hierarchisierung von
Projekten im Bereich der kulturellen und asthetischen Bildung aufzuheben. Das heil3t nicht, dass keine
kritische Reflexion in Bezug auf die Professionalitat und Substanz der Projekte und Macherinnen und Macher
erfolgen sollte, sondern dass eine vorschnelle Klassifizierung in hier Kunst und da Sozialprojekt nicht mehr
zeitgemag ist.

Applied Theatre als Praxiskonzept arbeitet mit klaren ethischmoralischen Absichtserklarungen und
normativen Setzungen, was Theater leisten kann. Da besteht eine groBe Nahe zu den programmatischen



Papieren der kulturellen Bildung. Applied Theatre betont aber immer das Und: Asthetisch und sozial,
kinstlerisch und padagogisch, Social Change und Transformation, Community Building und Empowerment.

5. Zwischen Programmatik und Praxis, zwischen Effekten und Affekten:
Asthetische Praxis als Erfahrungs- und Begegnungsraum

Im Zuge der Auflésung und Vermischung der klassischen Disziplinen und Kunst sparten wird auch fur den
Diskurs der Kunstvermittlung und kulturellen Bildung deutlich, dass die Trennung von hier Kunst und da
Padagogik nicht mehr produktiv sein kann. Kunstlerische, soziale und padagogische Anliegen und Projekte
kdnnen sich verbinden und entwickeln.

Programmatiken und Manifeste formulieren Ziele, Konzepte, Visionen, Strategien, Spiel und
Inszenierungsweisen, wie die Klnste Mensch und Gesellschaft verandern kénnen. Bertolt Brecht, Antonin
Artaud und Augusto Boal, um nur drei prominente Vertreter zu nennen, haben klnstlerische und
gesellschaftlichpadagogische Konzepte vorgelegt, die aufratteln und emanzipieren sollten.

Projekte und Aktionen des Theaters heutzutage arbeiten meist nicht nur nach Programmatiken, sondern
versuchen, situativ und kontextbezogen ihre Zielsetzungen und Arbeitsweisen zu entwickeln und
abzustimmen. Erst dann und so entwickeln sie ihre Kraft und ihr Potenzial.

Das Pladoyer ,,Mehr Kunst und mehr Padagogik” von Hajo Kurzenberger (2014: 129) mit Blick auf die
Projekterfahrung der Dresdner Burgerbuhne ist zukunftsweisend flr ein nicht mehr binares Verstandnis von
Theaterpadagogik und kultureller Bildung.

Angebote der kulturellen Bildung sind meiner Meinung nach immer als Méglichkeitsraume zu verstehen, die
asthetische Erfahrung oder die Erfahrungen der Teilhabe vermitteln kénnen, wobei der Vollzug oder Grad
von Teilhabe jeweils dem Subjekt Uberlassen bleibt.

Ein Grundprinzip der Padagogischen Aktion e. V. Minchen - einer der pragenden Initiativen im Feld der
Kulturpadagogik/kulturellen Bildung - in den 1980er Jahren war es, Spielraume zu schaffen, das heilst Raum,
Material und Kompetenz der Kulturpadagoginnen und padagogen zu verdichten und so einen offenen Spiel,
Experimentier, Gestaltungs und vielleicht Lernprozess anzuregen. Das Inszenieren von Raumen, das
Aufeinandertreffen unterschiedlicher Akteurinnen und Akteure, wie Kinder und Kinstlerinnen und Kiunstler,
und die sich darin und dadurch ergebenden Aktionen waren das offene und einladende kulturpadagogische
Prinzip. Die Inszenierungsformate reichten von der lockeren Aktion , Kunst und Krempel im Park* bis hin zur
ausdifferenzierten vierwdchigen ,Spielstadt MiniMinchen®.

Die Bedeutung der Kontinuitat und Nachhaltigkeit kultureller Bildungsprojekte ist bislang kaum erforscht.
Ein Projekt wie ,Hajusom®”, ein Ort transnationaler PerformanceKunst, das seit mehr als 15 Jahren in
Hamburg szenische performative Kunstprojekte mit jugendlichen Gefllchteten realisiert (Huck/Rreinicke
2014), zeigt genauso wie die von Bjorn Bicker (2016) geleiteten Projekte ,Urban Prayers” (Minchener
Kammerspiele) und ,,New Hamburg” (Schauspielhaus Hamburg), wie wichtig Langfristigkeit und Kontinuitat
fur die Nachhaltigkeit kultureller Bildung sind. Insbesondere, wenn die Projekte inter und transkulturell
angelegt sind, missen gemeinsame Begegnungsraume und formen erst vertrauensvoll entwickelt werden.



,Der Magnetismus, der all das zusammenhalt, ergibt sich aus der gemeinsamen Auseinandersetzung mit
Formen der Kunst, aus den sich dariber 6ffnenden Geflhlen und aus dem Raum, den wir teilen.” (Ebd.: 10)
Bei ,Hajusom” steht die asthetische Praxis (Training, Vermittlung, Projekte) im Zentrum als kontinuierliche
kollektive Arbeit. Dieses Arbeitsprinzip und zusatzliche gemeinsame Aktivitaten, wie Kochen, binden die
Jugendlichen als soziale Familie zusammen.

AbschlieBend ist eine Rickbesinnung auf das eigentliche Potenzial dsthetischer Praxis angebracht. In
meinen Ausfuhrungen wird das Potenzial der asthetischen Praxis des Theaters als soziale, kollektive und
performative Kunst herausgestellt. Dieses Potenzial ist in kultur und theaterpadagogischen
Zusammenhangen im institutionellen Kontext, zum Beispiel bei dem Modell der Blirgerblihne, aber auch in
der freien Szene, zum Beispiel bei ,Hajusom*”, vielfach belegt und sollte weiter vertiefend beforscht werden,
wie Arbeiten des Netzwerks Forschung Kulturelle Bildung zeigen (vgl. Fink et al 2015).

Die asthetische Praxis des Theaters hat sicher zahlreiche erfolgreiche Interventionsstrategien und
Partizipationsformate entwickelt, um die 6ffentliche Wahrnehmung zu gewinnen oder Lern und
Bildungschancen zu vermitteln. Aber letztlich sind die Teilhabe und Bildungsmaoglichkeiten immer
unmittelbar an die asthetische Praxis gebunden, mit ihrer Vielfalt und Komplexitat, die das Soziale und
Padagogische, ja auch das Politische bereits einschliel3en.

.From Effects to Affects” ist auch fur den Diskurs der kulturellen Bildung eine sinnvolle Perspektive. Was
hielRe das dann fur die Programmatik und fur die Praxis? Gleichzeitig ist eine kritische Reflexion der
jeweiligen Interessen in und an Projekten der kulturellen Bildung notwendig, eine Kontextualisierung aller
Rahmenbedingungen wird immer wieder notwendig sein. Eine aus dem postkolonialen Diskurs gewonnene
kritische Sicht ist hier hilfreich, um bestehende und latente Machtstrukturen und Hierarchien in Bezug auf
Finanzen, Status, Interessen und Bildung offenzulegen. Wer fordert was warum oder wozu, wie nachhaltig
und auf welcher Dialogebene?

So kontextualisiert und gerahmt kann die asthetische Praxis als Erfahrungs und Begegnungsraum immer
wieder neue Impulse an Projekte kultureller Bildung und an die Programmentwicklung geben.

Verwendete Literatur

Bicker, Bjorn (2016): Was glaubt ihr denn. Urban Prayers. Miinchen: Kunstmann.

Bundeszentrale fiir politische Bildung (bpb) (2017): Partizipation: www.bpb.de/politik/wahlen/
bundestagswahl2013mobil/168830/partizipation (letzter Zugriff am 27.02.2017).

Brandstatter, Ursula (2012): Asthetische Erfahrung. In: Bockhorst, Hildegard/Reinwand, Vanessa-Isabelle/ Zacharias, Wolfgang
(Hrsg.): Handbuch Kulturelle Bildung (174-180). Minchen: kopaed.

Fink, Tobias/Hill, Burkhard/Reinwand-Weiss, Vanessa-Isabelle (Hrsg.) (2015): Forsch! Innovative Forschungsmethoden flur die
Kulturelle Bildung. Minchen: Kopaed.

Fischer-Lichte, Erika (2004): Asthetik des Performativen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fischer-Lichte, Erika (2005): Performativitat/performativ. In: Dies./Kolesch, Doris/Warstat, Matthias (Hrsg.): Metzler Lexikon
Theatertheorie (231-242). Stuttgart: Metzler.

Hentschel, Ulrike (2000): Theaterspielen als asthetische Bildung. Weinheim: Deutscher Studien-Verlag.

Huck, Ella/Reinicke, Dorothea (Hrsg.) (2014): Masters of Paradise. Der transnationale Kosmos Hajusom - Theater aus der Zukunft.
Berlin: Theater der Zeit.

Kurzenberger, Hajo/Tscholl, Miriam (Hrsg.) (2014): Die Birgerbihne. Das Dresdner Modell. Berlin: Alexander.

Lehmann, Hans-Thies (1999): Postdramatisches Theater. Frankfurt/M.: Verlag der Autoren.

Prentki, Tim/Preston, Sheila (Hrsg.) (2009): The Applied Theatre Reader. New York: Routledge.

-8-


http://www.bpb.de/politik/wahlen/

Ranciére, Jacques (2015): Der emanzipierte Zuschauer. 2. Aufl. Wien: Passagen.

Sting, Wolfgang (2013): Theater. In: Braune-Krickau, Tobias/Ellinger, Stephan/Sperzel, Clara (Hrsg.): Handbuch Kulturpadagogik fur
benachteiligte Jugendliche (673-686). Weinheim/Minchen: Beltz.

Thompson, James (2011): Performance Affects. Applied Theatre and the End of Effect. Hampshire: Palgrave Macmillan.

Warstat, Matthias/Heinicke, Julius/Kalu, Joy Kristin/Mébius, Janina/Siouzouli, Natascha (Hrsg.) (2015): Theater als
Intervention. Politiken asthetischer Praxis. Berlin: Theater der Zeit.

Wulf, Christoph/Zirfas, Jorg (2006): Bildung als performativer Prozess - ein neuer Fokus erziehungswissenschaftlicher Forschung.
In: Fatke, Reinhard/Merkens, Hans (Hrsg.): Bildung Uber die Lebenszeit (291-307). Wiesbaden: Springer.

Anmerkungen

Dieser Beitrag wurde angeregt durch den Fragehorizont einer Fachtagung der Bundesvereinigung Kulturelle Kinder und Jugendbildung
(BKJ) mit dem Titel: ,lllusion Partizipation - Zukunft Partizipation: (Wie) Macht Kulturelle Bildung die Gesellschaft jugendgerecht(er)?“
im Jahr 2015. Tom Braun und Kirsten Witt haben 2017 im kopaed-Verlag einen gleichnamigen Sammelband zur BKJ-Tagung
herausgegeben. Die selbstkritischen Reflexionen von Uber 20 namhaften Autorinnen und Autoren zu Partizipation als Grundlage von
Teilhabe, Mit- und Selbstbestimmung im Praxisfeld der Kulturellen Bildung finden Sie hier: Tom Braun/Kirsten Witt (Hrsg.) (2017):
Llllusion Partizipation - Zukunft Partizipation: (Wie) Macht Kulturelle Bildung die Gesellschaft jugendgerecht(er)?“

Zitieren

Gerne dirfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Wolfgang Sting (2017): Asthetische Praxis des Theaters als Intervention, Partizipation oder einfach nur &sthetische Erfahrung?. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetische-praxis-des-theaters-intervention-partizipation-oder-einfach-nur-aesthetische
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



http://www.kopaed.de/kopaedshop/?pid=1069
http://www.kopaed.de/kopaedshop/?pid=1069
https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetische-praxis-des-theaters-intervention-partizipation-oder-einfach-nur-aesthetische
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

