ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Prozesse der Politik und Hierarchisierung von Wissen in der
kulturellen Bildung

Eréffnungsvortrag bei der Jahrestagung der Wissensplattform Kulturelle Bildung Online zum Thema
~Wissensformen Kultureller Bildung - Differenz, Deutungsmacht und Transfer zwischen Kiinsten,
Wissenschaft und padagogischer Praxis“ am 26.4.2017 in Wolfenbduttel.

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2017

Stichworter:
Wissen | Wissenstheorie | Wissen der Kunste

Vorbemerkung

Das Konzept der Wissensgesellschaft hat sich in den letzten Jahren als Beschreibung unserer modernen
Gesellschaft verbreitet. Von seinem sachlichen Kern her geht es dabei darum, dass die traditionelle
Industriegesellschaft an Relevanz verloren hat und nunmehr Bereiche, die mit Wissen im weitesten Sinne zu
tun haben, im Vordergrund stehen. Es wurden unterschiedliche Konzepte von Wissensgesellschaft
entwickelt, wobei die Bedeutung dieses Konzeptes neben unterschiedlichen wissenschaftlichen Zugriffen
vor allen Dingen in der Politik eine zentrale Rolle spielt. So ist die Rede von einer Wissensgesellschaft heute
wesentlich 6konomisch konnotiert, wobei es enge Beziehungen zu einer neoliberalen Ausrichtung der
Wirtschaftspolitik gibt (vgl. etwa Engelhardt/Kajetzke 2010 sowie aus einer kritischen Perspektive
Brichert/Resch2002).

Obwohl die ,,Wissensgesellschaft” zu den aktuellen soziologischen Zeitdiagnosen der modernen
Gesellschaft gehért, kann man die Rolle des Wissens und des Umgangs mit Wissen auch in friheren
Gesellschaftsformen untersuchen. Dies soll im Folgenden am Beispiel der ersten Kapitel im ersten Buch
Moses des Alten Testamentes geschehen. Dabei werde ich versuchen, am Beispiel dieser Erzahlung einige
systematische Aspekte dieser frihen Wissensgesellschaft zu entwickeln.

Ein erster Aspekt ist bereits ein wissenschaftsmethodischer: Im Rahmen einer historisch-systematischen
Analyse eines bestimmten Sachverhaltes - hier: dem Umgang mit Wissen - versucht man, in bestimmten
historischen Situationen Aspekte zu finden, die flr eine systematische Beschreibung des Sachverhaltes
relevant sind.



Teil 1: Das , Paradies" als Wissensgesellschaft

Bekanntlich schuf Gott Himmel und Erde, er schuf den Tag und die Nacht, er schuf die Meere und das Land
und die Tiere, die im Wasser, an Land und in der Luft lebten (alles 1. Buch Moses: 1,1ff.). Am letzten Tag
schuf er den Menschen (,ihm zum Bilde"), nannte ihn Adam und schuf aus seiner Rippe als seine Begleiterin
Eva. Uber die Lebensweise der beiden wird nicht viel gesagt. Offenbar arbeitet Adam auf dem Felde, wobei
beide vegetarisch leben. Denn erst zu einem spateren Zeitpunkt erlaubt Gott den Menschen, Fleisch zu
essen.

Eine weitere systematische Frage besteht darin, woher wir diese Informationen beziehen. Es geht um das
Alte Testament der Bibel, wobei man berlcksichtigen muss, dass eine schriftliche Uberlieferung erst zu
einem Zeitpunkt eintrat, als es schon zahlreiche miindliche Uberlieferungen gegeben hat. Man muss daher
fragen, wie zuverlassig die Quellen sind: Eine Kritik der Quellen ist Standard eines wissenschaftlichen
Vorgehens (zweiter Aspekt).

Als ausgesprochen wichtiges Lebewesen in diesem Paradies muss die Schlange gesehen werden. Diese war
»~wichtiger als alle Tiere auf dem Felde” (1. Buch Moses: 3,1). Sie verfuhrte Eva dazu, von dem Baum der
Erkenntnis zu naschen, was Gott zuvor ausdricklich verboten hat.

Auch dies ist in systematischer Hinsicht hochrelevant: Das Paradies ist offensichtlich kein rechtsfreier
Raum, es gibt jemanden, der in der Lage ist, Verbote auszusprechen, es gibt Verbote und damit Regeln des
Zusammenlebens (dritter Aspekt), es gibt - in bildungssoziologischer Hinsicht - mit dem Verbot, von den
Frichten des bestimmten Baumes zu essen, auch ein Bildungsmonopol, das in diesem Falle Gott innehat (
vierter Aspekt). Francis Bacon formulierte spater: Wissen ist Macht, was zur Folge hatte, dass man sich sehr
genau Uber die Verteilung des Wissens Gedanken machte.

In systematischer Hinsicht ist zudem interessant, dass man die Verfihrung von Eva durch die Schlange als
Verfuhrung zum Wissen auffassen kann, also als spezifischen padagogischenr Akt (fiinfter Aspekt). Dass
diese Verfuhrung funktioniert hat, hat offensichtlich mit einer anthropologischen Grundbedingung zu tun:
Die Schlange konnte sich namlich als Padagogin sowohl auf die Neugierde von Eva als auch auf deren
Widerstandigkeit berufen. Die Neugierde zeigt sich darin, dass Eva der Verfihrung erlag. Die
Widerstandigkeit wiederum zeigt sich darin, dass sie es wagt, gegen ein klares Verbot zu verstoRen: Eva
kann als erste betrachtet werden, die das Bildungsmonopol durchbricht (sechster Aspekt). Die Schlange
muss zudem als ausgesprochen erfolgreiche Padagogin betrachtet werden, da sie mit ihrem
Verfuhrungsversuch Erfolg hat.

Als nachster Schritt GUberzeugt Eva Adam davon, ebenfalls von dem Baum zu naschen. Auch dies ist in
systematischer Hinsicht interessant: Es geht um das Teilen von Wissen, denn offenbar macht geteiltes
Wissen Spald und ist die Basis eines sozialen Zusammenhangs (siebter Aspekt). Eva kann ihr Wissen umso
leichter teilen, als es sich bei Wissen um eine spezielle Ressource handelt: Diese wird bei einer Aufteilung
nicht weniger (achter Aspekt).

Auch der Gegenstand des Wissens ist interessant: Es geht um die Erkenntnis der Nacktheit. Diese
Erkenntnis zieht ein Handeln von Adam und Eva nach sich: Sie produzieren Kleidung. Wissen bleibt also
nicht folgenlos bloR im Kopf, sondern es hat Handlungen zur Folge (neunter Aspekt). Diesen Handlungen



liegt eine Scham uber die Nacktheit zu Grunde, so dass man bereits jetzt bilanzieren kann: Wissen hat eine
moralische Dimension, es hat eine politische und rechtliche Dimension, Wissen ist zudem verbunden mit
einer spezifischen Lebensweise (zehnter Aspekt).

Gott hat dieses Ubertreten seiner Regeln nicht hingenommen, er hat vielmehr drakonische Strafen
ausgesprochen. In systematischer Hinsicht bedeutet dies: Wissen kann gefahrlich sein (elfter Aspekt). Man
riskiert etwas, wenn man etwas wissen will, sodass in der Tat die Uberlegung rational ist, (iber bestimmte
Dinge vielleicht besser kein Wissen haben zu wollen (zwélfter Aspekt).

In einer theologischen Perspektive wiederum kann man sich fragen, wieso Gott Gberhaupt einen solchen
Baum in das Paradies stellt, wenn er nicht haben will, dass davon gegessen wird. Eine oft zu hérende
Antwort besteht darin, dass der Mensch (aufgrund der Ebenbildlichkeit Gottes) mit einem freien Willen
ausgestattet ist, der wiederum die Mdéglichkeit eines selbstbestimmten Lebens bietet. Selbstbestimmt
Entscheidungen zu treffen bedeutet aber auch, Fehler machen zu kénnen. Es hat also etwas zu tun mit der
Verantwortung sowohl flir das Leben in der spezifischen Gemeinschaft (die paradiesische Form wird namlich
von Gott als eine StrafmalBnahme sofort beendet) als auch fiir das eigene Leben. Ich muss also stets
entscheiden, was ich Uberhaupt worlber wissen will (13. Aspekt).

Zu den vielfaltigen Strafen, die Gott ausspricht, gehért nicht nur, dass die Schlange nunmehr kriechen muss
(offenbar bewegte sie sich vorab auf Beinen, entgegen vielen klassischen Darstellungen der paradiesischen
Situation). Adam muss im SchweilSe seines Angesichts nunmehr Landwirtschaft betreiben und Eva muss
ihre Kinder unter Schmerzen gebaren. Zudem wird eine Todfeindschaft zwischen Mensch und Schlange
zementiert: Die Schlange kann den Menschen beillen, der Mensch wiederum kann diese zertreten.

Hier wird deutlich, was in der Etymologie von Arbeit (insbesondere in der franzdsischen Sprache) ganz klar
zum Ausdruck kommt: die Herkunft des Begriffs der Arbeit aus dem Begriff der Folter. Immerhin wird durch
die neuen Hindernisse, die die landwirtschaftliche Arbeit nunmehr mit sich bringt, neues Wissen
erforderlich. Man kann daher den Ausstol§ aus dem Paradies als Beginn von ,,Kultur” verstehen, wenn Kultur
bedeutet, dass der Mensch die Welt nach eigenen Bedirfnissen einrichtet. Bei dieser Welteroberung stellt
der Mensch aber fest, dass er die meisten Dinge, mit denen er es zu tun hat, noch nicht kennt. Auch dies
lasst sich systematisch formulieren: Wissen generiert Nichtwissen, Wissen und Nichtwissen sind also
keineswegs ein Null-Summen-Spiel, vielmehr ist das Nichtwissen umso grolRer, je groBer das Wissen wird (
14. Aspekt). Es gibt zudem unterschiedliche Gegenstande, Uber die Wissen gebraucht wird: Es geht um
Wissen Uber die Natur, es geht um moralisches und juristisches Wissen Gber Regeln und Gesetze, es geht
um das soziale Wissen uUber die Partner, und nicht zuletzt geht es auch um Wissen Uber sich. All dies erfasst
ein Bildungsbegriff, so wie er spatestens seit Humboldt im Gesprach ist: Bildung als bewusste Beziehung zu
sich, zur Welt, zur Geschichte, zu Kultur und zum Sozialen. Dies ist deshalb nicht verwunderlich, weil Kultur
als objektive Seite von Bildung und Bildung als subjektive Seite von Kultur betrachtet werden kann. Wenn
also der Ausstols aus dem Paradies der Beginn von Kultur ist, dann ist dies zugleich auch der Beginn von
Bildung (15. Aspekt).

Kommen wir zurlck zu der Frage, woher Uberhaupt dieses Wissen Uber Adam und Eva stammt. So gibt es
heute Milliarden von Menschen, die den Formulierungen der Bibel folgen. Es gibt aber auch Milliarden von
Menschen, die der Darstellung in der Bibel nicht glauben. Diese Zweifel an dem Realitatsgehalt der Bibel
sind durchaus berechtigt, wenn man sich etwa die Geschichte dieses spezifischen Buches anschaut. Es geht



um Narrationen und Uberlieferungen, von denen man weiR, dass sie grundsatzlich problematisch sind. Man
weils, dass der Textumfang der Bibel standig revidiert wurde, es fanden Konzile statt, in denen immer
wieder erneut festgelegt wurde, was nunmehr kanonische und akzeptierte Texte seien und welche Texte
aufgrund nachgewiesener Falschungen ausgeschlossen werden mussen: Es geht um Prozesse der
Anerkennung (16. Aspekt). Zudem geht es um die Grundsatzfrage, in welcher Weise Glaube und Wissen
zusammenhangen.

Offenbar ist es moglich, dass Glaube und Wissen im Menschen in harmonischer Eintracht nebeneinander
zusammenliegen. So gibt es prominente Naturwissenschaftler wie Carl Friedrich von Weizsacker, Werner
Heisenberg oder Max Planck, die sich in hohem MafRe um die Entwicklung von Wissenschaft verdient
gemacht haben, die aber zugleich glaubige Christen waren. Es gibt Teilhard de Chardin, einen katholischen
Biologen, der versucht hat, den Katholizismus mit der Evolutionstheorie zu verséhnen. Es gibt also
zumindest zwei Wahrheiten, die Wahrheit des Glaubens und die Wahrheit des Wissens. Informiert man sich
Uber diese Frage etwas ausflhrlicher, so wird man damit konfrontiert, dass in der Erkenntnis- und in der
Wissenschaftstheorie eine Fulle von Wahrheitstheorien und Wahrheitskriterien existieren, die nicht
miteinander kompatibel sind.

Eine Mdglichkeit, die am Beispiel der Geschichte von Adam und Eva entwickelten systematischen
Dimensionen in einem philosophischen Interesse in einen systematischen Zusammenhang zu bringen, ist
die Philosophie der symbolischen Formen von Ernst Cassirer (1990). Cassirer beschreibt, dass der Mensch
unterschiedliche Formen der Welt- (und Selbst-) Verhaltnisse entwickelt, namlich Wissenschaft und Technik,
Okonomie und Politik, Sprache, Kunst, Religion und Mythos. All diese Modi der Weltwahrnehmung und
Weltgestaltung sind notwendig, sie erfassen jeweils die Welt als Ganzes, aber jeweils unter einem
spezifischen Blickwinkel (Cassirer spricht von einem Brechungsindex). Die Funktion all dieser symbolischen
Formen ist die gleiche: Es geht darum, Ordnung in der Welt zu schaffen, es geht um Weltdeutung und
Welterkenntnis, und dies jeweils in der praktischen Absicht, das Handeln zu orientieren. Es geht um die
Konstruktion einer Sinnhaftigkeit, weil offenbar der Mensch anthropologisch so beschaffen ist, dass er
seinem Sein in der Welt einen Sinn verleihen muss.

Fazit von Teil 1: Das Beispiel des Paradieses hat gezeigt ...

1. ,Wissen” hat viele Dimensionen jenseits von wahr und falsch: namlich erkenntnistheoretische,
wissenschaftstheoretische, politische, soziale, moralische, historische, religiose und mythologische,
historische etc. Aspekte.

2. Wissen hat es mit der Frage von Anerkennung zu tun. Das bedeutet:

Wissen ist kontextabhangig, Wissen ist mdglicherweise nur das, was man dafur halt.

4. Wissen hat eine anthropologische Basis: Neben der Fahigkeit, Wissen zu generieren, geht es um
Neugierde, Emotionalitat, Moral und Asthetik. Wissen ist also keineswegs nur eine kognitive
Erscheinung.

5. Wissen ist politisch. Wissen hat es mit Macht zu tun, ganz so wie es Francis Bacon im 17. Jahrhundert
und Karl Liebknecht im spaten 19. Jahrhundert formuliert hat: Wissen ist Macht. Dies ist auch der
Grund dafur, dass man mit der Verteilung von Wissen vorsichtig umgeht: Mit der Entstehung von
Wissen entsteht auch das Bildungsmonopol (Alt 1973).

w



6.

10.

Wissen schlieRt Nichtwissen ein. Es geht um das Wissenwollen, es geht aber auch darum, nicht alles
wissen zu kénnen, es geht darum, vielleicht besser auch nicht alles wissen zu wollen, nicht alles
wissen zu durfen. Letzteres wird etwa mit der Unterteilung in exoterisches und esoterisches Wissen
erfasst. Dies lasst sich schon in einem frihen Beispiel bei dem Sektengrinder und -fuhrer Pythagoras
in Stditalien feststellen. Seine Ontologie basierte darauf, dass sich alles in Brichen ganzrationaler
Zahlen darstellen lieBe. Sein berGUhmtestes Beispiel ist der Monocord, bei dem man zeigen kann, dass
die Tonhéhe abhangt ist von der Lange der Saite. Pythagoras trennte allerdings sehr stark das
Wissen, das die Pythagoraer in padagogischer Absicht weitergaben, von dem Wissen, das nur ein
innerer Kreis seiner Sekte kennen durfte. Insbesondere betraf dies die Situation, dass man herausfand
(eben durch den Satz des Pythagoras), dass die Lange der Diagonale eines Quadrates mit der
Seitenlange eins, namlich die Wurzel aus zwei, sich nicht als Bruchzahl ganzrationaler Zahlen
darstellen lasst. Damit bricht das gesamte philosophische Weltbild von Pythagoras zusammen und
deshalb versuchte man, dies geheim zu halten. Letztlich ist dies nicht gelungen und es gibt
abenteuerliche Geschichten dartber, wie ein Verrater dieses Wissen der AuBenwelt Uber eine
abenteuerliche Flucht mitgeteilt hat.

. Manchmal genlgt die Behauptung von Wissen. Man erinnere sich an Schamanen und Priester von

Stammen, die behaupteten, sehr genau zu wissen, wie man sich die jeweiligen Gotter gewogen
machen kann. Dazu war die Kenntnis umfangreicher und komplizierter Rituale notwendig, was
wiederum die Forderung zur Folge hat, dass diese Priester und Schamanen von der taglichen Arbeit
freigestellt werden missten. Man denke etwa auch an das umfangreiche Wissen, das professionelle
Astrologen oder im Mittelalter Vertreter der Alchemie und der schwarzen Kinste beherrschen
mussten. Kurz: Es kann auch eine hohe Expertise in zweifelhaften Feldern geben.

. Man kann die Punkte 1-7 so zusammenfassen, dass zu dem Wissen auch ein Wissen Uber das Wissen,

also Meta-Wissen gehéren muss. Wissen muss selbstreflexiv sein, wenn es als Wissen anerkannt
werden soll. Dies macht letztlich auch den Unterschied zwischen Information und Wissen aus.

. Auf der Basis unterschiedlicher Wahrheitskriterien muss man von einer grundsatzlichen strukturellen

Unsicherheit im Umgang mit Wissen ausgehen. Eine manipulative Nutzung ist nie ausgeschlossen,
wie man etwa an dem Terminus ,alternativer Fakten” (also eigentlich: glatten Ligen) im Kontext des
neuen amerikanischen Prasidenten sehen kann. So fragt das Time-Magazin in seiner Ausgabe vom
3.4.2017: Is Truth Dead?

Insbesondere muss man sehen, dass Wissen moglicherweise ein Haltbarkeitsdatum hat mit der Folge,
dass es ein Recht auf Irrtum geben muss. Behauptungen und Aussagen miuissen korrigierbar sein und
Handlungen, die darauf basieren, missen rickgangig gemacht werden kénnen

Teil 2: Einige Probleme

1. Anmerkungen zur philosophischen Dimension von Wissen

Ein Philosoph, der interessante Hinweise zum Umgang mit Wissen gegeben hat, ist zugleich einer der
schillerndsten Gestalten in der Geschichte der Philosophie. Er musste mehrfach die Universitat wechseln,
weil er Skandale provoziert hatte. Er wechselte 6fter seine Religion und er hatte einen gewissen Hang dazu,
um verheiratete Frauen - auch von Kollegen - (oft mit Erfolg) zu werben. Es geht um Max Scheler, einem
der Begrunder der philosophischen Anthropologie. In unserem Kontext ist das Buch ,Wissensformen der
Gesellschaft” (zuerst 1926) interessant, in dem er die folgende Dreiteilung vorschlagt:



e Leistungs- und Herrschaftswissen (in Bezug auf die Natur)
e Bildungswissen (in Bezug auf die Ausformung der Persdnlichkeit)
e Erlésungs- und Heilswissen (im Hinblick auf die religiése Dimension des Lebens).

Auf die eingangs formulierten Hinweise auf Max Schelers abenteuerliches Leben komme ich spater zurtck.

Eine weitere relevante Unterscheidung betrifft Professionswissen, Alltagswissen und Laienwissen. Jede
dieser Wissensformen ist notwendig und wird praktiziert, jede hat allerdings auch eine bestimmte
Problematik. So kann Professionswissen, Gber das Experten verfligen, dazu fihren, dass demokratische
Handlungsweisen zugunsten einer Expertokratie abgebaut werden.

Man kann zudem theoretisches, historisches und praktisches Wissen unterscheiden. Es gibt die
Unterscheidung von explizitem und implizitem Wissen. Bei implizitem Wissen kann man zwar auch an das
Wissen denken, das der Mensch durch das Handeln in bestimmten Situationen inkorporiert hat (was in der
Terminologie von Pierre Bourdieu zu einem bestimmten Habitus fihrt). Insbesondere kénnen und mussen
sich Menschen, die beruflich mit ihrem Kérper arbeiten, auf dieses inkorporierte Wissen verlassen, das
quasi automatisch in bestimmten Handlungssituationen zur Verfligung steht.

Ein solches inkorporiertes Wissen gibt es allerdings auch als Wissen der Dinge. Dies hat schon sehr frih
Marx im Anschluss an Hegel erldutert, namlich mit der These der Aneignung und Vergegenstandlichung.
Der Mensch vergegenstandlicht seine geistigen Krafte in der Gestaltung seiner Umwelt, weswegen Marx
etwa von der Industrie als aufgeschlagenem Buch menschlicher Wesenskrafte spricht. Menschen eignen
sich wiederum dieses Wissen, das in den Dingen inkorporiert ist, an durch einen tatigen Umgang mit diesen
Dingen. Dies ist ein wesentliches padagogisches Prinzip, das offenbar im Moment in der Padagogik unter
dem Label ,Wissen der Dinge" neu entdeckt wird (vgl. Fuchs 2017).

Oben wurde bereits die Vielfalt von Wahrheitstheorien angesprochen. So ist es eine Theorie und ein
Kriterium der Wahrheit, dass das Wissen in seiner Anwendung funktioniert (dies liegt etwa dem
Instrumentalismus des amerikanischen Pragmatismus - John Dewey - zugrunde). Wissen wird Wahrheit
zugesprochen, wenn es in einem sozialen Kontext akzeptiert wird. Dies ist die sogenannte Konsenstheorie
von Wahrheit. Wissen wird gelegentlich nur von bestimmten Gruppen von Menschen akzeptiert, von
anderen allerdings abgelehnt. Man erinnere sich etwa an den Positivismusstreit in der deutschen Soziologie
zwischen Adorno und Popper, die sich wechselseitig absprachen, mit ihren jeweiligen Erkenntnisweisen
wissenschaftliches Wissen zu produzieren.

Es gibt gewisse GUtekriterien wissenschaftlichen Wissens: Es sollte allgemeinglltig sein, es gibt eine Beleg-
und Beweispflicht, wobei es auch hier unterschiedliche Verfahren gibt (etwa induktives oder deduktives
Vorgehen). Es gibt die bekannten Gultekriterien empirischer Forschung (Objektivitat, Reliabilitat, Validitat).
Es gibt den Vorschlag von Karl Popper, bei Hypothesen und Behauptungen nicht Belege flr ihre Richtigkeit
zu suchen, sondern zu versuchen, sie zu widerlegen (Fallibilismus). Man erinnere sich an die Erkenntnis des
Naturwissenschaftshistorikers Thomas Kuhn, der auch im Hinblick auf naturwissenschaftliche Theorien
zeigte, dass diese kein allgemeingultiges und ewiges Wissen produzieren, sondern dass es auch hier
Paradigmen gibt, die sich im Laufe der Zeit verandern kdnnen. Paradigma lasst sich etwas salopp mit dem
Begriff der Mode Ubersetzen, wobei es wichtig ist, dass diese Paradigmen selbst dann weiterleben, wenn sie
Uberzeugend als falsch nachgewiesen wurden.



All diese Aspekte (und viele mehr) wird man berucksichtigen mussen, wenn man nunmehr systematisch
Uuber das , Wissen der Kunste” nachdenkt. Insbesondere geht es darum, inwieweit das Wissen und speziell
asthetische Wert- und Geschmacksurteile Allgemeingultigkeit beanspruchen kénnen. Genau dies war etwa
eine der Hauptfragen in Kants Kritik der Urteilskraft (1974). Denn auch er dachte sehr lange Zeit, dass man
uber Geschmack nicht streiten kénne (eben weil er bloB individuelle Urteile ausspricht). Vor diesem
Hintergrund sind zwei seiner Ansatze interessant: zum einen die EinfUhrung eines sensus communis
aestheticus, also eines asthetischen Gemeinsinns, der insofern wirksam wird, als bei jedem individuellen
asthetischen Urteil quasi im Hintergrund im Subjekt asthetische Urteile der Gemeinschaft als Reflexionsfolie
dienen (ebd.: § 40). Und eine zweite Schlussfolgerung von Kant ist wichtig: Asthetische Urteile
unterscheiden sich namlich dadurch von den apodiktischen Urteilen in der Wissenschaft, dass sie lediglich
ein Angebot darstellen mit der Bitte, das jeweilige Urteil zu GUbernehmen (§§ 1 bis 6).

2. Zur soziologischen Dimension von Wissen

Bereits bei den Hinweisen auf die Feststellung von Bacon (,,Wissen ist Macht”) wurde deutlich, dass die
Frage des Zugangs zu und der Verteilung von Wissen eine hohe Relevanz hat. Dies gilt insbesondere in der
Padagogik, in der immer wieder entschieden werden muss, wer welches Wissen in welchen
Bildungseinrichtungen vermittelt bekommen soll. Die revolutionare Forderung des Zeitgenossen von Francis
Bacon, Johann Comenius, Mitte des 17. Jahrhunderts, dass man namlich alle alles lehren solle, ist bis heute
ein schoner Traum geblieben. Man hat vielmehr ein mehrgliedriges Schulsystem eingerichtet, bei dem
schon strukturell eine Aussortierung von Bevdélkerungsgruppen im Hinblick auf zu vermittelndes Wissen
vorgenommen wird.

Im Kontext der obigen Erwahnung von Max Scheler habe ich auf seine abenteuerliche Biografie
hingewiesen. Man kann zu Recht fragen, ob diese Hinweise Uberhaupt notwendig waren, um seine
systematischen Erkenntnisse im Hinblick auf Wissen zu prasentieren. Eigentlich ging es bei diesen
Informationen doch nur um Klatsch und Tratsch. Mit den Worten von Bourdieu (1987) kann man hier von
legitimen und illegitimen Wissen sprechen: Man kann zum einen fragen, welches Wissen in speziellen
Kontexten nétig und welches Uberflissig ist, man kann zudem fragen, welches Wissen, Uber das man
verflgt, in welchen Kontexten Uberhaupt mitgeteilt werden darf. So ist es durchaus verpdnt, sich bei einer
Vernissage experimenteller Kunst, die traditionellerweise nur von bestimmten Gruppen der Bevélkerung
besucht wird, lautstark und ausfihrlich Gber das Ergebnis des letzten Formel-1-Rennens oder lber die
aktuelle Bundesligatabelle zu auRern.

An dieser Stelle hilft auch ein Hinweis auf den Hamburger Englisch-Professor Dietrich Schwanitz. Zur
Erinnerung: Dieser hat unter anderem den Roman Campus geschrieben, der mit Heiner Lauterbach in der
Hauptrolle verfilmt wurde. Heiner Lauterbach war seinerzeit liiert mit Jenny Elvers, die wiederum eine
Liaison mit einem Teilnehmer aus der ersten Staffel von Big Brother hatte, was Heiner Lauterbach nicht
begeisterte. Auch hier ist die Frage: Ist das notwendiges Wissen oder ist es nicht vielmehr ein Beispiel fur
ein - in unserem Zusammenhang - vollig illegitimes Wissen. Dietrich Schwanitz hat namlich neben dem
Roman Campus auch das in hoher Auflage verkaufte Buch ,Bildung - alles was man wissen muss*”
geschrieben. Dieses enthalt im ersten Teil eine Art Kanon von Wissenselementen aus verschiedenen
Bereichen, die Schwanitz flr unverzichtbar hielt. Im zweiten Teil wiederum gibt er eine Art
Gebrauchsanweisung fUr dieses Wissen und erklart ganz praktisch den Unterschied zwischen legitimem und



illegitimem Wissen. Genau aus diesem Grunde halte ich die oft sehr harte Kritik, die seinerzeit von
Padagogen gegenlber diesem Buch von Schwanitz geduRert wurden, fir ungerechtfertigt.

Diese Begrifflichkeit von legitimem bzw. illegitimem Wissen hat insbesondere Bourdieu im Hinblick auf die
Klnste untersucht. Man erinnere sich: In der Theorie von Bourdieu geht es darum, dass die Klnste neben
allen mdglichen Funktionen auch die Funktion der Segmentierung der Gesellschaft durch spezifische
asthetische Praferenzen haben. Sage mir, was du kulturell tust, und ich nenne dir deinen Platz in der
Gesellschaft, so lielSe sich diese Kultursoziologie zusammenfassen. Bourdieu war in seinen jungen Jahren
Ethnologe in Nordafrika und hat seine Arbeit mit vielen Fotos dokumentiert, die immer wieder in
Ausstellungen gezeigt werden. Fotografie gilt aber in seiner Kunstsoziologie als illegitime Kunst, eben weil
sie nicht dazu taugt, entsprechende Distinktionen in der Gesellschaft vorzunehmen: Fotografieren kénne
schlieBlich jeder.

3. Zur politischen Dimension

Die Frage der Reglementierung des Zugangs zum Wissen wurde oben mehrfach erwahnt. Diese Frage ist
ein ausgesprochen hochrangiges Politikum speziell in der Bildungspolitik. Wie eingangs erwahnt, spielt das
Wissen, seine Art und Zuganglichkeit, in der Zeitdiagnose einer ,Wissensgesellschaft” eine wichtige Rolle.
Eine hohe Prominenz hatte diese Gesellschaftsdiagnose etwa im Kontext der Europaischen Union, wenn
man etwa im Rahmen der Lissabon-Strategie davon spricht, aus Europa den erfolgreichsten
wissensbasierten Wirtschaftsraum der Welt machen zu wollen. Die Wissensgesellschaft ist also eine
6konomische Zielperspektive, wobei es nicht um das Wissen der Geisteswissenschaften und der
sogenannten Orchideenfacher geht, sondern es geht um dkonomisch verwertbares Wissen. Aber auch dies
muss prazisiert werden, denn ,,6konomisch verwertbar” klingt so wie ein solides Qualitdtsmerkmal von
Wissen. Dies ist jedoch kaum der Fall, denn es geht vielmehr im politischen Diskurs darum, was
Politikerinnen und Politiker fur 6konomisch verwertbar halten. Und hierbei gehen die Meinungen durchaus
auseinander. Ein historisches Beispiel ist die berihmte Deutsche Schulkonferenz 1890, die der junge Kaiser
Wilhelm Il einberufen hat (vgl. Fuchs 2017a). Hier gab es nicht blo8 harte und voraussehbare Konflikte
zwischen den Vertretern des herkdmmlichen humanistischen Gymnasiums und den Vertretern der
Oberrealschule, sondern es gab innerhalb der Wirtschaft harte Konkurrenzkadmpfe zwischen den Vertretern
der Montanindustrie, die keinen weiteren Ausbau von Bildungseinrichtungen wollten, weil ihrer Ansicht nach
Bergbau auch mit minderqualifizierten Menschen betrieben werden kénne, und den Vertretern der neuen
modernen Industrien (Chemie- und Elektroindustrie, Maschinenbau etc.), die sehr stark einen Ausbau des
Bildungswesens vor allem im Hinblick auf eine Konzentration auf die Naturwissenschaften (Abiturfahigkeit
der Oberrealschule, Promotionsrecht der Technischen Hochschulen) forderten.

Es geht also auch hier um Anerkennungsprozesse von Wissen: Wer halt welches Wissen in welchen
Kontexten fur welche Bevélkerungsgruppen fir relevant?

Es gibt die interessante These, dass das Konzept der Wissensgesellschaft heute die Fortfuhrung der These
von der Kulturindustrie von Adorno und Horkheimer (1971) ist. Bei dieser These ging es darum, dass der
kapitalistische Verwertungsprozess inzwischen langst in gleichem Umfang die Produktion nicht nur der
popularen, sondern auch der ,,hohen” Klinste erfasst habe. Die Wissensgesellschaft bringt man heute mit
dem Erfolgsweg des Neoliberalismus in Verbindung, bei der der Bildungsbegriff und insbesondere ein



kritischer Begriff von Bildung ersetzt wird durch den Begriff der Kompetenz oder des Humankapitals (Resch
2005). Ein praktisches Beispiel ist die Fokussierung auf eine Evidenzbasiertheit von Politik, in deren Rahmen
nunmehr verstarkt quantitative empirische Forschung geférdert wird (vgl. Fuchs 2017b). Dies bedeutet
insbesondere, dass historische und theoretische Forschung, die eigentlich die Basis fur einen reflexiven
Umgang mit ermittelten empirischen Tatbestanden liefern soll, in den Hintergrund tritt.

Schlussbemerkungen

All diese Aspekte werden nunmehr relevant, wenn man sich mit dem Wissen der Kinste befasst. Man muss
die psychologische, padagogische, soziologische, politische und erkenntnistheoretische Dimension von
Wissen bericksichtigen. Man muss daruber nachdenken, wer welches Wissen Uber Kinste haben kann oder
bekommen soll, und man muss Uber Fragen der Anerkennung dieses Wissens und natirlich auch Uber die
Férderung der Wissensgewinnung und Wissensverbreitung nachdenken. Insbesondere wird man dartber
nachdenken missen, dass es gerade im Umgang mit Kinsten ein erhebliches Praxiswissen gibt, das sich
allerdings gefallen lassen muss, von einer Gruppe von Menschen, die als ,Experten” in die Offentlichkeit
eingefuhrt wurden, als bloBe Mythen charakterisiert zu werden. Es geht also nicht nur um die Untersuchung
dessen, was das Wissen der Kiinste ausmacht und wie es beschrieben werden kann, sondern es geht auch
um einen reflexiven Metadiskurs darUber, wie mit einem solchen Umgang politisch umgegangen wird. Aus
diesem Grunde gibt es den Vorschlag einer ,Kritischen Kulturpddagogik”, in der der Aspekt einer kritischen
Reflexion sowohl der Praxis als auch der Wissenschaft in der Kulturpadagogik eine besondere Rolle spielen
musste (Fuchs 2017c).

Verwendete Literatur

Alt, Robert (1978): Das Bildungsmonopol. Berlin: Akademie-Verlag.

Briichert, Oliver/Resch, Christine (Hrsg.) (2002): Zwischen Herrschaft und Befreiung. Minster: Westfalisches Dampfboot.
Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Cassirer, Ernst (1990/1944): Versuch Uber den Menschen. Einfihrung in eine Philosophie der Kultur. Frankfurt/M.: Fischer.
Engelhardt, Anina/Kajetzke, Laura (Hrsg.) (2010): Handbuch Wissensgesellschaft. Theorien, Themen und Probleme. Bielefeld:
transcript.

Fuchs, Max (2017): Bildung und kulturelle Entwicklung des Menschen. Weinheim/Basel: Juventa-Beltz.

Fuchs, Max (2017a): Politik und Padagogik. Zur notwendigen Revitalisierung einer spannungsvollen Beziehung. Munchen: kopaed.
Fuchs, Max (2017b): Wissen, was wirkt. In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-online.de/artikel/wissen-
was-wirkt-anmerkungen-zur-evi...

Fuchs, Max (2017c): Brauchen wir eine kritische Kulturpadagogik? In: Wissensplattform Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-
online.de/artikel/brauchen-kritische-kulturpaedagogik-...

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1971): Dialektik der Aufklarung. Frankfurt/M.: Fischer.

Kant, Immanuel (1974, zuerst 1790): Kritik der Urteilskraft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Luther, Martin (Ubersetzer) (1930): Die Bibel. Stuttgart: Privil. Wirttembergische Bibelanstalt.

Resch, Christine (2005): Berater-Kapitalismus. Mlnster: Westfalisches Dampfboot.

Scheler, Max (2005, zuerst 1926): Die Wissensformen und die Gesellschaft: Bonn: Bouvier.

Schwanitz, Dietrich (2002): Bildung - alles was man wissen muss. Minchen: Goldmann.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2017): Prozesse der Politik und Hierarchisierung von Wissen in der kulturellen Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/prozesse-politik-hierarchisierung-wissen-kulturellen-bildung

-9-


https://www.kubi-online.de/artikel/wissen-was-wirkt-anmerkungen-zur-evidenzbasierten-bildungspolitik-bereich-kulturellen
https://www.kubi-online.de/artikel/wissen-was-wirkt-anmerkungen-zur-evidenzbasierten-bildungspolitik-bereich-kulturellen
https://www.kubi-online.de/artikel/brauchen-kritische-kulturpaedagogik-skizze
https://www.kubi-online.de/artikel/brauchen-kritische-kulturpaedagogik-skizze
https://www.kubi-online.de/artikel/prozesse-politik-hierarchisierung-wissen-kulturellen-bildung

(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-10 -


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

