ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Brauchen wir eine , Kritische Kulturpadagogik“? Eine Skizze

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2017

Stichworter:
Kritische Erziehungswissenschaft | Kritische Kulturpadagogik | Kulturpadagogik |
Neoliberalismus | Okonomisierung | Starkes Subjekt | Widerstandigkeit | Kapitalismuskritik

Was heift , Kritische Kulturpadagogik“?

Da der Begriff der Kritischen Kulturpadagogik bislang noch nicht zu den eingefuhrten Begriffen im
padagogischen Kontext gehdort, wird man zunachst einmal klaren mussen, ob er iberhaupt Sinn macht, ob
es analoge Begriffe schon gibt, gegen welche Begriffe er sich unter Umstanden absetzt und auf welche
Praxis er zielt. Er verwendet dabei in seinen Wortbestandteilen Begriffe, die durchaus eingefuhrt sind. Dies
gilt etwa fur ,Kulturpadagogik”, mit der man alle Aktivitaten bezeichnen kann, die die Entwicklung
kultureller Bildung zum Ziel haben (Fuchs 2008, Zacharias 2001). , Kulturelle Bildung” wiederum darf
inzwischen als eingefuhrter Begriff gelten, und dies in der Politik, in der 6ffentlichen Kommunikation, in der
Wissenschaft und in einer entsprechenden Praxis (vgl. www.kubi-online.de).

Unter diesen genannten Diskurszusammenhangen sind zunachst einmal zwei Dimensionen relevant: Es
geht zum einen um eine Praxis, in der padagogische Fachkrafte mit anderen Menschen zusammenarbeiten.
Und es geht zum andern um eine Reflexion dieser Praxis, es geht um Grundbegriffe, die hierbei eine Rolle
spielen, es geht um theoretische und historische Zusammenhange, es geht um empirische Forschung,
speziell um die Wirksamkeit der jeweiligen Ansatze, kurz: Es geht um Wissenschaft. Diese Uberlegung fiihrt
auch bei der in der Uberschrift gestellten Frage weiter, da man nunmehr beide Bereiche getrennt
voneinander betrachten kann.

Die meisten werden ein kulturpadagogisches Projekt dann als , kritisch” bezeichnen, wenn darin bestimmte
gesellschaftliche Missstande thematisiert werden. Es geht dabei darum, dass es Situationen gibt, in denen
Menschen nicht gut behandelt werden. Solche Situationen will man darstellen, um sie anderen zu zeigen,
um sie auf diesen Missstand aufmerksam zu machen. Es handelt sich also um einen Prozess der
Wahrnehmung eines Sachverhaltes, es handelt sich darum, dass dieser Sachverhalt mithilfe der
verwendeten kulturpadagogischen - zum Beispiel kiinstlerischen - Methoden dargestellt und anderen
gezeigt wird. Dabei liegt diesem Prozess eine Bewertung zu Grunde, namlich dass man den dargestellten


http://www.kubi-online.de/

Sachverhalt negativ bewertet, vielleicht sogar als skandal6s betrachtet.

Ein aktuelles Beispiel sind kulturpadagogische Projekte mit geflichteten Kindern und Jugendlichen, bei
denen zum einen den betroffenen Heranwachsenden die Gelegenheit gegeben wird, sich mit ihrer Situation
auseinanderzusetzen. Zum andern werden die damit verbundenen desolaten Zustande 6ffentlich gemacht
und es wird auf eine verfehlte Politik hingewiesen, die wenig mit den so oft zitierten ,westlichen Werten* zu
tun hat. Implizit oder explizit steckt bei einem solchen wertenden Prozess also ein MaRstab dahinter. Im
konkreten Fall bedeutet das: Man hat eine Vorstellung davon, wie ein humaner oder zumindest
angemessener Umgang mit anderen Menschen aussehen musste (wie er etwa im Einklang mit den
,westlichen Werten”, also z. B. den Menschenrechten steht).

In einem solchen Alltagsverstandnis einer Kritischen Kulturpadagogik kann man wesentliche
Bestimmungsmomente des Attributs , kritisch” erkennen: Es geht um eine Analyse eines Sachverhaltes,
unter dem Menschen leiden, es geht um die Feststellung einer Differenz zwischen dem, was ist, und dem,
was sein musste. Es geht um Prozesse der Bewertung und - damit verbunden - um Normen und MaBstabe.

Zieht man an dieser Stelle ein Woérterbuch zurate (zum Beispiel den Artikel ,,Kritik” im Historischen
Worterbuch der Philosophie, der von C. v. Bormann, G. Tonelli und H. Holzhey verfasst wurde;
Ritter/Grinder 1976:1250ff.), so stellt man fest, dass all dies der griechischen Herkunft und der Geschichte
des Wortes ,Kritik” entspricht: Es geht um Beurteilen, Unterscheiden und Entscheiden in ethisch-politischer
und juristischer Hinsicht und ganz allgemein im Hinblick auf Wahrnehmungen und Denkakte. Ohne hier
diesen differenzierten Artikel zusammenfassen zu kénnen, sind weitere dort erwahnte Aspekte bedeutsam:
die Suche nach Sicherheit und Wahrheit, also die Suche nach Wahrem und Falschem, was insbesondere den
Umgang mit Uberlieferten Texten bei den Renaissance-Humanisten kennzeichnet. Es gibt zudem die auch
sprachliche Verbindung von Kritik und Krise (Kosellek 1973) und naturlich pragt die , kritische Philosophie*
von Immanuel Kant seither den weiteren Wortgebrauch. Hierbei geht es um die Leistungsfahigkeit der
menschlichen Vernunft, namlich um eine strenge Suche nach Wahrheit und ihrer Beweisbarkeit gegen
Dogmatismus und bloBe Behauptung.

In diesem Sinne formulieren die Herausgeber des Buches ,,Was ist Kritik?“ (Jaeggi/Wesche 2009:7):

»~Was ist und wozu betreiben wir Kritik? Die Frage nach den Bedingungen und der Mdglichkeit
von Kritik stellt sich immer dort, wo Gegebenheiten analysiert, beurteilt oder als falsch
abgelehnt werden. Kritik ist so verstanden konstitutiver Bestandteil menschlicher Praxis. Immer
dann, wenn es Spielraume, Deutungs- und Entscheidungsmoglichkeiten gibt, setzt sich
menschliches Handeln der Kritik aus. Wo so oder anders gehandelt werden kann, kann man
auch falsch oder unangemessen handeln - und entsprechend dafur kritisiert werden. Sofern sie
sich auf soziale Verhaltnisse richtet, stellt Kritik gesellschaftliche Werte, Praktiken und
Institutionen und die mit diesen verbundenen Welt- und Selbstdeutungen ausgehend von der
Annahme infrage, dass diese nicht so sein missen, wie sie sind.”

Ein kritischer Zugang belegt die Kontingenz des jeweils untersuchten Bereiches, weist also darauf hin, dass
die Gegebenheiten Uberhaupt nicht alternativlos sind. Allerdings geht der Kritiker davon aus, dass es
Veranderungsmoglichkeiten gibt. Man kann dies durchaus als optimistisches Bild von Welt bezeichnen.
Resignation oder Kapitulation vor den Gegebenheiten gehort also nicht zu den Dispositionen einer



kritischen Haltung.

In der bis heute mafgeblichen , Kritischen Theorie” der Frankfurter Schule geht es dabei zwar auch um
Ideologiekritik, also um die EntschlUsselung vermeintlicher Wahrheiten. Das Spezifikum dieses , kritischen*
Ansatzes besteht dabei darin, dass es nicht blo bei einer wissensbezogenen Analyse bleibt, sondern dass
man ganz praktisch eine Gesellschaftsveranderung betreiben soll. Darauf komme ich spater zurtck.

Im Hinblick auf die Kulturpadagogik ist dabei die Verwendung des Kritikbegriffs auch dort relevant, wo es
um Film-, Kunst-, Theater- oder Literaturkritik geht. Auch hierbei geht es um Analyse, geht es um
Werturteile, geht es um MaBstabe, wobei eine , kritische Kritik” daran erkannt werden kann, dass die
BeurteilungsmaRstabe auch offen gelegt werden.

Wahrend es also in der kulturpadagogischen Praxis durchaus verbreitet ist, eine kritische Haltung
einzunehmen und zu zeigen, ist dies - zumindest in demselben Male, wie in der Praxis - in der
wissenschaftlichen Kulturpadagogik nicht der Fall. So gibt es zwar in der Allgemeinen
Erziehungswissenschaft und Padagogik unterschiedliche Ansatze, die sich als kritisch verstehen und dieses
Wort auch als Teil ihrer Selbstbezeichnung verwenden, doch spielen diese Ansatze in der aktuellen scientific
community in der Erziehungswissenschaft nur eine Nebenrolle und in der wissenschaftlichen
Kulturpadagogik nahezu keine. Dies ist nicht zuletzt auch der Grund fir die vorliegende Skizze.

Armin Bernhard als ein Vertreter einer ,Kritischen Padagogik” (im Anschluss an die ,,Darmstadter Schule”:
Heydorn, Koneffke, Gamm) erlautert sein Verstandnis von Kritik wie folgt:

,Kritik heifSt in diesem Falle systematische Beanstandung der gesellschaftlichen Verhaltnisse,
ihrer Unzulanglichkeit aus der Perspektive eines menschlichen MaRstabs. Solange die
gesellschaftliche Welt nicht nach menschlichen Kriterien eingerichtet ist, bleibt die Kritik Motor
von Theorie, auch Motor padagogischen Denkens, wird doch gerade das padagogische Handeln
tagtaglich mit dem Verlust dieses menschlichen Mal3stabes konfrontiert. Kritik ist Einspruch der
Gesellschaft in ihrer Verfasstheit, sie ist die negative Seite der humanistischen Philosophie des
Geschichtsmaterialismus, der Idee, dass die Menschen ihre Fahigkeiten in einer entsprechend
menschlich organisierten Gesellschaft in zivilen Umgangsformen entwickeln kénnen.” (Bernhard
2011:39)

Damit wird deutlich, dass es eine Messlatte gibt, namlich ,menschliche Kriterien“, dass es wie bei dem
etymologische Ursprung des Kritikbegriffs um Vergleichen und Urteilen geht und dass dies gerade flur die
Padagogik als menschliche Praxis relevant ist.

Geht es um die Benennung von Normen und Werten als Mal3staben der Bewertung in einer kritischen
Zugangsweise, so wird man - in der Prazisierung der Ausfihrungen von Bernhard und im Ruickgriff auf Kant
- von Aufklarung, Vernunft, von Mundigkeit und Widerstandigkeit, von Emanzipation und Befreiung
sprechen mussen. All dies sind keine unbekannten Begriffe in der padagogischen Diskussion, einige dieser
Begriffe sind nur in den letzten Jahren deutlich in den Hintergrund gerickt, wobei kaum anzunehmen ist,
dass sich die Verhaltnisse in einer Weise verbessert hatten, dass eine solche Kritik nunmehr tberfllssig
ware. Es durfte eher das Gegenteil der Fall sein, so dass es interessant ware, die Grinde flr einen Riickzug
emanzipatorischen Denkens kennenzulernen.



Hierbei ist es interessant und hilfreich, die genannten Begriffe mit méglichen Gegenbegriffen zu
kontrastieren, weil dann die Ausrichtung in Wissenschaft und den Praxis deutlicher wird:
Befreiung/Unterdrickung; Emanzipation/Manipulation; Aufklarung/Verdeckung; Reflexivitat/Affirmation;
Empowerment/Schwachung; Mindigkeit/Entmundigung; Widerstandigkeit/Konformitat; Autonomie und
Eigensinn/Fremdbestimmung. Eigentlich sollte es bei dieser Auflistung verwundern, wenn man keine
kritische Haltung einnehmen wiurde.

In diesem Sinne kdnnte man zudem einwenden, dass es sogar unnotig ist, das Attribut , kritisch” explizit zu
erwahnen, da kritisch zu sein ein Wesenselement von Wissenschaft ist. In diesem Zusammenhang bedeutet
das etwa, sorgfaltig mit Quellen umzugehen, seine Thesen zu belegen und nachvollziehbare
Argumentationszusammenhange vorzulegen. Man kann aber auch sagen, dass in diesem Sinne ,kritisch”
auch jede handwerkliche Tatigkeit ist: Sorgfalt in der Auswahl des Materials, Sorgfalt bei der Herstellung,
Redlichkeit im Umgang mit dem Kunden etc..

Karl Popper hat diesen generellen Ansatz einer Sorgfaltspflicht und Redlichkeit mit seiner Fallibilismus-
Theorie bekanntlich deutlich verscharft. Auch dies - als Kernelement des Kritischen Rationalismus - gilt
inzwischen als allgemein akzeptierter Standard von Wissenschaftlichkeit. Allerdings bleibt dieses
Verstandnis insofern ein rein wissenschafts-immanentes, als das oben von Bernhard angedeutete und von
der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule ausgearbeitete Verstandnis von Kritik als Gesellschaftskritik
nicht nur nicht bertcksichtigt, sondern vor dem Hintergrund einer geforderten Wertefreiheit (im Sinne Max
Webers) auch abgelehnt wird. Dies war der Kern des Positivismusstreites in der Soziologie, der zuerst von
Adorno und Popper und spater von Habermas und Albert betrieben wurde (Adorno 1993).

Im Hinblick auf die Kulturpadagogik - sowohl in der Theorie als auch in der Praxis - ist ein weiterer Bereich
von Bedeutung. Wie man zeigen kann, ist ein Wesenselement der Moderne der Zusammenhang von Kritik
und Krise. Eine Kritik der Moderne enthielt nicht nur immer eine Kritik der jeweiligen Kultur, sondern war
sogar wesentlich Kulturkritik (Bollenbeck 2007, Konersmann 2001). Auch bei einer solchen Kulturkritik geht
es darum, bestehende reale Verhaltnisse in Beziehung zu setzen entweder zu einer emphatischen
Selbstbeschreibung dieser Verhaltnisse bzw. zu begriindeten Visionen und Utopien.

Klassische Topoi der Kulturkritik der Moderne waren spatestens seit Beginn der Industrialisierung - etwa bei
Rousseau - Entfremdung, Entzweiung, Verdinglichung, kulturelle Verarmung, Begrenzung von
Entwicklungsmoglichkeiten. Bei einer solchen Kulturkritik ist allerdings zu bertcksichtigen, dass es eine
Kritik von rechts und von links geben kann. So beschreibt der Historiker Fritz Stern in seinem Buch
»Kulturpessimismus als politische Gefahr” (1963), dass und wie die rechtskonservativen Kulturkritiker rund
um die Jahrhundertwende 1900 wie Paul de Lagarde, Julius Langbehn oder Moeller van den Bruck mit ihrer
Kritik an der Moderne zu Wegbereitern des Nationalsozialismus wurden. Kritik ist also nicht per se gut,
sondern sie muss sich ebenfalls kritisch beurteilen lassen, etwa anhand der MaRstabe, die sie zugrunde
legt.

Wozu Kritik? Anlasse und Ausloser

Sieht man vom Kritischen Rationalismus ab, bei dem es eher um wissenschaftsmethodische Fragen geht,
dann durfte es bei den meisten, die sich als kritisch verstehen, um gesellschaftliche Fehlentwicklungen
handeln, auf die sie reagieren. Zu solchen Fehlentwicklungen kann man auch solche Strémungen in den



Wissenschaften zahlen, die sich weigern, Fehlentwicklungen zu registrieren und in ihre Arbeit
einzubeziehen.

So ging es etwa bei dem Positivismusstreit in der deutschen Soziologie zwischen Adorno und Popper
(Adorno u. a. 1093) zwar auch um wissenschaftsmethodische Fragen, etwa um die (auch wieder aktuelle)
Frage nach der Relevanz bzw. alleiniger Legitimitat quantitativer empirischer Studien, primar ging es jedoch
um die bewertende Stellungnahme zu der Gesellschaft, mit der sich die Soziologie befasst. War es fur den
einen reine ldeologie, einen an Marx geschulten kritischen Blick auf gesellschaftliche Verhaltnisse zu werfen
und hierbei die nahezu totale Dominanz einer Kommodifizierung und einer Orientierung an kapitalistischen
Verwertungsinteressen zu betonen, so war es fur den anderen nicht nur ein wissenschaftliches Versaumnis
oder politische Naivitat, sondern sogar ein Verstols gegen einen wissenschaftlichen und menschlichen
Ethos, genau dies nicht zu tun.

Gerade eine Wissenschaft wie die Erziehungswissenschaft und eine Praxis wie eine padagogische Praxis, die
es beide mit einem gelingenden oder misslingenden Aufwachsen von Menschen zu tun haben, mussen
Gelingens- bzw. Misslingensbedingungen bei der Realisierung des Projektes des guten Lebens in den Blick
geraten. Padagogik und Erziehungswissenschaft sind normative Disziplinen, die nicht (nur) wertfrei
Entwicklungsprozesse beobachten, beschreiben und bei der Gestaltung unterstiitzen, sondern sie messen
diese Beobachtungen an einer bestimmten Vorstellung einer entwickelten Personlichkeit.

Solche normativen Vorgaben muss man nicht erfinden, sondern sie sind sogar gesetzlich fundiert. So ist
unser Grundgesetz keine wertneutrale Organisationsregel fir das Zusammenleben von Menschen, sondern
es ist normativ in héchstem Male gehaltvoll. Zudem bezieht sich das Grundgesetz auf den Katalog der
Menschenrechte, denen wiederum eine Vorstellung gelingenden Lebens zugrunde liegt. Der gesamte
Katalog von Schutzrechten, die den Einzelnen vor Gewalt oder auch nur vor Eingriffen in die Privatsphare
durch den Staat oder andere gesellschaftliche Krafte schitzen wird hierbei erganzt durch einen weiteren
Katalog von Anspruchsrechten, bei denen es um eine umfassende soziale, politische, kulturelle und
Okonomische Teilhabe geht.

Dahinter steckt der Gedanke der Nichtverfligbarkeit menschlicher Subjektivitat, so wie er etwa von Kant
entwickelt worden ist. Man kann durchaus davon sprechen, dass das dahinter stehende Menschenbild die
Vorstellung eines ,starken Subjekts” (Fuchs 2016, Taube 2017) ist. Ein solches Menschenbild Iasst sich auf
rationale Weise begrinden und es kann als Messlatte daflir dienen, jeweils aktuell vorliegende
gesellschaftliche Verhaltnisse und Entwicklungsbedingungen zu bewerten. Einige Aspekte kritikwtrdiger
Umstande sollen hier benannt werden. So liefern die inzwischen regelmaRig vorgelegten Armuts- und
Reichtumsberichte der Bundesregierung hinreichende Informationen dartber, dass eine immer groRer
werdende Zahl von Kindern und Jugendlichen unter Armut leidet. Okonomische Armut ist dabei oft
verbunden mit kultureller Armut, wobei immer wieder daran zu erinnern ist, dass menschliches Leben, so
wie es im ersten Abschnitt angesprochen worden ist, mehr ist als rein biologisches Uberleben. Die Erfullung
kultureller Bedurfnisse gehdrt zum Menschsein ebenso dazu wie ein Mindestmal an ékonomischen
Ressourcen. Ahnliche Befunde liefern sowohl die PISA-Studien im Hinblick auf die Méglichkeit zur Teilhabe
sowie die regelmaRig vorgelegten Kinder- und Jugendberichte des Bundes.

Aufgrund dieser Datenlage kann heute niemand sagen, dass er das Problem ungleicher Chancen und
massiver Ungerechtigkeiten in unserer Gesellschaft nicht kennt. Eine Padagogik, die diese Formen von



Ausschluss und Vernachlassigung nicht zur Kenntnis nimmt, verfehlt ihren Anspruch. Eine Kritische
Padagogik, auch eine Kritische Kulturpadagogik muss daher in besonderer Weise eine soziale Sensibilitat fur
diese Verwerfungen in unserer Gesellschaft haben.

Vor diesem Hintergrund ist es durchaus eine wichtige Errungenschaft, dass die genannten Formen einer
quantitativen Zustandsbeschreibung, die Uberzeugend die Mangel in unserer Gesellschaft aufzeigen,
inzwischen sogar gesetzlich vorgeschrieben sind. Allerdings genugt eine solche Zustandsbeschreibung
nicht, um zu erkennen, dass es méglicherweise tiefer liegende Strukturen und historische
Entwicklungsprozesse sind, die zu solchen Verwerfungsprozessen gefthrt haben. Hier liegt daher auch die
Grenze einer blo8 quantitativen empirischen Erfassung, weswegen es notwendig ist, sowohl eine historische
als auch eine theoretische Forschung einzubeziehen.

Damit ist man allerdings bei einem zweiten Problem angelangt, namlich einer deutlich zu beobachtenden
Einengung wissenschaftlicher Forschungsmethoden durch die Politik. Denn im Zuge einer
~Evidenzbasiertheit von Politik” werden zunehmend theoretische und historische Forschungen
zurlickgedrangt zugunsten einer quantitativen empirischen Forschung. Damit wird das notwendige kritische
Potenzial von Wissenschaft, der Gesellschaft einen Spiegel vorzuhalten, ganz so, wie es auf andere Weise
auch die Kinste tun, deutlich zuriickgedrangt. Eine Kritische Kulturpadagogik braucht aber beides: Sie
braucht zuverlassige Daten, die die gesellschaftliche Situation der Menschen beschreiben, sie braucht aber
auch theoretisch und historisch gestltzte Reflexionen, um diese Daten bewerten zu kénnen.

Einige Ansatze Kritischer Erziehungswissenschaft und Padagogik

Einen grofRen Einfluss in der Geschichte der Erziehungswissenschaft hatte die Kritische Theorie der
Frankfurter Schule. Als ein zentrales Grindungsdokument dieses Ansatzes ging der Aufsatz von Max
Horkheimer ,Traditionelle und kritische Theorie", der zuerst in der Hauszeitschrift dieser Forschergruppe,
der Zeitschrift fir Sozialforschung, im Jahre 1937 veréffentlicht wurde (Horkheimer 1974:12ff.). Horkheimer
arbeitet sich dabei kritisch an der erkenntnistheoretischen Tradition der europaischen Neuzeit seit
Descartes ab, wobei im Mittelpunkt eine Kritik an der Uberdehnung des Anwendungsbereichs der
mathematisch-naturwissenschaftlichen Methode steht.

Er unterscheidet zwei Erkenntnisweisen:

»Theorie im traditionellen, von Descartes begriindeten Sinn, wie sie im Betrieb der
Fachwissenschaften ist, organisiert die Erfahrung aufgrund von Fragestellungen, die sich mit
der Reproduktion des Lebens innerhalb der gegenwartigen Gesellschaft ergeben. Die soziale
Genese der Probleme, die realen Situationen, in denen die Wissenschaft gebraucht, die Zwecke
zu denen sie angewandt wird, gelten ihr selbst als auBerlich.” (ebd.:57)

Im Gegensatz zu dieser, von ihm positivistisch genannten Methode und Theorienbildung unterscheidet er
eine kritische Theorie der Gesellschaft:

»Die kritische Theorie der Gesellschaft hat dagegen die Menschen als die Produzenten ihrer
gesamten historischen Lebensformen zum Gegenstand. Die Verhaltnisse der Wirklichkeit, von
denen die Wissenschaft ausgeht, erscheint ihr nicht als Gegebenheiten, die blof festzustellen



und nach den Gesetzen der Wahrscheinlichkeit vorauszuberechnen waren. Was jeweils gegeben
ist, hangt nicht allein von der Natur ab, sondern auch davon, was der Mensch Uber sie vermag.
Die Gegenstande und die Art der Wahrnehmung, die Fragestellung und der Sinn der
Beantwortung zeugen von menschlicher Aktivitat und dem Grad ihrer Macht.” (ebd.)

Neu ist das Ringen um die richtige und angemessene Methode nicht. In der Tat gab es seit der Antike gleich
zwei Methoden, die man versucht hat, aus der Mathematik auf andere Wissensgebiete zu Ubertragen: die
axiomatischen-deduktive Methode, so wie sie etwa Euklid in seinen Elementen (im Grundlagenwerk der
Geometrie) praktiziert hat, und der algebraische Kalkul, also ein operativer Umgang mit Zeichen. Beide
Ansatze haben sich in der Mathematik als Uberaus erfolgreiche Verfahren gezeigt, sodass es verstandlich
ist, dass man sich von einer Anwendung solcher Methoden eine Vergrélerung der Rationalitat bei der
Wahrheitssuche auch in anderen Wissensgebieten versprochen hat.

Mit der neuen Naturwissenschaft kam als weitere Methode eine experimentell-empirische Methode dazu,
wobei die groBen Naturwissenschaftler zu Beginn der Neuzeit souveran mit diesen Methoden spielten.
Immerhin war bereits zu dieser Zeit der Unterschied zwischen dem Finden neuen Wissens, seiner
Begriindung und der letztlichen Darstellung bekannt. So praktizierte Newton zwar eine experimentelle
Methode, stellte aber in seinem Hauptwerk, den ,,Mathematischen Prinzipien der Naturphilosophie”, seine
Erkenntnisse in einer axiomatischen-deduktiven Form vor (vgl. Fuchs 2017). Speziell fir die Padagogik und
die Geisteswissenschaften insgesamt war die Unterscheidung von Wilhelm Dilthey gegen Ende des 19.
Jahrhunderts wichtig, der gegen die Uberdehnung der mathematisch-naturwissenschaftlichen Methode
(,,Positivismus”) fur die Geisteswissenschaften die hermeneutische Methode als einzig angemessene
proklamierte.

In dieser Traditionslinie des Ringens um die richtige Methode steht der Text von Max Horkheimer, der
zudem starke Sympathien fur die Hegel-Marxsche Dialektik hegt. Dabei muss man bertcksichtigen, dass es
seit Beginn des 19. Jahrhunderts neben den Natur- und den Geisteswissenschaften auch eine
Sozialwissenschaft gibt und sich insgesamt das System der Wissenschaften im Verlaufe des 19.
Jahrhunderts erheblich ausdifferenziert.

Auch in den Naturwissenschaften entwickelt sich ein Streit dariber, ob man diese als rein immanent
verlaufende Erkenntnisprozesse verstehen musse oder ob auch soziale Faktoren eine Rolle spielen, die in
diesen Erkenntnisprozessen einbezogen werden mussen. Dies gilt umso mehr fur die Geistes- und
Sozialwissenschaften. Zudem spielten die individuellen Uberzeugungen und Werthaltungen der Forscher
eine Rolle, so wie sie etwa in einem Streit um die Wertfreiheit von Wissenschaft und Forschung um die
Jahrhundertwende 1900 im Mittelpunkt stand (Max Weber).

In der Erziehungswissenschaft nach dem Zweiten Weltkrieg dominierten zunachst die Vertreter der
Geisteswissenschaftlichen Padagogik in der Tradition von Wilhelm Dilthey. Aus verschiedenen Grinden ist
dieser Ansatz der folgenden Generation von Erziehungswissenschaftlern zum Problem geworden. Zum
einen gab es einiges an Geschichte (wegen den nationalsozialistischen Verstrickungen der GeistesgroéfRen
der 1920er Jahre) aufzuarbeiten, zum anderen wollte man eine gréRere Sachlichkeit in der
erziehungswissenschaftlichen Argumentation. Dies erklart die groBe Resonanz des nach Goéttingen
berufenen Heinrich Roth, der eine ,realistische Wende in der Erziehungswissenschaft” proklamierte, die
unter anderem darin bestand, die nichternen empirischen Zugangsweisen aus der amerikanischen



Sozialwissenschaft nach Deutschland zu importieren.

Bei einer ideologiekritischen Aufarbeitung der Geschichte des eigenen geisteswissenschaftlichen Ansatzes
wiederum spielten Adorno und Horkheimer eine entscheidende Rolle. Auf beide beziehen sich daher zum
einen die Schuler der Padagogen, die bereits in der Weimarer Zeit eine grol3e Rolle spielten. Aber auch
Erziehungswissenschaftler mit einem anderen geistigen Hintergrund bezogen sich auf die Schriften der
Frankfurter Philosophen. So gab es zum einen die Ansatze von Klafki, Blankertz, Mollenhauer und anderen,
die ihre urspringlichen geisteswissenschaftlichen Konzeptionen um die kritisch-dialektische Sichtweise der
marxistisch inspirierten Frankfurter Schule erweiterten, wobei hierbei der Einfluss von Jirgen Habermas
immer groBer wurde. Zum anderen gab es etwa Heydorn und seine Nachfolger, die spater sogenannte
»,Darmstadter Schule”.

In seiner kritischen Analyse dieser Entwicklungstrends schreibt der Bildungshistoriker Heinz-Elmar Tenorth
(in Stnker/Kriger 1999:135 ff., hier: 138):

»Kritische Erziehungswissenschaft, das ist meine Ausgangsthese, ist keine Erfindung der
Studentenbewegung oder gar die theoretische Begleitreflexion antiautoritarer Erziehung. Hier
wurde von kritischer Wissenschaft Gebrauch gemacht, hier wurde sie padagogisch und politisch
auch schon deformiert, hier wurde sie aber nicht erfunden. Kritische Erziehungswissenschaft ist
vielmehr ein genuines Produkt der Erziehungswissenschaft selbst, eine Form der Verarbeitung
von Erfahrungen, die Padagogik als Wissenschaft nach 1950 mit sich selbst und mit der Realitat
von Erziehung gemacht hat.”

Als Geburtsstunde einer spater so genannten ,Kritischen Erziehungswissenschaft” identifiziert Tenorth das
Jahr 1964, namlich das Erscheinungsjahr des Aufsatzes ,Padagogik und Rationalitat” von Klaus
Mollenhauer. Er beschreibt die Notwendigkeit einer Wende in der Erziehungswissenschaft aufgrund ihrer
Realitatsvergessenheit und spricht im spateren Verlauf von einer Konvergenz kritischer Bildungstheorie und
empirischer Sozialisationsforschung. Er erlautert aber auch die unterschiedlichen Entwicklungspfade dieses
Ansatzes. So scheint ihm plausibel, dass sich der spate Klaus Mollenhauer von dem frihen, an Emanzipation
orientierten Mollenhauer distanziert (Stichwort: Vergessene Zusammenhange), wohingegen Wolfgang Klafki
den negativen und bloR kritischen Analyseansatz der Frankfurter Schule zu einer konstruktiv-kritischen
Padagogik weiter entwickelt (siehe hierzu das aufschlussreiche Generationengesprach mit Mollenhauer,
Bollnow, Klafki, Gruschka, Wilhelm und Andreas Flitner und anderen in Kaufmann 1991).

In diesem Zusammenhang ist es nicht unwichtig darauf hinzuweisen, dass die Entwicklung einer kritischen
Padagogik keineswegs eine blo8 deutsche Erscheinung ist. So gibt es starke, sozialdemokratisch zu
nennende Reformbewegungen in den Vereinigten Staaten etwa im Anschluss an John Dewey, um nur ein
Beispiel zu nennen. So findet sich in dem Sammelband Sunker/Kruger 1999 auch ein Beitrag des
amerikanischen Erziehungswissenschaftlers Peter McLaren.

Einen guten Uberblick nicht nur Gber Entwicklungstendenzen in den Vereinigten Staaten, sondern ebenso in
Japan, China, Brasilien und anderen Landern gibt das , Handbook of Critical Education" (Apple u. a. 2009)
rund um den international umtriebigen Erziehungswissenschaftler Michael W. Apple. Interessant sind die
Bezugsautoren der unterschiedlichen Beitrage, bei denen neben Adorno und Horkheimer prominente
Vertreter der Cultural Studies sowie Antonio Gramsci, Nancy Fraser und Axel Honneth eine wichtige Rolle



spielen. Es geht um eine harte Kritik an der kapitalistischen Gesellschaft, die - bei allen Unterschieden im
Einzelnen - die Gemeinsamkeit dieser Ansatze ausmachen. Es geht um Demokratie, Gerechtigkeit,
Chancengleichheit, wobei die ,,Padagogik der Befreiung” von Paolo Freire eine wichtige Modellfunktion hat.

In diese Denkweise fugen sich auch die jungeren Vertreter der Darmstadter Schule (Pongratz, Euler,
Bernhard) ein. So versuchte etwa Armin Bernhard (2011) die in der Praxis letztlich hilflose Negativitat einer
blols kritischen Analyse der Frankfurter Schule durch den praktisch wirksamen Ansatz des italienischen
Theoretikers Antonio Gramsci zu erganzen. Zentraler Kritikpunkt ist die wachsende Dominanz einer
neoliberalen 6konomischen Denkweise, die inzwischen auch das Bildungswesen von der Friherziehung bis
zur Hochschule ergriffen hat. Es geht um die Ersetzung des Bildungsbegriffs durch einen positivistisch
verstandenen Kompetenzbegriff, es geht um das Ersetzen eines facettenreichen Konzepts von
Persdnlichkeit und ihrer Bildung durch den Begriff des Humankapitals. Es geht um den Verlust kritisch-
emanzipatorischer Traditionen, so wie sie in der Aufklarung und schlielSlich bei Kant mit seinem Konzept der
Vernunft und der MUndigkeit ausformuliert wurden.

Neben solchen Anséatzen, die ihre padagogischen Uberlegungen nicht bloR in eine entsprechende
historische Traditionslinie, sondern auch in eine umfassende Analyse gesellschaftlicher Entwicklungen
einbetten, gibt es Vertreter, die ebenfalls skeptisch oder sogar kritisch gegenliber einzelnen solcher
Entwicklungen sind, die etwa ein gewisses Unbehagen gegenliber Tendenzen haben, die mit der
Globalisierung verbunden sind, ohne jedoch dies mit einer kritischen Gesellschaftsanalyse zu verbinden.
Man findet hier unterschiedliche Anlasse fur eine Reserviertheit gegentber dem gesellschaftlichen und
politischen Alltag, etwa eine Gefahrdung der Kindheit durch Medien, einen Verlust nationaler Identitat, die
Zuruckdrangung traditioneller Kiinste und ihrer Rolle im Bildungsdiskurs, einen tatsachlichen oder
vermeintlichen Werteverlust, gelegentlich verbunden mit einem Bedauern tUber die geringer werdende
Relevanz der christlichen Religion etc.. Ich werde spater versuchen, eine Typologie der unterschiedlichen
Ansatze zu entwickeln.

Elemente und Bezugsdisziplinen einer Kritischen Kulturpadagogik

Padagogik hat es mit der Unterstiutzung der Entwicklung menschlicher Fahigkeiten zu tun. Das bedeutet,
dass alle wissenschaftlichen Disziplinen, die sich mit dem Menschen und seiner Entwicklungsfahigkeit
befassen, eine Relevanz fur die Padagogik haben. Dies betrifft auf einer grundsatzlichen Ebene die
philosophische Anthropologie sowie anthropologisch relevante Aussagen von Einzelwissenschaften. Unter
diesen spielen etwa die empirischen Forschungen der in letzten Jahren aktuell gewordenen evolutionaren
Anthropologie (siehe etwa die Schriften von Michael Tomasello) eine zentrale Rolle, weil sie bestimmte
konzeptionelle Grundideen der philosophischen Anthropologie insbesondere der Anthropologie etwa von
Helmuth Plessner (1976) oder der kombinierten Kulturphilosophie und Anthropologie von Ernst Cassirer
(1990), die zu ihrer Zeit noch einen gewissen spekulativen Anteil hatten, nunmehr zu einer starkeren
empirisch abgesicherten Fundierung verhelfen. Trotzdem verbleiben gerade bei Fragen des Menschenbildes
und des anzustrebenden Zieles der Persdnlichkeitsentwicklung normative Anteile, die zwar sorgfaltig
begrindet werden kénnen, bei denen es letztlich aber doch auf weltanschauliche Grundiberzeugungen
ankommt.



Im vorliegenden Text gehe ich von der Idee eines ,starken Subjektes” aus, bei dem zwar auch normative
Entscheidungen eine Rolle spielen, bei dem man sich allerdings auch auf einem durchaus nicht unsicheren
Fundament theoretischer, historischer und empirischer Erwagungen befindet (vgl. Taube 2017). In
padagogischer Hinsicht bedeutet dies, dass man sich auf die Ausarbeitung einer entsprechenden
Erziehungs- und Bildungstheorie konzentrieren muss. Dazu gehdrt auch eine Analyse der jeweiligen
Erziehungs-, Sozialisations- und Bildungsinstitutionen.

Unterstltzt werden solche Ansichten durch wissenschaftliche Erkenntnisse daridber, was die Personlichkeit
des Menschen ausmacht, welche Differenzierungen man vornehmen muss und wie die
Gelingensbedingungen aussehen, damit bestimmte Entwicklungsprozesse auch stattfinden kénnen.

Es gehort heute zum wissenschaftlichen Standard im Umgang mit der Entwicklung des Subjekts, sich ein
solches Subjekt nicht als isoliertes Einzelwesen vorzustellen, so wie es noch bei der Idee der Monade in der
Philosophie von Leibniz auftaucht. Es durften heute alle Experten davon ausgehen, dass auch die
Entwicklung von Individualitat nur in einem sozialen Kontext mdglich ist. Eine grolRe Akzeptanz in dieser
Hinsicht erfahrt hierbei die Sozialphilosophie, so wie sie wesentlich etwa von George Herbert Mead in den
ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts in Chicago entwickelt worden ist (und bei der es Uberraschende
Parallelen zu dhnlichen Uberlegungen von Theodor Litt in den 1920er Jahren gibt). Dies bedeutet aber auch,
dass die sozialen Kontexte des Aufwachsens eine wichtige Rolle spielen. Diese sozialen Kontexte werden
bestimmt von der spezifischen Gesellschaftsstruktur, von der sozialen Lage des betroffenen Subjekts und
seiner Bildungseinrichtungen, von politischen Rahmenbedingungen, die entweder Ressourcen bereitstellen
oder vorenthalten. Dies bedeutet flr jede Padagogik und somit auch fur die Kulturpadagogik - insbesondere
dann, wenn man einen kritischen Ansatz verfolgt - dass die politische und soziale Analyse zusammen mit
den dazugehdrigen Wissenschaften mit einbezogen werden mussen.

Kulturpadagogik wiederum hat es mit einer gréBeren Anzahl unterschiedlicher kulturpadagogischer
Methoden zu tun, deren Spektrum bewusst offengehaltenen ist. Sowohl theoretisch als auch historisch kann
man als Kern dieses Methodenspektrums das Feld kinstlerischer Methoden betrachten. Méglicherweise
klingt das einfacher, als es in der Realitat ist. Denn bei der Betrachtung der Entwicklung der Kiinste muss
man sehen, dass spatestens seit dem 19. Jahrhundert Kinstlerinnen und Kinstler in ihrer Praxis nicht nur
neue Werke schaffen, sondern mit diesen Werken auch ein neues Verstandnis von Kunst durchsetzen
wollten (Fuchs 2011).

Das Kunstverstandnis andert sich also gravierend im Laufe der Jahrzehnte und Jahrhunderte, so dass eine
jegliche Selbstgewissheit dartuber, was unter ,Kunst” oder unter kiinstlerischen Methoden verstanden
werden kann, véllig fehl am Platze ist. Dies bedeutet aber auch, dass immer wieder in der Kulturpadagogik
vorfindliche Versuche, ,kinstlerische Qualitat” definieren zu wollen, vor dem Hintergrund dieser
dynamischen Entwicklungsgeschichte scheitern missen, wenn sie allzu apodiktisch vorgetragen werden.
Solche Versuche haben stets eine enge Verwandtschaft mit den eigentlich berwundenen Ansatzen
essentialistischer Kunsttheorien, also mit den vergeblichen Versuchen, das ,,Wesen von Kunst"“ eindeutig zu
definieren.

Zudem macht man sich leicht bei einer zu selbstgewissen Konzentration auf die in Europa wichtig
gewordenen kunstlerischen Ausdrucksformen eines Kulturimperialismus schuldig. So haben etwa
Kolleginnen und Kollegen aus Afrika, Asien oder Sidamerika bei internationalen UNESCO-Konferenzen zur

-10 -



kulturellen Bildung darauf hingewiesen, dass die traditionellen europaischen Kunstformen keineswegs in
allen Teilen der Welt dieselbe Relevanz haben, wie dies in Europa und Nordamerika der Fall ist. Damit wird
aber auch deutlich, dass eine kritische Kunsttheorie eine wesentliche Bezugsdisziplin einer kritischen
Kulturpadagogik sein muss.

Ahnliches ist zu dem Begriff der Kultur zu sagen. Es kann hier nur auf die Vielfalt unterschiedlicher
Kulturbegriffe hingewiesen werden, wobei ein gravierendes Problem darin besteht, dass man in den
unterschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen, in der politischen, alltaglichen und 6ffentlichen Kommunikation
sehr unterschiedliche Kulturbegriffe verwendet. So gelten solche Kulturbegriffe in den Wissenschaften als
verpont, die in der politischen und padagogischen Praxis eine zentrale Rolle spielen. Dies bedeutet, dass
eine Kritische Kulturpadagogik als Basisdisziplin auch eine kritische Kulturtheorie bendtigt.

Ein weiterer Aspekt, der zu berlcksichtigen ist - gerade in einer politischen Perspektive -, ist darin zu
sehen, dass die Konjunktur des Kulturbegriffs, sein Aufkommen und seine Geschichte im 19. Jahrhundert,
sehr viel mit den sozialen Auseinandersetzungen dieser Zeit zu tun haben. So lasst sich pauschal sagen,
dass der Kulturdiskurs nicht nur ein Krisendiskurs der Moderne ist, sondern man kann auch zeigen, dass
man mithilfe eines Kulturdiskurses soziale Fragen in den Hintergrund drangen wollte. Dies spielt fur die
aktuelle Kulturpadagogik dort eine Rolle, wo man sich fragen muss, welches die gesellschaftlichen Grinde
fUr die derzeitige Konjunktur kultureller Bildung sind. Einer naiven Freude dariber, dass ein langer
vernachlassigter padagogischer Bereich und eine wichtige Dimension personlicher Bildung nunmehr besser
zu ihrem Recht kommen, als das bislang der Fall war, wird man zumindest mit dem Wermutstropfen
begegnen mussen, dass in der Geschichte, speziell in der Geschichte der Weimarer Republik, eine
entsprechende Kulturpadagogik nicht blof§ bereits einmal existiert hat, sondern auch eindeutige politische
Ziele verfolgte (zur Geschichte siehe Zirfas 2015). Also auch hier ist es gerade im Sinne einer
Aufklarungstradition notwendig, ideologiekritisch und selbstreflexiv das eigene Feld zu betrachten.

Im Folgenden sollen zu den genannten Feldern (Anthropologie, Persodnlichkeitstheorie, Bildungstheorie,
Kunsttheorie, Kulturtheorie, Gesellschaftstheorie, politische Theorie etc.) nur einige auBerst knappe
Anmerkungen gemacht werden.

Bei dem Konzept eines starken Subjektes geht es darum, dass der/die Einzelne als Moment der Entwicklung
der Moderne nunmehr selbst in der Verantwortung steht, sein/ihr eigenes Projekt des guten Lebens zu
realisieren. Dass er/sie dies nicht alleine bewerkstelligen kann, dass er/sie also eine Fllle sozialer
Beziehungen und auch materielle und ideelle Ressourcen benétigt, wurde bereits oben angesprochen. Die
Rede von einem starken Subjekt bedeutet daher nicht, dass er/sie - so wie es im romantischen Denken
vorzufinden war - in unrealistischen Allmachtsfantasien schwelgen kann, also seine/ihre Moglichkeiten der
Steuerung und vielleicht sogar Beherrschung der Lebensumstande véllig Gberdehnt. Man hat vielmehr zur
Kenntnis zu nehmen, dass einer solchen produktiven Lebensgestaltung vielfach Hindernisse
entgegenstehen. Es gibt eine groBe Zahl von Zumutungen, deren Bewaltigung man vom Einzelnen
erwartet. Von daher ist ein wesentliches Prinzip der Lebensgestaltung das Prinzip der Widerstandigkeit.
Dazu gehdort auch die Fahigkeit, die Umstande und Ursachen zu analysieren, die sich der eigenen
Lebensgestaltung entgegenstellen. Auch dies bedeutet , Kritische Kulturpadagogik”, weil diese den/die
Einzelne/n auch in dieser Hinsicht stark machen soll. Eine , Kritische Kulturpadagogik” kann sich in
theoretischer Hinsicht hierbei auf eine Fille bildungstheoretischer Uberlegungen stitzen.

-11 -



Einige Ausfuhrungen im Umgang mit dem Kunst- und Kulturbegriff habe ich bereits oben gemacht. Diese
sollen an dieser Stelle nicht weiter vertieft werden. Von besonderer Bedeutung - auch als spezifische
Motivation fur die Entwicklung einer Konzeption einer Kritischen Kulturpadagogik - ist die Analyse der
derzeitigen Gesellschaft. Es wurde oben bereits davon gesprochen, dass auch jenseits einer harten
Kapitalismuskritik viele Menschen ein gewisses Unbehagen an der derzeitigen 6konomischen Entwicklung
empfinden. Die Folgen der aktuell praktizierten 6konomischen Theorie und der darauf aufbauenden
wirtschaftspolitischen Steuerung der Gesellschaft sind an den Armuts- und Reichtumsberichten der
Bundesregierung abzulesen: Die Kluft zwischen Arm und Reich wird immer breiter, zugleich wachst die
Unzufriedenheit mit dem politischen System. Denn zurecht gehen die Menschen davon aus, dass das
politische System in erster Linie die Aufgabe hat, fur eine wohlgeordnete Gesellschaft zu sorgen. In dem
MalSe, in dem dies misslingt, verliert das jeweilige System an Ruckhalt und an Legitimation. Statistiken
zeigen, dass genau dies zurzeit mit der demokratischen Ordnung in den Landern geschieht, in denen es zu
gravierenden Pathologien des Sozialen gekommen ist.

Es geht also nicht um Okonomie schlechthin, denn dass der Mensch wirtschaftlich handeln muss, um
notwendige Ressourcen seines Lebens sicherzustellen, darf man als anthropologische Grundtatsache
annehmen und wird ernsthaft von niemandem bestritten. Deshalb findet sich auch die Wirtschaft als eine
der symbolischen Formen bei Ernst Cassirer, wobei auch der konservativ-liberale Philosoph zustimmend die
Kapitalismuskritik des spater von rechten Kraften ermordeten Politikers und ehemaligen Chefs der AEG,
Walter Rathenau, zur Kenntnis nimmt. Es geht also keineswegs um Okonomie schlechthin, es geht noch
nicht einmal primar um eine grundsatzlich kapitalistisch organisierte Marktgesellschaft. Zu letzterem Punkt
ist daran zu erinnern, dass es bereits einmal eine Schule von Okonomen gegeben hat, die sich selbst
»,heoliberal” nannte, und die - im Gegensatz zu dem heutigen Neoliberalismus - einen unkontrollierten
Kapitalismus deshalb kritisierte, weil dieser in der Tendenz die Marktwirtschaft und das Prinzip des freien
Wettbewerbs aufhob (Alexander Riistow, Wilhelm Rdpke). Deshalb forderte diese Gruppe von Okonomen
starke staatliche Interventionen, etwa im Bereich des Kartellrechts.

All diese Uberlegungen iibersieht eine aktuelle Studie des Rates fir kulturelle Bildung (2017), die sich mit
dem Verhaltnis von Okonomie und kultureller Bildung befasst. Im Vorwort moniert man, dass man sich in
der kiinstlerischen und kulturpddagogischen Praxis in einer gewissen Distanz zur Okonomie sieht und
spricht von einem ,,Okonomie-Bashing”, von dem man sich offenbar absetzen will. In der Folge spricht man
allerdings durchaus auch von einer ,erbarmlichen materiellen Armut”, bezieht diese allerdings nur auf die
begrenzten Teilhabechancen an der Kultur bei bestimmten Bevdlkerungsgruppen. Es wird dann zwar
angekiindigt, dass sich ein eigenes Kapitel mit der ,Vielfalt der relevanten Okonomie-Verstindnisse*”
befasst, wobei bei der Erlduterung der Notwendigkeit von Okonomie bloR auf die oben erwahnte
anthropologische Grundtatsache ékonomischen Handelns hingewiesen wird. Auf aktuelle Okonomie-
Diskurse, die bei dem erwahnten Bashing eine zentrale Rolle spielen, geht die Studie trotz der Ankindigung
erst gar nicht ein. Damit Ubersieht diese Studie (bewusst?) entschieden das Problem: Es geht eben nicht um
eine abstrakte Okonomie im Verstindnis von Aristoteles als anthropologischer Grundtatsache, sondern es
geht um die aktuell vorfindliche Umgangsweise mit 6konomischen Fragen, so wie sie inzwischen auch von
Fachékonomen kritisiert wird (das hier relevante Buch von Piketty wurde sogar erwahnt, ohne
Konsequenzen daraus zu ziehen). Damit verfehlt die Studie auf grundsatzliche Weise ihren eigenen
Anspruch, etwas Klarendes zum Verhaltnis von Okonomie und kultureller Bildung sagen zu wollen. Sie muss
vielmehr als ein Beitrag zu einem affirmativen Verstédndnis von Okonomie gesehen werden, gegen das nicht

-12 -



nur eine Kritische Kulturpadagogik angehen muss, sondern das inzwischen weltweit zu massenhaften
Protesten gefuhrt hat.

Vor diesem Hintergrund scheint eine LektlUre der Studien des Freiburger Soziologen Gunter Dux (2013)
interessant zu sein, der - gerade nicht unter Bezug auf Karl Marx - umfassend und detailliert seine These
begrindet, dass der derzeitige Kapitalismus mit einer demokratischen Grundordnung nicht vereinbar ist.
Demokratie als politische Grundordnung habe die Aufgabe, , die gesellschaftlichen Bedingungen einer
selbstbestimmten Lebensfihrung” zu schaffen (74). Und genau dies wird durch die Art der derzeitigen
Wirtschaftsordnung verhindert. Wohlgemerkt: Es geht nicht um die Abschaffung der Marktwirtschaft oder
sogar eine EinfUhrung einer neuen Planwirtschaft, sondern es geht um die Art und Weise, wie sich der
Kapitalismus heute organisiert. Denn es gibt nicht blof3 eine einzige Form einer marktwirtschaftlichen und
kapitalistischen Wirtschaftsordnung, sondern man spricht inzwischen von "varieties of capitalsm" (Peter
Hall/David Soskice 2001).

Forschungsthemen und Fragestellungen

Eine kritische Kulturpadagogik will mehr sein als die Artikulation von Unbehagen an bestimmten
Entwicklungstendenzen der neoliberal organisierten Gesellschaft. Ein solches Unbehagen kann allerdings
durchaus der Ausgangspunkt fiir weitergehende Uberlegungen sein. Diese miissen aber im urspriinglichen
Wortsinne ,radikal” sein, also an die Wurzel der festgestellten Deformationen gehen. Wie an der Publikation
des Rates fur kulturelle Bildung gezeigt, genugt es dabei keineswegs, auf anthropologisches Grundwissen
wie der Notwendigkeit 6konomischen Handelns oder auf entsprechende Theorien von Aristoteles
hinzuweisen. Das kann jeder selbst am eigenen Leibe spuren, dass man mit Ressourcen sparsam umgehen
muss. Ein solches Vorgehen verharmlost und verschleiert vielmehr das Problem, so dass man es mit guten
Grinden ,ideologisch” nennen kann.

Es geht vielmehr um das, was man heute , Neoliberalismus” nennt, namlich um den Versuch einer
umfassenden Umgestaltung der Gesellschaft. Ernst Cassirer wies bereits darauf hin, dass es kein Staat
unterlasst, Einfluss auf eine solche Formung der Subjekte zu nehmen, die die jeweilige politische Ordnung
als legitim erachtet. Daher gibt es traditionell einen engen Zusammenhang zwischen Padagogik und Politik:
Beides sind zwei Seiten derselben Medaille (Fuchs 2017a). Die Politik ist dafur zustandig, eine bestimmte
gesellschaftliche Ordnung herzustellen und es kimmert sich die PAdagogik um eine entsprechende
Formung der Subjekte. Dies gilt in Diktaturen oder in autoritaren Gesellschaften, es gilt aber auch fur
demokratisch gestaltete Gesellschaften. Helmut Fend (2006) hatte dies seinerzeit unter dem Begriff der
»~gesellschaftlichen Funktionen” am Beispiel der Schule gezeigt: Es geht dabei um die Funktionen der
Qualifikation (als Befriedigung des Bedarfs der Wirtschaft), der Legitimation (als Befriedigung des Bedarfs
der Politik), als Selektion und Allokation (als Aspekt der Versorgung der unterschiedlichen Funktionsstellen
in der Gesellschaft mit geeigneten Menschen) und schlieBlich um Enkulturation (als Prozess der
Hineinentwicklung in die jeweils vorhandene Kultur).

In politischer Hinsicht ist dieser Ansatz neutral, weil er fur jede gesellschaftliche Ordnung gilt. Es geht daher
heute in Deutschland darum, Bildungsprozesse und entsprechende Bildungseinrichtungen so zu gestalten,
dass sie mit den Ideen und Visionen einer humanistischen demokratischen Grundordnung Ubereinstimmen.
Es gibt gute Grinde flr die Annahme, dass eine neoliberale Durchformung der Gesellschaft diesen

-13 -



Prinzipien einer demokratischen Grundordnung nicht entspricht, so wie es sehr deutlich Ganter Dux (2013)
belegt.

»~Neoliberalismus” wird von einigen als blof§ politischer Kampfbegriff abgelehnt. Daher sollen einige
Hinweise darauf gegeben werden, was darunter zu verstehen ist. Im Grundsatz geht es um eine
Flexibilisierung der Arbeitsgesellschaft, es geht um eine Vermarktlichung des Sozialstaates und eine
Okonomisierung der alltéglichen Lebensfiihrung. Dies bedeutet im Einzelnen fir die Wirtschafts- und
Sozialordnung einen Abbau sozialer Sicherungssysteme und die Durchsetzung der Forderung, dass jeder
nunmehr als Ich-AG die Verantwortung flr sein eigenes Leben - und auch fir das Scheitern
gesellschaftlicher Unterstitzungsmafnahmen - Gbernehmen solle.

In der Kulturpolitik bedeutet das einen Rickbau 6ffentlicher Verantwortung fir die Erhaltung und
Kultureinrichtungen ganz im Sinne des GATS-Abkommens; es geht um die Durchsetzung eines neuen
Steuerungssystems (Governance Ansatz, New Public Management, Neues Steuerungsmodell), das sich sehr
stark an betriebswirtschaftlichem Denken orientiert.

In der Bildungspolitik geht es - wie oben erwahnt - um den Ersatz des Bildungsbegriffes durch Konzepte
von Qualifikation oder ,Humankapital“. Es geht um den ,flexiblen Menschen” (Sennett 1998). In
Wissenschaft und Schule geht es um die Okonomisierung und Taylorisierung von Lernprozessen, um die
Dominanz von Drittmittelforschung.

Auch der Kunstbereich bleibt nicht unberthrt davon. Kunst war natarlich schon immer (auch) eine Ware,
weil Kinstlerinnen und Kunstler stets versuchten, ihren Lebensunterhalt mit ihrer klinstlerischen Tatigkeit
zu bestreiten (Fuchs 2011). Allerdings gibt es in den letzten Jahren und Jahrzehnten eine Tendenz, Kunst
(nur noch) als Standortfaktor, als Wirtschaftsfaktor, als Touristenattraktion zu inszenieren. Dieser Ansatz
bleibt der Kunstproduktion nicht auSerlich, sondern es gibt Grinde fur die Annahme, dass bis in die
kinstlerische Produktion hinein eine solche Kommodifizierung der kinstlerischen Tatigkeit ihre Spuren im
Kunstwerk oder -prozess hinterlasst. Auch diese These ist nicht neu, denn der franzésische
Literaturwissenschaftler und Philosoph Lucien Goldman hatte schon vor Jahren davon gesprochen, dass sich
Strukturen der Gesellschaft in der Struktur des Romanes widerspiegeln. Noch friher gab es die These von
dem Kunsttheoretiker und Kunsthistoriker Erwin Panofsky, dass es eine strukturelle Homologie zwischen der
scholastischen Philosophie und der gotischen Architektur gabe. Diese Homologie nannte er Habitus. Pierre
Bourdieu hat sein Habituskonzept auf dieser Grundlage entwickelt (er schrieb das Vorwort zur franzdsischen
Ausgabe entsprechender Schriften von Panofsky). Dieser Gedanke wurde spater unter dem Begriff des
»Stils” als Ubergreifendem Gestaltungsprinzip weiterverfolgt.

Im Hinblick auf das Subjekt besteht daher die Spezifik einer neoliberalen Formung darin, dass diese aulere
Gestaltung der Gesellschaft zu einer inneren psychischen Struktur verarbeitet wird. Dies kann man
neoliberale Formung des Subjektes nennen. Daher besteht eine erste zentrale Aufgabe einer Kritischen
Kulturpadagogik darin, diesen méglichen Prozess genauer zu untersuchen und zu analysieren, ob und in
welcher Weise eine entsprechend geformte Subjektivitat zu Deformationen der Persénlichkeit fihrt und in
welcher Weise Ressourcen der Widerstandigkeit mobilisiert werden kdnnen. Letztlich ist dies der
Grundgedanke einer jeglichen emanzipatorischen Bildungsphilosophie, so wie sie bereits von Schiller oder
Humboldt entwickelt worden ist.

-14 -



Insbesondere geht es dabei darum, die Chancen einer entsprechenden emanzipatorischen
Subjektentwicklung im Bereich der kunstlerischen Praxis zu finden. Dies kann nur spartenspezifisch
geschehen, weswegen eine Kritische Kulturpadagogik sich ausdifferenzieren muss in entsprechende
Ansatze einer Kritischen Musik-, Theater-, Tanz-, Medien-, Museums-, Spiel-, Literatur- oder Kunstpadagogik.
Auch dieser Gedanke ist Uberhaupt nicht neu, sondern in jedem der genannten Bereiche lassen sich
entsprechende Ansatze finden, die fachspezifisch das kritische Potenzial ihres Arbeitsfeldes ausloten und
Moglichkeiten zu einer vollen Entwicklung einer humanistischen Persdnlichkeit analysieren.

An dieser Stelle geraten die Bildungseinrichtungen ins Blickfeld. Insbesondere muss hier die Rolle der
Schule berucksichtigt werden, da diese als gesellschaftliche Zwangsveranstaltung einen grolRen Anteil an
den Bildungsprozessen der Heranwachsenden hat. Die Schule ist insofern ein Problem, als sie gerade in
Deutschland fest in der Hand des Staates ist. Gilt die oben erwahnte These, dass kein Staat die Formung
des Subjektes dem Zufall Uberlasst, dann kdnnte man durchaus angesichts der durchgreifenden
Neoliberalisierung unseres Staates resignieren. Allerdings ist es noch nie gelungen, aus der Schule eine
Ltotale Institution” (im Sinne von Ervin Goffman) zu machen. Jede Form von Wissensvermittlung - und sei
sie noch so ideologisch geformt - hat es letztlich mit Wissen zu tun, das wiederum eine Neugierde auf
neues Wissen erzeugen kann. Selbst die grofSten Kritiker des kapitalistischen Systems haben das jeweils
vorfindliche reaktionare Schulsystem durchlaufen, ohne dass dies ihre spatere kritische Haltung verhindert
hatte. Zudem hat der Gedanke hohe Plausibilitat, dass die Schule als Bildungsort in jeder Gesellschaft auch
eine relative Autonomie hat, da sie sonst ihre Aufgabe nicht erflllen kann.

Man muss zudem sehen, dass die hier vertretene Zielstellung gerade nicht im Widerspruch zu den
humanistischen Zielen des Grundgesetzes oder der Menschenrechte (und entsprechend der Schulgesetze
oder dem Kinder- und Jugendhilfegesetz) steht, sondern vielmehr kritisiert, dass genau diese Ziele durch die
derzeitige Wirtschaftsordnung verfehlt werden. Es geht daher darum, klassische Werte der burgerlichen
Emanzipationsbewegung (man kann hier durchaus an Freiheit, Gleichheit und Briuderlichkeit und sollte vor
allem an den Gedanken der Mindigkeit bei Kant denken) vor einer weiteren Beschadigung zu bewahren. Es
muss daher keine neue gesellschaftliche Vision entwickelt werden, es genugt schon, unser Grundgesetz in
seinen Zielen und seiner Werteorientierung ernst zu nehmen (Wetz 2005).

Vor diesem Hintergrund ist es notwendig, die jeweiligen Beschreibungen und Diagnosen unserer
Gesellschaft zu betrachten. Man muss dabei sehen, dass das Geschaft der Zeitdiagnose bliht. So jagen sich
geradezu immer wieder neue Gesellschaftsdiagnosen: Es gab u. a. eine formierte Gesellschaft, eine
Wohlstandsgesellschaft, eine Industriegesellschaft, eine Dienstleistungsgesellschaft, eine
Risikogesellschaft, eine Erlebnisgesellschaft, eine Lebensstilgesellschaft, eine Multioptionsgesellschaft etc..

Aktuell erlebt der Begriff der Wissensgesellschaft eine gewisse Konjunktur. Es lohnt sich daher, kurz auf
diesen Begriff einzugehen (vgl. etwa Engelhardt/Kajetzke 2010). In der Politik ist immer wieder zu héren,
dass Deutschland als rohstoffarmes Land nur als Wissensgesellschaft seinen Beitrag zur Realisierung der
berlhmt-berlchtigten Lissabon-Ziele leisten kénne, namlich die Europaische Union zum , starksten
wissensbasierten Wirtschaftsraum® der Welt zu machen. Man kann die Schul- und Wissenschaftspolitik im
neuen Jahrtausend, also nach der Vorlage der PISA-Studien und mit der Durchsetzung des Bologna-
Prozesses in Deutschland, durchaus als Beitrag zur Entwicklung einer solchen Wissensgesellschaft sehen.

-15-



Die neoliberale Ausrichtung dieses Konzeptes kann man daran erkennen, dass es nur um ein spezifisches
Wissen geht, das kaum noch etwas mit dem klassischen Bildungsbegriff zu tun hat. Es geht nicht um
kritische Reflexion gesellschaftlicher Gegebenheiten und individueller Entwicklungsprozesse, sondern es
geht nur noch um solches Wissen, bei dem man eine 6konomische Verwertbarkeit unterstellt. Ein solches
Wissen ist empirisch-quantitativ Gberprifbar durch Monitoring- und Evaluationsprozesse (fur die Padagogik
siehe Baumert/Tillmann 2016). Ein solches Wissen ist gefordert, wenn es um die Durchsetzung einer
~evidenzbasierten Politik” geht (Bellmann/Muller2011). Und nicht zuletzt ist es ein solches Wissen, das von
Politik und einer wachsenden Zahl von Stiftungen geférdert wird. Damit verandern sich
Wissenschaftskulturen, weil der Bereich der Theorie und Geschichte der jeweiligen Fachwissenschaften
zuruckgedrangt wird. Damit fehlt aber eine kritische Instanz der Reflexivitat, fir die offenbar kein Bedarf
mehr besteht. Es erscheint daher die These plausibel, dass das Konzept der Wissensgesellschaft eine
konsequente Fortsetzung dessen ist, was Adorno und Horkheimer seinerzeit Kulturindustrie genannt haben
(RUhle 2015). Bei der Kulturindustrie These ging es namlich keineswegs - wie vielfach kolportiert - um eine
verachtliche Sicht auf die Massenkultur, es wurden vielmehr auch die Bereiche der Hochkultur zunehmend
unter dem Regime der Vermarktung gesehen. Also auch hier lohnt sich die Aufnahme einer bereits alteren
Diskussion, so wie sie rund um die ,Dialektik der Aufklarung” (Horkheimer/Adorno 1974) und den
Positivismusstreit gefihrt wurde.

Versuch einer Typologie einer Kritischen Kulturpadagogik.

Es wurde oben erwahnt, dass ein Unbehagen an bestimmten Auswichsen der derzeitigen gesellschaftlichen
und 6konomischen Entwicklung durchaus verbreitet ist. Doch unterscheiden sich die Autorinnen und
Autoren dabei in der Tragweite und Ausformulierung ihrer Kritik.

Zu einem Kernbereich eines kritischen Ansatzes kann man solche Autoren z&hlen, die auf der Basis einer
marxistischen Orientierung grundsatzlich mit der kapitalistischen Grundordnung der Gesellschaft ins
Gericht gehen. Unter diesen findet sich (heute) keiner mehr, der eine der untergegangenen sozialistischen
Gesellschaften ernsthaft als Modell fir eine alternative Gesellschaftsordnung in Betracht zieht (Demirovic
2003, Jaeggi/Loick 2013). Allerdings werden Alternativen fir die derzeitige Ordnung gesucht. In der
Erziehungswissenschaft kénnte man Namen wie Gamm oder Huysken zu diesem Kreis zahlen.

Ein deutlich weiterer Kreis orientiert sich starker an der alten Frankfurter Schule, an Bourdieu und/oder an
den Machtanalysen von Foucault oder an anderen marxistisch inspirierten Denkern wie etwa Henri
Levebvre, Althusser, Gramsci oder an der Befreiungspadagogik von Paolo Freire. Hierzu zahlen viele
Schulerinnen und Schuler der traditionellen Vertreter der Geisteswissenschaftlichen Padagogik und es
lassen sich die Vertreter der Darmstadter Schule (Heydorn, Koneffke, Pongratz, Euler) dazu zahlen.

Ein noch weiterer Kreis besteht aus denen, die durchaus ein Unbehagen und eine kritische Haltung
gegeniiber einer neoliberalen Okonomisierung einnehmen, ohne jedoch die radikale Gesellschaftskritik der
vorher genannten zu dbernehmen.

Und nicht zuletzt sind es eher kulturkritisch orientierte Autorinnen und Autoren, die einzelne Aspekte der
gesellschaftlichen Entwicklung wie etwa die Medialisierung und eine tatsachliche oder vermutete
Deformation der Personlichkeit der Kinder und Jugendlichen durch einen zu groBen Medienkonsum als
Anlass fur ihre Kritik nehmen.

- 16 -



Zu diesem erweiterten Kreis gehdren auch solche, die in einer wissenschaftsimmanenten Kritik die durch
eine evidenzbasierte Politik erzwungene Konzentration nur noch auf quantitativ-empirische Methoden
beklagen.

Schlussbemerkungen

Der vorliegende Text hatte zum Ziel, darauf hinzuweisen, dass es zum einen zum Standard der
Wissenschaften gehort, ein kritisch-reflexives Verhaltnis zu sich und den gesellschaftlichen Umstanden
einzunehmen. Dies gilt insbesondere flr die Erziehungswissenschaft, da diese unmittelbar mit Menschen zu
tun hat und daher einem besonderen Berufsethos verpflichtet ist (oder sein musste).

Dieser Hinweis auf eine wissenschaftliche Grunddisposition ist deshalb wichtig, weil es nach Ansicht des
Verfassers gute Grinde gibt, ein solches kritisches Verhalten auch in der Kulturpadagogik zu mobilisieren.
Dabei wurde darauf hingewiesen, dass dies Uberhaupt kein neuer Ansatz ist, sondern vielmehr zur Tradition
von Wissenschaft und Philosophie immer schon gehdért hat. Allerdings scheint es der Fall zu sein, dass -
maoglicherweise schon als Folge des diagnostizierten Trends - fur eine neue Anstrengung in dieser Hinsicht
motiviert werden muss. Denn es gibt zwar zahlreiche Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler sowie
Praktikerinnen und Praktiker, denen die Auswirkungen der neoliberalen Durchformung unserer Gesellschaft
ein gewisses Unbehagen bereitet, doch scheut man sich anscheinend vor dem Schritt, naher auf die
Ursachen dieses Unbehagens einzugehen. Die aktuelle Denkschrift des Rates fur kulturelle Bildung ist ein
problematisches Beispiel fur eine solche Haltung. Es ware daher gut und im Interesse der
Heranwachsenden sowie der betreffenden Wissenschaften, wenn man offensiver die hier angesprochene
Problematik behandelt. Dabei scheint mir die kulturpadagogische Praxis einen geringeren Nachholbedarf zu
haben als die sie begleitenden Wissenschaften.

Um abschlieBend auf den Titel dieses Beitrages zurickzukommen: Ja, wir brauchen eine Kritische
Kulturpadagogik, die mehr leistet, als ein gewisses Unbehagen zu artikulieren. Das Gute dabei ist: Es gibt
eine solche Padagogik sowohl in der Praxis als auch - zumindest in einzelnen Sparten oder bei einzelnen
Themen - in den Wissenschaften schon langst. Es kommt daher darauf an, solche Denkanstrengungen zu
blndeln, auch um eine entsprechende Praxis besser verstehen und vielleicht sogar anleiten zu kénnen.
Zudem braucht eine solche Praxis auch eine entsprechende Kritische kulturelle Bildungspolitik, die fur
geeignete Rahmenbedingungen sorgt. Diese wiederum braucht als Grundlage eine Kritische
Kulturpadagogik.

Verwendete Literatur

Adorno, Theodor u. a. (Hrsg.) (1993): Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Apple, Michael W. et al. (Eds.) (2009): The Routledge International Handbook of Critical Education. New York/London: Routledge.
Baumert, Jirgen/Tillmann, Klaus-Jiurgen (Hrsg.) (2016): Empirische Bildungsforschung. Der kritische Blick und die Antwort auf
Kritiker. Zeitschrift flr Erziehungswissenschaft, Sonderheft 31/2016. Wiesbaden: Springer.

Bellmann, Johannes/Miiller, Thomas (Hrsg.) (2011): Wissen was wirkt. Kritik evidenzbasierter Padagogik. Wiesbaden: VS.
Bernhard, Armin (2011): Allgemeine Padagogik. Auf praxisphilosophischer Grundlage. Baltmannsweiler: Schneider-Hohengehren.
Bollenbeck, Georg (2007): Eine Geschichte der Kulturkritik - von J.J. Rousseau bis G. Anders. Minchen: C.H. Beck.

Cassirer, Ernst (1990/1944): Versuch Uber den Menschen. Einfihrung in eine Philosophie der Kultur. Frankfurt/M.: Fischer.
Demirovic, Alex (Hrsg.) (2003): Modelle kritischer Gesellschaftstheorie. Stuttgart: Metzler.

Dux, Glinter (2013): Demokratie als Lebensform. Weilerswist: Velbriick.

-17 -



Engelhardt, Anina/Kajetzke, Laura (Hrsg.) (2010): Handbuch Wissensgesellschaft. Theorien, Themen und Probleme. Bielefeld:
transcript.

Fend, Helmut (2006): Neue Theorie der Schule. Einfihrung in das Verstehen von Bildungssystemen. Wiesbaden: VS Verlag.
Fuchs, Max (2008): Kulturelle Bildung: Grundlagen - Praxis - Politik. Minchen: kopaed.

Fuchs, Max (2011): Kunst als kulturelle Praxis. Kunsttheorie und Asthetik fir Kulturpolitik und Paddagogik. Miinchen: kopaed.
Fuchs, Max (2016): Das starke Subjekt. Lebensfihrung, Widerstandigkeit und asthetische Praxis. Minchen: kopaed.

Fuchs, Max (2017): Bildung und kulturelle Entwicklung des Menschen. Weinheim/Basel: Juventa-Beltz.

Fuchs, Max (2017a): Politik und Padagogik. Zur notwendigen Revitalisierung einer spannungsvollen Beziehung. Miinchen: kopaed.
Hall, Peter A./Soskice, David (2001): Varieties of Capitalism. Oxford: OUP.

Horkheimer, Max (1974): Traditionelle und kritische Theorie. Frankfurt/M.: Fischer.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1971): Dialektik der Aufklarung. Frankfurt/M.: Fischer.

Jaeggi, Rahel/Wesche, Tilo (Hrsg.) (2009): Was ist Kritik? Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel/Loick, Daniel (Hrsg.) (2013): Nach Marx - Philosophie, Kritik, Praxis. Berlin: Suhrkamp.

Kaufmann, Hans Bernhard u. a. (Hrsg.) (1991): Kontinuitat und Traditionsbriuche in der Padagogik. Ein Gesprach zwischen den
Generationen. Weinheim/Basel: Beltz.

Konersmann, Ralph (Hrsg.) (2001): Kulturkritik. Reflexionen in der veranderten Welt. Leipzig: Reclam.

Kosellek, Reinhard (1973): Kritik und Krise. Zur Pathogenese der birgerlichen Welt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Plessner, Helmuth (1976): conditio humana. Frankfurt/M: Fischer.

Rat fiir kulturelle Bildung (2017): Mehr als weniger als gleich viel. Zum Verhéltnis von Okonomie und Kultureller Bildung. Essen:
Selbstverlag.

Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried (Hrsg.) (1976): Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 4. Darmstadt: WBG.

Ruhle, Manuel (2015): Kulturindustrie, Bildung und Erfahrung. Hohengehren: Schneider.

Sennett, Richard (1998): Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus. New York/Berlin: Berlin-Verlag.

Stern, Fritz (1963): Kulturpessimismus als politische Gefahr. Bern usw.: Scherz.

Sunker, Heinz/Kriiger, Heinz-Hermann (Hrsg.) (1999): Kritische Erziehungswissenschaft am Neubeginn? Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Taube, Gerd/Fuchs, Max/Braun, Tom (Hrsg.) (2017): Handbuch Das starke Subjekt. Minchen: kopaed.

Tenorth, Heinz-Elmar (1999): Die zweite Chance. In: Stnker/Kriuger 1999, 135-161.

Wetz, Franz Josef (2005): Illusion Menschenwdlrde. Aufstieg und Fall eines Grundwertes. Stuttgart: Klett-Cotta.

Zacharias, Wolfgang (2001): Kulturpadagogik. Kulturelle Jugendbildung. Eine Einfihrung. Opladen: Leske + Budrich.

Zirfas, Jorg (2015): Zur Geschichte der Kulturpadagogik. In: Braun, Tom u. a. (Hrsg.)(2015): Theorien der Kulturpéddagogik.
Weinheim/Basel: Beltz-Juventa.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2017): Brauchen wir eine ,Kritische Kulturpadagogik“? Eine Skizze. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/brauchen-kritische-kulturpaedagogik-skizze
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-18 -


https://www.kubi-online.de/artikel/brauchen-kritische-kulturpaedagogik-skizze
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

