ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Drei Dimensionen Kultureller Bildung im Kontext von
Fremdenfeindlichkeit

von Dieter Kramer

Erscheinungsjahr: 2016

Stichworter:
vélkisches Denken | Aufklarung | Denkweisen | Symbolwelten | Migrationskrise

Antivolkisches und antirassistisches Grundwissen

Die ,Allgemeine Erklarung zur kulturellen Vielfalt” der 31. Generalkonferenz der UNESCO von 2001
.bekraftigt, dass Kultur als Gesamtheit der unverwechselbaren geistigen, materiellen, intellektuellen und
emotionalen Eigenschaften angesehen werden sollte, die eine Gesellschaft oder eine soziale Gruppe
kennzeichnen, und dass sie Uber Kunst und Literatur hinaus auch Lebensformen, Formen des
Zusammenlebens, Wertesysteme, Traditionen und Uberzeugungen umfasst” (Rébke 1993:55). Diese
Definition schliet Ethnizitat als kulturelle Differenzierung ein.

Kultur ist dynamisch, sie verandert sich. Die Kultur, die man ,hat", ist im Prozess der eigenen Erziehung
vermittelt worden, und man teilt sie in vieler Hinsicht mit anderen, die ahnliche Erfahrungen und
Traditionen haben. ,, Kulturen” sind keine Subjekte. Deswegen darf man in der Kulturellen Bildung nie von
einem Dialog der Kulturen sprechen - den gibt es nicht. Wenn man diese Formel verwendet, wird jedem
aufgrund seiner ,ethnischen”, ,rassischen”, ,nationalen”, ,religidsen” oder sonstigen Pragung ein
entsprechendes Etikett zugeordnet: Du bist Moslem, oder Deutscher, und so weiter. Aber Menschen kénnen
vieles gleichzeitig sein, und nie sind sie unabanderlich in einem Kafig ihrer Pragungen und Vorurteile
gefangen. Sie haben Spielraume und kdénnen diese nutzen. Es unterhalten sich nie Kulturen, sondern in
einem interkulturellen Dialog (oder transkulturellen Gesprach) sind es immer Subjekte, Individuen, die in
diesen Dialog eintreten, und ihr Verhalten ist nicht unabanderlich festgelegt.

Fir Kulturelle Bildung ist ein , antirassistisches Grundwissen”, bezogen auf den Umgang mit verbreiteten
nationalistischen (vélkischen) und rassistischen Schlagwoértern und Klischees nutzlich. Dazu ein Auszug aus
einem Dokument, das 1999 zu Zeiten des Balkankriegs im Museum der Weltkulturen in Frankfurt am Main
entstanden ist:



Kriege sind nicht ethnisch. Ethnos und Ethnizitat im politischen Kontext aus der Sicht
der Ethnologen des Museums fiir Vélkerkunde Frankfurt am Main (1999)

(Auszige)

Alle Menschen sind Mitglieder einer spezifischen Gruppe, der eine bestimmte Lebensweise
(Kultur) in facettenreichen Auspragungen mehr oder weniger gemeinsam ist. Solche Gruppen
werden als Ethnie oder Ethnos bezeichnet. Ihre jeweiligen Besonderheiten (auch ethnisch-
kulturelle Identitat genannt) grinden in historischen, geographischen und sozialen
Rahmenbedingungen. Sie pragen sich aus in Sprache, Religion, Rechtsnormen, Werten,
Standards und Symbolen. ...

Ethnien sind nie homogene Gebilde. Die in ihnen lebenden Individuen haben je nach
Geschlechts-, Klassen-, Schichten-, Altersgruppenzugehdrigkeit stets je besondere Interessen
und Motive. Diese Unterschiede bestimmen neben und mit der Zugehdrigkeit zu ihrer Ethnie ihr
Handeln. Es gibt daher auch keine homogenen ethnischen Gemeinschaften, mégen sie auch
noch so klein sein. In allen gibt es koexistierende unterschiedliche kulturelle Auspragungen z. B.
der Altersgruppen, der Generationen, der Berufsgruppen oder anderer Subkulturen. Auch
innerhalb vermeintlich einheitlicher Ethnien ist so die Herausforderung des Umgangs mit dem
anderen bestandig gegeben.

Es gibt folglich auch keine Reinheit fur eine Ethnie, so wie es auch keinen Urzustand gibt, zu
dem man zurickkehren kénnte. Alle Ethnien und Kulturen unterliegen einem steten Wandel, wie
auch Nationen sich kontinuierlich verandern. ...

Unterschiedliche Ethnien, Kulturen und Religionsgemeinschaften haben in den gleichen
Territorien bei funktionierender Staatsgewalt meist jahrhundertelang so produktiv miteinander
gelebt, wie bei uns Katholiken, Lutheraner, Reformierte und Atheisten oder wie Preufen und
Bayern.

Weil durch Arbeitsmigration, Vertreibungen oder Flucht Ethnien sich fortwahrend verandern,
gibt es auch keine Position ,Zwischen den Kulturen” oder ,Zwischen den Stihlen”. Was
entsteht, sind neue eigenstandige Lebensformen, die weder mit der Herkunfts- noch mit der
Gastgeberkultur deckungsgleich sind. Nicht eine rickhaltlose Integration ist das Ergebnis,
sondern eine allmahliche Veranderung der Kultur, wie sie in allen Phasen auch der deutschen
Geschichte immer wieder stattgefunden hat. Weil die kulturelle Spezifik und die Unterscheidung
von den anderen dazu beitragt, den Zusammenhalt von Gemeinschaften zu starken, werden sie
vielfach bewusst geférdert: ,Identitatsmanagement” und , Ethnopolitik” sind Bezeichnungen flr
den Versuch, die Mitglieder einer Gemeinschaft auf sie einzuschworen (,,Dein Volk ist alles, Du
bist nichts” war die Formel der Nationalsozialisten dafir). Der Eindruck wird erweckt, diese
Zugehorigkeit sei unabanderliches Schicksal, und die Gemeinschaft sei ein unveranderliches
Gebilde, gegrindet durch mythische Helden in grauer Vorzeit. Solche bewussten Konstruktionen
unterschlagen, dass Ethnien veranderlich, vielgestaltig und mehrdeutig sind.



Eine bestimmte ethnische Gruppe zu bevorzugen und ihr eine besondere Reinheit,
Auserwahltheit, Authentizitat oder Sendung zuzuschreiben bedeutet in aller Regel, Privilegien
fur diese Gruppe durch Benachteiligung und Diskriminierung anderer zu gewinnen. ...

<Ende des Dokumentes>

Gern wird in Kreisen der , Alternative fiir Deutschland” (AfD) und in nationalkonservativen Kreisen heute
von ,dem Volk” oder von ,den Leuten” gesprochen: Aber damit wird unterschlagen, dass es in der
Bevodlkerung sehr groBe Unterschiede gibt (was sich ja auch bei den Wahlen zeigt: Kaum mehr als 20
Prozent der Wahlerinnen optieren fur die AfD).

Sich von der Suche nach einem National- oder Stammescharakter als vorgegebener GroRe verabschiedend,
hat der Historiker Franz Steinbach schon 1926 die Prozessualitat und Geschichtlichkeit entsprechender
Erscheinungen hervorgehoben. Er schreibt zu den ,,als deutsche Stamme bezeichneten Einheiten”,
ausgehend von der Sprach- und Dialekt-Ebene:

»~Unter der Lupe exakter Wissenschaft hatten sich die Dialektgrenzen schon lange in sehr bewegliche Wort-
und Lautlinien aufgeldst. Das bedeutete nichts besonderes, wenigstens fur die Historiker, solange die
Erklarung dafur in autonomen Sprachgesetzen gefunden wurde. Erst als die Dialektgeographie einwandfrei
dargetan hatte, dass die sprachliche Entwicklung abhangig ist von der Geschichte des Landes, dass die
Sprache von den politischen, kirchlichen, wirtschaftlichen Schicksalen der Sprecher beeinflusst wird, musste
der Historiker aufhorchen.” (Steinbach 1926:5) ,,Kulturzentren, Lebensraume und Verkehrsstréme spaterer
Zeit ersetzen schon heute <1926> mit Sicherheit fir viele Erscheinungen des Sprachbildes der Gegenwart
die Wanderungen und Siedlungen germanischer Stamme. Wo bisher durch gewaltsame
Volkerverschiebungen einer dunklen Geschichtsperiode hergestellte Zustande vermutet wurden, sehen wir
nun Wachstum und Bewegung bis in die Gegenwart.” (ebd.:6)

Daher gibt weder in Thiringen noch in Sachsen oder sonst wo kein einheitliches ,Volk", auch keine
einheitliche Kultur oder Religion: Wie in der Vergangenheit mit Hugenotten, niederlandischen
Glaubensflichtlingen, polnischen Bergleuten, Vertriebenen des 2. Weltkrieges und vielen anderen, so bildet
sich heute zusammen mit den Fllchtlingen und Zuwandererinnen jenes ,Volk”, von dem als vielfaltiges
.Staatsvolk” laut Grundgesetz alle Staatsgewalt ausgeht.

Es ist trotz aller Schwierigkeiten wichtig, in der Auseinandersetzung mit vélkischem oder ethnischem und
rassistischem Denken argumentieren zu kdnnen. Wenig bringt es, mit groben Vokabeln (,Mob*“, , Pack”,
~Dummheit”, ,Faschisten” usf.) aufzutreten. Wichtiger ist es, auf die einschlagigen Schlagworte reagieren
zu kénnen. Udo Voigt, langjahriger NPD-Vorsitzender und Europa-Abgeordneter seiner Partei, spricht wie
manche andere z.B. von ,Uberfremdung” und unterstellt damit die Existenz eines ,Nicht-Fremden*, eines
~Eigenen”. Aber das zu definieren wird unmdglich, wenn man nicht auf rassistische oder wesensbezogene
Konstrukte zurlickgreifen will, fir die es in der Realitat keine Entsprechungen gibt. Alles ,Eigene” ist
Produkt von Geschichte und Entwicklung. Voigts , weiBBes Europa“ schlieRt heute schon in Wirklichkeit
jahrtausendlange ,Vermischung” ein. Wer von ,Uberfremdung* spricht, den sollte man fragen, wie er denn
das Eigene definiert, und dann kann man darauf hinweisen, dass auch dieses Eigene sich zusammensetzt
aus vielen Komponenten unterschiedlicher Herkunft, die mehr oder weniger zufallig zustande gekommen



sind. Daher sollte man auch aufhéren, von ,,Wurzeln” oder ,, Entwurzelung” zu sprechen: In der
Persénlichkeitsentwicklung spielen frGhe Erfahrungen eine Rolle, aber sie werden immer Uberlagert von
spateren, und erst die Summe dieser Erfahrungen macht die Persénlichkeit aus.

Hinter dem Wunsch nach GrenzschlieBung und Fluchtlingsabwehr steht der Traum von der
immerwahrenden Prosperitat in der Wachstumsgesellschaft. ,,Auslanderstopp” zu fordern geht an den
Problemen der demografischen Entwicklung und der Arbeitsmarktsituation véllig vorbei: Wenn in
Deutschland der 6konomische Wohlstand einer Exportnation gesichert und die Uberalterung der
Gesellschaft eingedammt werden sollen, dann braucht das Land Zuwanderung. Mehr Kinder pro Familie
reichen langst nicht aus (Kaufmann 2006).

Etwas anderes kommt hinzu: Durch globale Handelsbeziehungen, Waffenlieferungen und nicht zuletzt durch
einen Lebensstil, der die Ressourcen der Erde verbraucht, tragen viele Menschen in den reichen
Gesellschaften dazu bei, in armeren Landern den Wunsch nach einem sichereren Leben durch Migration
nach Europa zu wecken. Und Waffenexporte gehéren zu den Kriegen, die Menschen zur Flucht zwingen.
Diese Zusammenhange darf man nicht ausblenden.

Die Atlantik-Charta von 1941 versprach den Vélkern das Recht, selbstbestimmt zu leben, gleichzeitig aber
auch offenen Welthandel. Aber das Leben in der Wirde der eigenen Kultur und freier Handel vertragen sich
nicht immer. Im Dokument Gber vertrauensbildende MaBhahmen der KSZE-Schlussakte von Helsinki
zwischen Ost und West (OSZE-Vertrage) vom August 1975 versprechen die Staaten, ,dass ihr Handel mit
den verschiedenen Waren auf eine solche Weise erfolgen soll, dass auf den Inlandsmarkten flr solche
Waren und insbesondere den inlandischen Erzeugern gleichartiger oder unmittelbar konkurrierender Waren
keine ernstliche Schadigung - gegebenenfalls eine Marktstérung bzw. Marktzerrittung - entsteht oder zu
entstehen droht” (Gasteyger 2005:277). Der Bericht der Weltkommission flir Kultur und Entwicklung von
1995 wertet die Vielfalt der Kulturen nicht nur als dekoratives Element, sondern als angesichts der
~Unwagbarkeiten der Zukunft unverzichtbare Zukunftsressource”, die auch vor der Gefahrdung durch
entgrenzten Wettbewerb geschitzt werden muss (Unsere kulturelle Vielfalt 1996/97). Entsprechend ist auch
die das ,Ubereinkommen Gber den Schutz und die Férderung der Vielfalt kultureller Ausdrucksformen* der
UNESCO vom 20. Oktober 2005 zu werten.

Aufklarung reicht nicht aus

»Ihr seid noch immer da! nein, das ist unerhort!
Verschwindet doch! Wir haben ja aufgeklart! ...
Wir sind so klug, und dennoch spukts in Tegel.”

Das sagt der Proktophantasmist in der Walpurgisnach im ersten Teil des Faust von ). W. v. Goethe, und er
will damit dem Hexentreiben Einhalt gebieten. Das funktioniert nicht, Aufklarung allein hilft weder gegen
Hexen damals noch gegen Esoterikerlnnen und Verschwoérungstheoretikerinnen heute. Sie hilft auch nicht
gegen Rassismus, Antisemitismus oder Fremdenfeindlichkeit, denn die entstehen, wenn in Zeiten der
Veranderung mit Vorurteilen und Klischees abschottende Fremd- und Feindbilder aufgebaut werden.

Eine so gewonnene scheinbare Sicherheit des Denkens geben die Individuen ungern wieder auf. Die
frustrierende Erfahrung, dass man nicht ,herankommt” an jemanden, der Uber ein festgefugtes System von



Denkschablonen und Vorurteilen verfugt, bleibt niemandem erspart, der sich bei unterschiedlichen
Auffassungen auf das Gesprach einlasst. Das gilt fur Auseinandersetzungen zwischen Personen, bei denen
Jahzorn das Argumentieren ersetzt, gilt aber auch fir ganze Gruppen von Menschen, die sich hinter ihren
Vorurteilen verschanzen. Oft begegnet man geschlossenen, argumentationsresistenten Denk- und
Gefuhlswelten, in denen es flur alles Einwande / Entgegnungen gibt - oder, wie bei manchen Formen der
religivsen Uberzeugungen in den Offenbarungsreligionen, alle Zweifel zurlickgewiesen werden, weil sie vom
Teufel sind.

Solche Vorurteile haben lebensgeschichtliche Ursachen, denen man nachspuren kann. Europaische
Ethnologie kann dies: Sie versucht, , die Lebensweisen (nicht nur Lebenslagen) von Gruppen oder einzelne
Momente ihres Alltagsdenkens und -handelns mdéglichst konkret zu beschreiben®, und sie ist dabei, wie man
hinzufiGgen muss, ,auch an der ,Innenperspektive’ der Akteure und nicht nur den objektiven sozialen
Funktionen ihres Handelns interessiert ist.” (Warneken 2006:9/10:FulSnote 2). Bei solchen Forschungen
begegnen die Forschenden den behandelten Gruppen mit ,,ethnologischem Respekt” und mit Akzeptanz
des ,Eigensinns” anderer Lebensformen. Das bedeutet keine Rechtfertigung, kein ,Verstandnis” fur solche
Denkweisen, hilft jedoch die Motive zu begreifen, und dann kénnen Anknupfungsmadglichkeiten fur ein
Gesprach Uber gemeinsam interessierende Fragen gefunden werden.

Die Anerkennung des Anderen bedeutet nicht riickhaltlose Duldung. Vielfalt unter dem Mantel eines
Uubergreifenden Werte-Konsenses (,,cross-cultural values”) zu akzeptieren ist eine bequeme
Selbstverstandlichkeit. Die eigentlich schwierige Aufgabe besteht dort, wo (noch) keine solchen Werte
vorhanden sind. Beharrlich und mit langem Atem auch mit denen ins Gesprach zu kommen, die sich dem
Dialog verweigern, das ist eine schwierige Aufgabe. Die Bereitschaft dazu signalisiert keine
»Einbahnstraentoleranz”, die selbst Toleranz Ubt, den anderen aber keine abverlangt. Vielmehr bekennt
man sich zu der Relativitat der eigenen Werte und gesteht anderen das Recht zu, auf ihren Werten zu
bestehen.

Niemand muss im Alltag fremdenfeindliche und rassistische Vorurteile seiner Mitmenschen
unwidersprochen lassen. Argumentationsversuche kénnen freilich mit Zornausbriichen beantwortet werden.
Da braucht es gegebenenfalls auch Zivilcourage. Argumentieren ist, auch wenn Aufklarung allein nicht hilft,
trotz aller Schwierigkeiten méglich, solange Gewalt ausgeschlossen ist - und deswegen ist das
Gewaltmonopol des Staates Voraussetzung. Die Nationalsozialistinnen waren unter anderem deswegen
erfolgreich, weil sie Gegenargumente mit Terror beantworteten. Das macht auch in der Gegenwart hilflos.
Aber gegen Gewalt hilft nicht Gegengewalt, sondern die Sicherung des Gewaltmonopols des Staates: Nur
staatliche Institutionen sind befugt, Gewalt anzuwenden.

Flr das gewaltfreie Miteinander in einer gemeinsamen Lebenswelt tragen alle Verantwortung - die
Alternative ware irgendwann Burgerkrieg oder gewaltsame Verfolgung von Minderheiten. Sobald man dies
akzeptiert und sich auf ein Gesprach einlasst, werden erste Ansatze fur kulturibergreifende Werte
(zunachst sind es nur Formen des Vorgehens) geschaffen - ein in den internationalen Beziehungen als
~Wandel durch Annaherung” nicht unbekanntes Phanomen.

Wenn es um die Voraussetzungen dieses Dialogs geht, lohnt die Erinnerung an Diskurs-Erfahrungen der
Vergangenheit. Das gemeinsame Grundsatzpapier von SED und SDP von 1987 (Der Streit der Ideologien
1987) war bei beiden Partnern (Kontrahenten) angefochten, aber es wurde schon damals auch als Modell



fir den Dialog mit dem Islam betrachtet. Es ahnelt den mihsamen Formelkompromissen, mit denen
Offenbarungsreligionen sich voneinander abgrenzen und verstandigen. Dieses Modell des Dialogs kann in
einigen Aspekten durchaus auf Kulturen Ubertragen werden: Vor dem Hintergrund gemeinsamer
Uberlebensinteressen (bezogen auf Frieden, Biosphare, Uberwindung des Hungers) wollten damals die
unterschiedlichen System von Ost und West ,lernen, miteinander zu leben und gut miteinander
auszukommen®“. Sie entwickelten dazu eine , Kultur des politischen Streits und des Dialogs*” trotz
formulierter fundamental divergierender Positionen. Voraussetzung und Ansatze fur diese ,Kultur des
politischen Streits” waren, dass beide ihre wechselseitige Existenz , ohne zeitliche Begrenzung*
akzeptierten. Beide ,mussen einander Entwicklungsfahigkeit und Reformfahigkeit zugestehen”. Zwar ist
»Einmischung in die inneren Angelegenheiten” nicht zugelassen, aber ,Kritik, auch in scharfer Form“ gilt
nicht als Einmischung.

Vor ahnlichen Aufgaben stehen heute die unterschiedlichen Gemeinschaften und politischen Blécke. Mit
einem Zitat des islamischen Mystikers Rumi schlieRt der von Kofi Annann herausgegebene Text ,Bricken in
die Zukunft“: ,Drauflen hinter den Ideen von rechtem und falschem Tun liegt ein Acker. Wir treffen uns
dort.” (Annan et al. 2001:235). Bei dem Aufklarer Voltaire heilt es, nachdem lange vergeblich nach einem
glucklichen Menschen in der ,besten aller Welten“ gesucht wurde, bezogen auf den immer noch suchenden
Hauslehrer: ,,Wohl gesprochen’, erwiderte Candide. ,Nun aber mussen wir unsern Garten bestellen."

Auf der symbolischen Ebene Vorurteile uberwinden

Arbeitsformen der Kulturellen Bildung kénnen dazu beitragen, mit neuen Erfahrungen und Erlebnissen die
eigenen Vorurteile infrage zu stellen, etwa (um nur ein Beispiel zu nennen) im ,Bildergesprach” im Museum
(Sprigath). In der Alten Pinakothek in Minchen hangt ein Bild von Matthias Grinewald (um 1460 - 1528),
gemalt um 1521: ,Die Heiligen Erasmus und Mauritius“. Der Legende nach wurde der christlich gewordene
Hauptmann Mauritius mit seiner thebaischen Legion unter Diokletians Mitkaiser Maximinian Ende des 3. Jh.
n. Chr. von Agypten Giber Rom nach Gallien verlegt. Weil die Christinnen sich dem Kaiserkult verweigerten,
wurden sie in Acaunum beim heutigen westschweizerischen Sankt Moritz (St. Maurice) samtlich enthauptet,
angeblich 6666 Mann (Poeschel 2005:266/267). Im Magdeburger Dom wird Mauritius in einer Skulptur von
1250 mit negroiden Gesichtsziigen dargestellt. In dem Grinewaldschen Gemalde befindet sich der
dunkelhautige Mauritius mit lebhafter Gebarde im Gesprach mit dem Bischof Erasmus. Mauritius wirkt
selbst in seiner eisernen Ritterristung, freilich einer mit ausgepragter Wespentaille, als quirliger Afrikaner,
dem gegeniiber Erasmus in seiner Uberladenen Bischofstracht und mit seinem unzugangliche Uberlegenheit
ausstrahlenden Gesicht borniert, blasiert, pedantisch erscheint. Das sind Eindriicke, die von anderen
relativiert werden kénnen - der Kunstkritiker, Schriftsteller und Diplomat Wilhelm Hausenstein interpretiert
ganz anders: Es , ist eine religiése Disputation geschildert, in welcher Sankt Mauritius lebhaft, ja erregt das
Wort flihrt, wahrend Sankt Erasmus in wahrhaft vollkommener Ruhe die Argumente des anderen empfangt
oder auch abprallen lasst - voll zuriickhaltender Klugheit, die aus den zuwartenden Blicken erfahrener
Augen vorsichtig hervorscheint.” (Hausenstein 1947:36)

Ehe man eine solche autoritative Interpretation akzeptiert, muss man das Bild selber wirken lassen und den
unbefangenen Betrachtern ermdglichen, ihre Eindricke wiederzugeben. Vorstellen kann man sich, dass ein
jungeres Publikum von heute in diesem Bild ganz Anderes sieht als der Katholik Wilhelm Hausenstein; es
identifiziert sich vielleicht eher mit Mauritius.



Von Aneignung kann man sprechen, wenn Menschen prufen, warum Werke der Kunst von Gestern fur sie
heute noch wichtig sind. Der vielfach in Plastik und Malerei dargestellte Martin von Tours, ein um 316
geborener Sohn eines romischen Offiziers, zerteilt seinen Offiziersmantel und gibt die Halfte davon einem
Bettler. Er hebt er damit die strenge Kleiderordnung der Feudalgesellschaft auf. Damit ist er nicht nur ein
Symbol fur einen, der in der in Arm und Reich gespaltenen Gesellschaft Solidaritat Gbt. Indem er seinen
Mantel zerteilt, flgt er damit symbolisch auch die Gesellschaft wieder zusammen. Er akzeptiert den Bettler
als Menschen und als einen, der in seiner Rolle mit eigener Wirde wichtig bleibt, weil er Anlass flr gute,
Gott wohlgefallige Taten ist. Damit ist er auch Symbol daflr, dass Gerechtigkeit ein offenes Thema ist, aber
auch eines fir die Uberwindung der Standesschranken, der Rassenschranken und anderer AusschlieBungen.
Sankt Martin und der Bettler kdnnen so Anlass sein fur ein Gesprach uber Gerechtigkeit, Uber das Leben in
eigener Wurde und ahnliche Themen.

Wenn man dber die Befindlichkeiten von Menschen auf der Flucht und der Suche nach Asyl reden will, kann
man ein Bild wie Claude Lorrain: ,Landschaft mit der Flucht nach Agypten“ (Gemaldegalerie Dresden) oder
Joachim Patinier ,Landschaft mit Flucht nach Agypten” in der Stddelschen Galerie in Frankfurt am Main zum
Anlass nehmen.

Bezieht man sich im Bildergesprach auf eine der haufigen Darstellungen der Anbetung der Konige, so sind
alle drei das Christuskind verehrenden Herrscher Auslander, und einer davon ist meist ein Schwarzer. Damit
sind sie ein dankbares Motiv in der ,multikulturellen* Einwanderungsgesellschaft. Ohnehin sind die in vielen
Fallen christlich getauften Fremdenfeinde von heute daran zu erinnern, dass viele der Heiligen der
katholischen Kirche aus Regionen stammen, aus denen heute Fllichtlinge und Arbeitsmigrantinnen kommen
(Nikolaus aus der Turkei, Augustinus aus Algerien usf.).

In den Symbolwelten der christlichen Glaubenslehre kénnen heute ganz neue Dimensionen entdeckt
werden: Ist der Gekreuzigte nicht auch ein Bild all jener geschundenen Menschen, von denen die durch
Krieg und Staatsterror verursachten heutigen Fluchtbewegungen zeugen, und die den
Burgerkriegsfllichtlingen, Asylbewerberinnen und vielen Migrantinnen gegenwartige Erfahrung ist?

So kénnen viele der traditionellen Motive der asthetisch-kulturellen Gestaltung durch das Gesprach in neue
Zusammenhange gestellt werden. Auch literarische Gestaltungen, Zeugnisse der Architektur, der Musik und
historische Relikte (eingeschlossen die archaologischen Objekte, die von Wanderungsbewegungen und
Handelsbegegnungen zeugen) kénnen dabei helfen, mit Fremden und Fremdheit auf sinnlich-emotionaler
Ebene in Kontakt zu kommen. Es geht dabei nicht um Sehen lernen (wie es die Kunstpadagogik oft
allgemein als ihr Ziel versteht) oder um Grundwissen zur Kunst- oder Kulturgeschichte, erst recht nicht
Aufklarung oderum politische Bildung (da mag die ,Fachdebatte” ganz andere Ansatze haben), das ware
ein grobes Missverstandnis. Vielmehr sind die symbolischen asthetisch-kulturellen Gestaltungen Anlass,
machzudenken Uber eigene Befindlichkeiten, Vorurteile und Klischees. Wenn es damit gelingt, die
festgefligten Denkschablonen blickdichter und argumentationsresisitenter Denkwelten zu relativieren, kann
der Weg zum Gesprach (und Nachdenken) Uber die Verantwortung fiir das Zusammenleben, Uber die Werte
des gemeinsame Lebens ansatzweise gedffnet werden.




Verwendete Literatur

Annan, Kofi et al. (2001): Briicken in die Zukunft. Ein Manifest fir den Dialog der Kulturen. Eine Initiative von Kofi Annan. Frankfurt
am Main: S. Fischer.

SPD/SED (1987): Der Streit der Ideologien und die gemeinsame Sicherheit. Vorwarts Nr. 35 v. 29. August 1987, S. 31-34
Gasteyger, Curt (2005): Europa zwischen Spaltung und Einigung. Darstellung und Dokumentation 1945 - 2005. Uberarbeitete
Neuauflage. Bonn: Bundeszentrale fur politische Bildung.

Hausenstein, Wilhelm (1947): Begegnungen mit Bildern. Minchen/Frankfurt am Main: Piper/Buchergilde Gutenberg.
Kaufmann, Franz-Xaver (2006 ): Schrumpfende Gesellschaft. Vom Bevdélkerungsriickgang und seinen Folgen. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Kramer, Dieter (2016): Fremde gehdren immer dazu. Fremde, Flachtlinge, Migranten im Alltag von Gestern und Heute. Vorwort:
Peter Feldmann, Oberburgermeister von Frankfurt am Main. Marburg: Jonas.

Museum fiir Volkerkunde Frankfurt a. M. (2000): Kriege sind nicht ethnisch. Ethnos-Papier des Museum fur Volkerkunde
Frankfurt am Main. In: Berliner Blatter. Ethnographische und Ethnologische Beitrage (Berlin), H. 21/2000, 95/96.

Poeschel, Sabine (2005): Handbuch der Ikonographie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Robke, Thomas (1993): Zwanzig Jahre Neue Kulturpolitik. Erklarungen und Dokumente 1972-1992 (Edition Umbruch, Bd. 1).
Hagen/Essen: Kulturpolitische Gesellschaft/Klartext.

Sprigath, Gabriele (1986): Bilder anschauen, den eigenen Augen trauen. Bildergesprache. Marburg/L.: Jonas.

Steinbach, Franz (1962): Studien zur westdeutschen Stammes- und Volksgeschichte. 1. Aufl. Jena 1926, Nachdruck Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Deutsche UNESCO-Kommission (Hrsg.) (2006): Ubereinkommen (iber Schutz und Férderung der Vielfalt kultureller
Ausdrucksformen. Magna Charta der Internationalen Kulturpolitik. Bonn: Deutsche UNESCO-Kommission.

UNESCO (1997): Unsere kulturelle Vielfalt. Bericht der "Weltkommission Kultur und Entwicklung" (Kurzfassung). Deutsche UNESCO-
Kommission Bonn.

Warneken, Bernd Jiirgen (2006): Die Ethnographie popularer Kulturen. Eine Einfihrung. Wien u.a.: Béhlau.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Dieter Kramer (2016): Drei Dimensionen Kultureller Bildung im Kontext von Fremdenfeindlichkeit. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/drei-dimensionen-kultureller-bildung-kontext-fremdenfeindlichkeit
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



https://www.kubi-online.de/artikel/drei-dimensionen-kultureller-bildung-kontext-fremdenfeindlichkeit
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

