ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kulturelle Bildung in der Islamdebatte

von Stefan Weber

Erscheinungsjahr: 2016 / 2015

Stichworter:
Identitat | Islam | Museum | Selbst- und Fremdwahrnehmung

Kultur, Identitat und Islam

In der Auseinandersetzung mit der islamisch gepragten Welt - besonders bei der Bewertung und Analyse
aktueller Krisen, aber auch in der Begegnung mit muslimischen Blrgerlnnen in Deutschland - Uberwiegen
vereinfachte, mit Religion assoziierte Wahrnehmungsmuster. Das Wissen von unterschiedlichen, historisch
gewachsenen, in ihren sozialen, geografischen, ethnischen und kulturellen Ausformungen komplexen
muslimischen Gesellschaften ist entweder nicht vorhanden oder wird in der Analyse und Bewertung
gesellschaftlicher Prozesse vernachlassigt. Dies gilt auch fur die Vielfalt der Lebensentwirfe von
MuslimIinnen in Deutschland. Eine Limitierung der kollektiven ldentitat auf Religion bzw. auf ein stark
vereinfachtes und klischeehaftes Bild von Religion bei sowohl Selbst- als auch Fremdwahrnehmung
verschleiert den Blick auf soziale, 6konomische und komplexe kulturelle Entwicklungen und verstellt die
Sicht auf hybride Identitaten mit der Mdglichkeit verschiedener sozialer und kultureller Quellen.
Kulturgeschichtliche Grundlagen muslimischer Kulturen fehlen in der 6ffentlichen Diskussion und
Wahrnehmung vollstandig oder es wird auf stereotype Vorstellungen zurtickgegriffen. Aber auch Fragen
nach der kulturellen Verfasstheit des Landes (,,Gehort der Islam zu Deutschland?“) werden immer wieder
ausgrenzend bewertet, wobei es oft zur negativen Projektion des ,,Anderen” und Idealisierung von Kultur
und Geschichte des , Eigenen” kommt.

Die aktuell wachsende kulturelle Verunsicherung besonders junger Muslimlnnen der dritten Generation, die
sich im sozialen Umfeld zunehmend religids-kulturell erklaren mussen, fuhrt zur Suche nach Identitat und
der eigenen Rolle in unserer Gesellschaft. Viele Menschen haben dabei wie selbstverstandlich und ganz
individuell eine partizipative Rolle in der deutschen Gesellschaft gefunden, andere weniger. Der Zwang zur
Erklarung eigener ldentitat - oft aus einer defensiven Position heraus - fuhrt bei der kollektiven
Identitatsbildung immer wieder zu einem Ruckgriff auf verengte, sich abgrenzende Kulturbilder.

Diese Entwicklung hat jungst eine bisher unbekannte Dynamik erhalten, sodass extremistische Weltbilder
eine grole Anziehungskraft gewonnen haben. Mit dem Versprechen von vermeintlicher Starke haben



extremistische Kulturbilder das Potenzial, jungen Menschen aus der Defensive in die Offensive zu verhelfen.
Ahnliche Phdnomene finden wir im Rechtsextremismus, der sich wiederum des Islams als Kontrastfolie
bedient. Dies sind Extreme einer gesellschaftlichen Dynamik, die graduell abgeschwacht viele Bereiche der
Gesellschaft erfasst hat. Die Wirkkraft dieses sozialen Prozesses liegt in der fur jeden Menschen
vermeintlich zwingenden Bestimmung seiner Identitat begrindet, wobei Identitat als fixes Konstrukt
gedacht wird und nicht als etwas Dynamisches, das auch anscheinend Widerspruchliches vereint.

Die Definition von ,Selbst” ist bei der individuellen Personlichkeitsentwicklung und kollektiven
Selbstbestimmung eng verbunden mit der Definition des ,,Anderen”. Kulturelle Bildung kann hier ansetzen,
da sowohl Islamfeindlichkeit als auch islamischer Extremismus ahnliche Antriebskrafte haben: kollektive
Identitatsbildung durch Exklusion ,,anderer” und Reduktion dieser ,anderen” und des ,selbst” auf
vereinfachte, oft a-historische und der komplexen Lebenswirklichkeit nicht entsprechenden Ideal- oder
Zerrbilder. Daher seien hier zunachst die Prozesse der negativen Identitatsbildung umrissen. In zweiten Teil
soll dann aufgezeigt werden, wie kulturelle Bildungsprojekte dem entgegenwirken kénnen.

Selbst- und Fremdzuschreibung - der Zwang zur Definition des Muslim-Seins

Spatestens nach dem 11. September 2001 wandelte sich die Debatte um , Auslander” in eine Debatte um
»~den Islam*”. Zahlreiche Dialogprogramme wurden aus der guten Absicht ins Leben gerufen, international
und national einem gesellschaftlichen Prozess zu begegnen, den man zuvor nur peripher wahrgenommen
hatte: Durch den Dialog mit ,,dem Islam” versuchte man, Konflikte und Fragen gesellschaftlicher Prozesse
zu lésen, die aus dem demografischen Wandel in den jeweiligen Nationalstaaten sowie aus der politischen
und sozio- 6konomischen Geschichte des 20. Jahrhunderts erwachsen waren. Dass dabei komplexe
politische Konflikte haufig vereinfachend religidés gedeutet wurden, hatte eine lange Vergangenheit, wie es
sich am Israel-Palastinakonflikt am deutlichsten zeigt. Als Auswirkung des Dialogprozesses wurden
international und national Musliminnen als soziale Gruppen definiert, was die Tendenz der religidsen
Zuordnung und kulturalistischen Gliederung von Gesellschaft deutlich verstarkte. Die bereits zuvor latent
vorhandene Reduzierung von muslimi- scher Identitat auf vereinfachte religidse Muster wurde nun bei der
Markierung der Muslime als soziale Gruppe vorherrschende Praxis.

Auffallig war dabei die Schwierigkeit, im gesellschaftlichen Diskurs und besonders in den Medien
verschiedene Konzepte von ,,Muslimsein” (zum Beispiel sakulare Kulturmuslime) zu akzeptieren und hybride
Identitatsmuster als gesellschaftliche Wirklichkeit anzuerkennen. Hybride Identitaten sind als inter-, trans-
und multikulturelle Erfahrungen - zweiheimisch, bi- oder trinational - in den stadtischen Gesellschaften
haufig (Foroutan/Schafer 2009). Dennoch werden Personen, die in eine muslimische Familie hineingeboren
werden, zwangslaufig auf ein vereinfachtes und oft negativ bewertetes Identitatsmuster reduziert.
MuslimInnen sitzen dabei in einer Identitatsfalle: Um verandernd in den gesellschaftlichen Diskurs
einzugreifen und wahrgenommen zu werden, bedarf es scheinbar der Annahme einer anerkannten
Gruppenbezeichnung als ,Muslim®. Diese Selbstethnisierung ist zumeist keine Abkapselung und
RUckweisung eines sozialen Gemeinwesens, sondern durch die permanente Zuweisung kollektiver
Identitatsmuster eine Strategie der Einordnung in die Gesellschaft. Die Entwicklung einer spezifisch
muslimischen Identitat kann als sozialer Konstruktionsprozess verstanden werden, der eine Positionsfindung
innerhalb der Gesellschaft intendiert. Eine konstruierte kollektive Identitat ist allerdings keine spezifisch
muslimische Erscheinung, sondern der Normalfall bei sozialer Gruppenbildung. Dabei kann es aber auch zu



Desintegrationserfahrungen und nachfolgend Herausbildung von Gegenidentitaten kommen. ,Durch den
Ruckgriff auf traditionelle Muster der imaginierten Herkunftskultur, deren Verklarung und Uberhéhung
gegenuber der deutschen Mehrheitskultur, erlangen die Betroffenen vermeintliche Starke und
Selbstbewusstsein.” (Foroutan/Schafer 2009)

Identitat - und zunehmend religiése Identitat - ist zur Kernfrage unserer Gesellschaft geworden, da wir
diesen Schlussel nutzen, um gesellschaftliche Wirklichkeiten zu verstehen und diese zu gestalten. Dabei
steht die Frage ,,Was ist Muslim-sein?“ im Zentrum. Religiése Inhalte werden dabei oft Uberstrapaziert;
diese erlauben zwar religidse Selbsterfahrung, vermoégen jedoch nicht alle Facetten einer kulturellen
Identitat abzudecken. Das Wissen um kulturelle Tradition ist meist rudimentar und vereinfachte Muster
werden in einem Prozess von

LInvention of Tradition” (Hobsbawm/Ranger 1992) als gesellschaftliche Wirklichkeit akzeptiert. Bei der
Selbst- und Fremdbeschreibung ist die Selbst-Orientalisierung und die bewusste kulturelle Abgrenzung im
Sinne von Saids ,imagined geography” (Said 1979) als ein haufiges Muster zu finden, das in der
Mehrheitsgesellschaft ebenfalls verbreitet ist. Kopftuchdebatten beispielsweise werden auf beiden Seiten
als Marker eingesetzt und verstanden. Die Ruckfihrung kollektiver Identitaten auf markierte Muster flhrt
zur Verhandlung von soziodkonomischen Fragen entlang dieser Marker. Aber auch Entwicklungen eines
dynamischen ,,Neo-Islam” mit der kreativen Gestaltung eines neuen Gedankenraums bis hin zu dem sich in
seinen Identitdtsmustern starr reduzierenden Salafismus grenzen sich durch reale oder imaginare
Traditionen ab.

Gegenwartig befinden wir uns in einer Situation, die Riem Spielhaus wie folgt zusammenfasst:

Die Etablierung von Identitaten, die religiése Zuordnung aufier Acht lasst, scheint dabei fur
Einwanderer aus mehrheitlich muslimischen Landern und ihren Nachbarn kaum mehr maéglich.
Die von muslimischer und nicht muslimischer Seite betriebene Konstruktion der Gruppe der
Muslime, flUhrt zu Selbst- und Fremdwahrnehmung in den grundsatzlichen Kategorien ,Ihr* und
,Wir‘, ,unsere Gemeinschaft’ und ,eure Gemeinschaft’ auf beiden Seiten. Andere Identitaten,
wie soziale, berufliche, lokale und nationale scheinen weniger wichtig und durch die (teils
lediglich angenommene) religiése Zuordnung in den Hintergrund gedrangt. (Spielhaus 2011:55)

Um jedoch gesellschaftliche Probleme zu I6sen, muss man sich von den stark vereinfachten sozialen
Kategorien I6sen kdnnen. Es geht also nicht um einen Dialog zwischen den schematisierten ,,anderen” und
dem ebenfalls stereotypen ,wir“, sondern um die Erfahrung und den Austausch multipler Schnittmengen in
komplexen Gesellschaften, bei der vereinfachte kollektive Muster nicht greifen. Die Frage nach Identitat hat
Zentrifugalkrafte entwickelt, die unseren sozialen Frieden gefahrden.

Hier kommt Kulturelle Bildung ins Spiel: Es mussen erweiterte Angebote in Hinblick auf Identitatsbildung
gemacht werden. In verschiedenen Bildungsplatzen, wie Schule, Infomaterialien (zum Beispiel der
Bundeszentrale fiir politische Bildung oder politischer Stiftungen), TV-Diskussionsrunden und naturlich Mu-
seen muss daher verstarkt darauf hingearbeitet werden, Kultur als nicht statisch, sondern sich standig
veranderndes Netzwerk gesellschaftlicher Erfahrung und Wissens zu begreifen. Dies kann und muss
inklusive problematischer Themen wie Macht, 6konomische und soziale Ungleichheit etc. stattfinden.
Gerade fur islamisch gepragte Gesellschaften mit ihren traditionellen Herkunftsregionen zwischen dem
Mittelmeerraum und Zentralasien bzw. dem Indischen Ozean ist eine historische Behandlung dieses Themas



vielversprechend: Uber die Geschichte hinweg war die islamische Welt Drehscheibe des globalen
Austauschs von Ideen und Techniken zwischen China und Europa mit starker Durchmischung kultureller
Lebenswelten. Kulturelle Schnittmengen und gegenseitige Beeinflussung lassen sich leicht aufzeigen. Kultur
ist in sich hybride. Daher ist es auch wichtig, religiose Zugehdrigkeit nicht mit kultureller Identitat
gleichzusetzen, wie es gegenwartig in der 6ffentlichen Debatte Praxis ist. Kulturelle Identitat ist
vielschichtiger als personlicher Glaube.

Entwicklung nutzerorientierter Programme zur Kulturellen Bildung

Kulturelle Bildung ist ein wichtiges Mittel, um der polarisierenden Identitatsbildung in unserer Gesellschaft
entgegenzuwirken. Dabei geht es einerseits darum, plurale Ausdrucksformen islamischen Glaubens bzw.
religidsen Pluralismus im Nahen Osten vorzustellen. Die vielfaltigen muslimischen Lebensformen der
islamischen Welt zwischen Marokko und Indonesien mit ihrer sozialen, kulturellen und geografischen
Diversitat sowie historischen Erfahrung multi-religiéser und multi-ethnischer Gesellschaften liefern daftr
ausreichendes Material. Der historische Pluralismus erlaubte es Uber die Jahrhunderte hinweg, dass die
verschiedensten muslimischen, christlichen, judischen, hinduistischen und andere Glaubensformen und
Konfessionen meistens (naturlich nicht immer) konstruktiv zusammenlebten. Der religiése und ethnische
Pluralismus des Nahen Ostens war in Europa bis in die Moderne unbekannt. Andererseits ist der kulturelle
Austausch zu betonen, durch den unsere Gesellschaften geformt wurden. Keine Kultur ist aus sich selbst
entstanden. Kulturelle Guter entwickelten sich Uber die Jahrhunderte im steten und intensiven Austausch.
Plakativ gesagt: ohne die arabische Laute keine Rock 'n” Roll-Gitarre. Von der Spatantike bis in die Moderne
lassen sich gegenseitige Bereicherungen aufzeigen, die fir das Selbstverstandnis der eigenen Kultur von
enormer Bedeutung sind. Ob Sprache, Wissenschaft, Musik, handwerkliche oder kilinstlerische Techniken,
Kleidung, Architektur und ahnliches - in fast jedem kulturellen Produkt lassen sich die engen Verbindungen
der Kulturen zwischen dem Mittelmeer und dem Indischen Ozean (sowie darlber hinaus) aufzeigen. Umso
verwunderlicher, dass diese kulturelle Durchdringung und historische Erfahrung im allgemeinen
Bewusstsein kaum eine Rolle spielt. Hier sind Schulen, Universitaten und Museen aufgefordert, in einer
wissenschaftlichen Transferfunktion transregionale Traditionen und multiperspektivische Betrachtungen
von Kultur in ihren Institutionen anzubieten.

Die praktische Erfahrung in der Museumsarbeit aber zeigt, dass weder Schule noch Museum entsprechend
ausgerustet sind. In jungster Vergangenheit sind zwar Museen entstanden, die explizit transregionale
Kulturraume prasentieren (unter anderem durch Umbenennungen ethnologischer Sammlungen wie das
Museum der Weltkulturen in Frankfurt/Main oder das Museum Funf Kontinente in Minchen), doch sind die
meisten Hauser noch kulturinharenten Narrativen verpflichtet. Die Wahrnehmung von einem geschlossenen
Europa und

.anderen” auBereuropaischen Kulturen wird durch die museale Ordnung weiter gestarkt. Curricula in den
Schulen férdern zudem weiterhin gangige Kulturbilder. Die Antike erscheint weiterhin als ,alleinig unser”
Erbe in einem weitgehend auf Europa ausgerichteten linearen Geschichtsbild. Der Islam erscheint dabei
marginal und nicht entwicklungsgeschichtlich mit uns verbunden. Lehrkrafte, die in dem unten
beschriebenen Projekt am Museum fir Islamische Kunst mitarbeiteten, aulBerten, dass sie nicht Uber
ausreichende Informationen und Materialien zur Kunst und Kultur islamisch gepragter Lander verfugten, so
dass diese im Unterricht nur sehr begrenzt oder gar nicht behandelt wiirden. Dichte Lehrplane, Unkenntnis
und eine gewisse Unsicherheit bei dem Thema ,Islam” verhindern eine schulische Auseinandersetzung mit



einem der Kernthemen unserer Gesellschaft. Programme zur Kulturellen Bildung mit dem Thema
muslimisch gepragter Kulturen mussen sich daher entlang der Realitaten an den Schulen entwickeln.

Im Museum

Daher soll hier als Fallbeispiel das kulturelle Bildungsprogramm am Museum fUr Islamische Kunst in Berlin
vorgestellt werden: Um Lehrkraften geeignetes Material an die Hand zu geben hat das Museum fir
Islamische Kunst mit Hilfe der Bundesbeauftragten flir Kultur und Medien (BKM) das Pilotprojekt
»Kulturgeschichten” ins Leben gerufen, das die Inhalte der Sammlung in die Schulen bringen und seine
Zuganglichkeit fUr die Schulklassen erhéhen soll (Glnaltay 2015). Bei diesem Projekt lag die
Herausforderung darin, die bundesweit zu den Curricula unterschiedlicher Schularten passenden Inhalte
herauszufinden und diese zielgruppengerecht zu prasentieren. Zur genauen Bestimmung und Definition der
Zielgruppen wurden zahlreiche Gesprache mit Padagoginnen, Lehrkraften und Schulleitungen durchgeflthrt
und Informationen Uber die Lehrplane und Vermittlungsmedien an Schulen, Uber Interessen sowie beliebte
Medienarten der verschiedenen Klassenstufen gesammelt.

Als roter Faden wurden in den Materialien (Kultur-)Geschichten entwickelt, die transregionale Vernetzung
islamischer Kulturen mit Europa in den Vordergrund stellen. Ziel ist es, in der Mehrheitsgesellschaft eine
emotionale Bindung mit dem herzustellen, was sonst als ,,anders” und ,,fremd” definiert wird. Es geht also
nicht darum, islamisch gepragte Kulturen zu beschreiben und in ihrer Spezifitat zu definieren, sondern um
die Herausarbeitung gemeinsamer historischer Erfahrungen und Verbindungen. Islamwissenschaftler wie
Aziz Al-Azmeh oder Peter Heine weisen darauf hin, dass die Darstellung eines konventionellen orthodoxen
Islambilds als authentischer Islam (also Reduzierung auf religiose Dogmen oder schematische Einfihrungen
in Museen) Extremisten direkt in die Hande spielt. Eine Herausforderung fur die Zukunft ware, diese -
historischen

- Geschichten mit der eigenen Lebenswirklichkeit zu verbinden und einen Gegenwartsbezug herzustellen.
Dies ist unserem Haus noch nicht gelungen, wird aber gerade durch die Abteilung Bildung und Vermittlung
bei den Staatlichen Museen zum Beispiel fur Jugendliche umgesetzt (,,Knack den Code”, Kropff/Wirth 2015).
Ahnliche Projekte wéaren fiir weitere Altersgruppen zu entwickeln, um so zum einen Angsten im Umgang mit
»~dem Islam” und zum anderen verengten Selbstbildern entgegenzuwirken. Dies gilt auch generell fur die
Museumsarbeit: Transregionale Verbindungen und Bezlige zur eigenen Lebenswirklichkeit missen dringend
in den Museen eingebracht werden.

Allein in das Museum ftr Islamische Kunst kommen jahrlich bis zu 900.000 Besucherinnen und erweitern
damit zwangslaufig ihr Wissen uUber islamisch gepragte Gesellschaften. Auch hier missen
Vermittlungsformate entwickelt werden, die einen Sinnbezug zu unseren Wirklichkeiten heute herstellen.
Hier fehlt es noch an Expertise und ein Weiterbildungsprogramm fir Museumspersonal, Vermittlerinnen,
Lehrerinnen, etc. ware noétig. Bei den , Kulturgeschichten” trug die enge Zusammenarbeit zwischen
Fachwissenschaftlerlnnen, Padagoglnnen, Lehrkraften und Schulen zur Optimierung der Materialien,
insbesondere in Hinblick auf die Einbindung der spezifischen Thematik in das Curriculum sowie der
zielgruppenorientierten Ansprache bei. Heute (2015) werden die Unterrichtsmaterialien , Kulturgeschichten
aus dem Museum fur Islamische Kunst” bun- desweit an Uber 500 Schulen im Unterricht eingesetzt. Die
Ergebnisse der abschlieBenden Evaluation zeigen, dass die Lehrmaterialien als ein effektives
Vermittlungsformat fungieren und das Interesse der Kinder geweckt haben: Die Mehrheit der Kinder wiirde



sich gerne weiter mit den jeweiligen Themen beschaftigen.

Richteten sich die Kulturgeschichten an Schiler im Allgemeinen, entsteht gegenwartig in Zusammenarbeit
mit dem Institut far Islamische Theologie (1IT) der Universitat Osnabrtick und der BKM ein Modul zur
Kulturellen Bildung im universitaren Weiterbildungsprogramm fir Imame und Betreuungspersonal in
muslimischen Verbanden und den Moscheegemeinden. Die Teilnehmerlinnen des Weiterbildungsprogramms
setzen sich aus Imamen, Seelsorgerinnen und Religionspadagoglnnen zusammen, die in den muslimischen
Verbanden und den Moscheegemeinden als Multiplikatorinnen und Vorbilder fungieren: Diese
Berufsgruppen spielen in den Gemeinden die zentrale Rolle und arbeiten insbesondere mit Jugendlichen,
Kindern und Familien. Deswegen ist es von groRer Wichtigkeit, das Weiterbildungsprogramm mit kunst- und
kulturhistorisch fundiertem Wissen Uber die Geschichte und Gegenwart der islamisch gepragten
Gesellschaften zu erganzen, sodass die Entwicklung kulturell-pluralistischer Kompetenzen religiésen
Betreuungspersonals geférdert und somit die Inhalte in die Gemeinden Ubertragen werden kénnen. Ziel ist
es, eine Gelegenheit zur Auseinandersetzung mit pluralen Geschichts- und Kulturbildern zu geben und so
starren Vorstellungen dber , den Islam” und , die Muslime" vorzubeugen sowie eine Auseinandersetzung mit
der eigenen ldentitat zu ermdglichen. Jungen Musliminnen sollen Identitatsbilder angeboten werden, die
eine enge Vernetzung islamischer Kultur mit Europa und Einbettung in die transregionale, globale
Kulturgeschichte beinhalten.

Diese pluralistischen Identitatsbilder konnen dazu beitragen, das Selbstwertgeflhl zu starken -
Grundvoraussetzung, um als aktiver Burger im 6ffentlichen Raum agieren zu kdnnen. Auf der Suche nach
dem kulturellen ,ich” gilt es, Gegenentwdirfe zu stereotypen Vorstellungen anzubieten, vorbildhafte
muslimische Persdnlichkeiten beiderlei Geschlechts in Vergangenheit und Gegenwart vorzustellen,
humanistische Traditionen im Islam aufzuzeigen und Antworten auf die Fragen von heute jenseits von
Religion zu suchen und zu finden. Ebenfalls ist es wichtig, nutzerorientiert zu agieren und Imame und
Seelsorgerinnen unmittelbar in die Entwicklung der Materialien einzubinden: Nur sie kennen die
Voraussetzung in den Gemeinden und kénnen das Museumsteam bei der Entwicklung leiten. Zu diesem
Zweck wurden durch Front-End Evaluation und Onlinebefragungen Themen diskutiert, die die Befragten
besonders interessieren wurden (Gerbich/Grigoleit 2015). Neben den oben genannten Fragen zu Identitat
und Vorbildern wurden folgende Themen von den Teilnehmerlnnen positiv evaluiert:

e Thematisierung der Beziehung zwischen Deutschland und dem Nahen Osten: Traditionen
interkultureller Verbindungen auch durch die Forschungsgeschichte des Museums (Archaologie im
Osmanischen Reich).

e Religidse und ethnische Vielfalt im Islam: Aufzeigen pluralistischer Traditionen, Flucht der spanischen
Juden in das Osmanische Reich, Einfllisse der islamisch gepragten Welt auf Sizilien und in Spanien
bzw. lebendige islamische Traditionen in Europa, zum Beispiel auf dem Balkan.

e Grundlagen islamischer Kunst jenseits vereinfachender Lesart (Bilderverbot, Flinf Saulen), zum
Beispiel durch den im historischen Diskurs behandelten Schonheitsbegriff der goéttlichen Schopfung.
Wie hat sich islamische Kunst in der heutigen Zeit weiterentwickelt, zum Beispiel von Kalligrafie zur
Calligraffiti oder in der Architektur mit Vertreterinnen wie Zaha Hadid?

e Objektgeschichten zur Verdeutlichung verschiedener religiéser Stromungen und Problemen bei der
Zuordnung: materielle Kultur kennt wenige ideologische Grenzen; Behandlung der historischen
religidsen Vielfalt in Anatolien oder arabischen Stadten.



e Thematisierung sozialer Schichtzugehdérigkeiten als Begrindung sozialer Unterschiede anstelle der
vorherrschenden Lesart sozialer Schichtung nach religiésen Unterschieden. Daflr gibt es Ansatze aus
den Consumption Studies, zum Beispiel Objektgeschichten aus den Haushalten der Vergangenheit.

e Besonders wichtig waren den Befragten Geschichten aus dem historischen Alltag, die Behandlung
gegenseitiger kultureller Einflisse (,,Kontakte mit der nichtislamischen Welt in der Geschichte;
Darstellung islamischer Welt in europaischer Kunst”) sowie die Frage nach den Einflissen der
islamischen Kunst auf die nichtislamische Welt bzw. die Frage, ,was die Muslime zur kulturellen und
kinstlerischen Entwicklung unserer Zivilisation beigetragen haben”.

Herausforderung des Projekts werden unter anderem die aulSerst unterschiedlichen Voraussetzungen in den
Moscheegemeinden sein: GroRe, Zusammensetzung nach Alter, Geschlecht und Herkunft, finanzielle und
raumliche Mdglichkeiten sowie padagogische Inhalte in der Ausbildung. Die Entwicklung geeigneter
Materialien bei unterschiedlichen Altersgruppen und Unterrichtsformen wird ebenso eine Herausforderung
sein. Zudem gilt es, ein Bewusstsein fur historische Prozesse zu entwickeln, da der Ruckgriff auf historische
Projektionen weitgehend beliebig und unkritisch verlauft. Was ist eine authentische Quelle und wie ist diese
zu bewerten? Worin bestehen ihre Mdglichkeiten und wo sind ihre Grenzen flur die Fragen von heute? Ein
groRer Vorteil von Kunst und Archaologie ist hier, dass dies kein ideologischer und intellektueller Diskurs ist,
sondern sich entlang weitgehend unbelasteter Materialien multisensitiv entwickelt. Auch die Prasentation
islamischer Kunst im Pergamonmuseum auf der Museumsinsel, dem wohl wichtigsten Ort musealer
»Hochkultur” in Deutschland, wird per se als Wertschatzung ganz direkt positiv aufgenommen. Bei
Diskussionen Uber das kulturelle Erbe ergibt sich schnell die Frage nach Herkunft und Zugehoérigkeit, wobei
oft ein Ungerechtigkeitsgefuhl Uber die politischen Machtverhaltnisse - zum Teil berechtigt, zum Teil
projiziert - gerade mit den archaologischen Sammlungen verbunden wird. Warum sind die Objekte hier?
Diese Frage muss ernst genommen werden - auch, um die Frage nach Zugehdrigkeit zu diskutieren oder
die Chancen dieser Geschichte in unserer Gesellschaft.

Der offene konstruktive Umgang in Schulen und Museen kann nicht nur Vorurteilen vorbeugen, sondern
auch die Entwicklung einer Gesellschaft insgesamt positiv beeinflussen: Zwangslaufig entsteht so Raum
und Energie flr neue Ideen. Dazu mUssen Museen aber auch vermehrt in die Lage kommen,
Reflexionsraume anzubieten. Bei Kultureller Bildung geht es nicht nur um Inhalte, sondern auch darum,
vielfaltige Zugange zu sich und anderen zu entdecken und sich mit diesen auseinanderzusetzen.

Viele Themen, die heute an das Museum herangetragen werden, missen wir aufnehmen und entwickeln.
Dies ist eine Herausforderung und fir die MitarbeiterInnen ein Prozess der steten Weiterbildung. Andere
Aspekte ergeben sich aus dem klassischen Bild von Kunst und Kulturgeschichte von allein: Sowohl in den
vielen Sparten kinstlerischer Produktion als auch im religidsen Bereich sind die Ahnlichkeiten und
Parallelen mit der christlichen und jadischen Kultur auBerordentlich gro8. Die Grundlagen muslimisch
gepragter Kulturen wurzeln ebenfalls in spatantiken Traditionen. Das Erbe der klassischen Welt in
Philosophie, Wissenschaften, Stadtebau, Architektur und Kunst war fur die Entwicklung muslimischer
Gesellschaften entscheidend. Dies lasst sich exemplarisch an den Objekten im Museum ablesen:
Andalusische Kapitelle aus religiésen oder sakularen Raumen im Cordoba des spaten 10. Jahrhunderts sind
eng verwandt mit ihren antiken Vorlaufern. Auch in Holz oder Elfenbein geschnitzte Ornamente im Kairo des
11. Jahrhunderts tragen noch das Erbe der Antike in sich. Der Kunsthistoriker Alois Riegl (1858-1905), der
den Begriff Spatantike pragte, begriff die , Arabeske” als Kulminationspunkt der antiken Ornamentranke.



Die Antike und der Alte Orient lebten also im Nahen Osten fort. Diese Tatsache ist im kulturellen Gedachtnis
heutiger Gesellschaften nicht verankert - auch nicht bei Muslimlnnen. Die Antike, also ,unsere” kulturelle
Grundlage, gehort auch den Musliminnen.

Im Sinne einer globalen Geschichtsschreibung darf auch die Vernetzung mit anderen Weltregionen nicht
vergessen werden. Objekte aus Kunst und Kunsthandwerk zeugen von den Schnittmengen historischer
Erfahrungen zwischen Mittelmeer und Zentralasien und widersprechen dem Verstandnis eines in sich
geschlossenen islamischen Kulturraums. Kunst, Kunsthandwerk, Meister sowie Auftraggeber oder Kaufer
kennen keine geografischen und konfessionellen Grenzen. Die feinen Tauschierarbeiten des 13.
Jahrhunderts aus Mosul, Damaskus oder Kairo waren mit muslimischen und christlichen Motiven bei
Flrsten, Bischdfen, Sultanen oder reichen Privatleuten aller Konfessionen beliebt. Gegen Ende des 13.
Jahrhunderts fand geradezu eine ,,Chinesierung” islamischer Kunst statt, indem Drachen, Phdnixe und
andere chinesische Fabelwesen die figurativen Welten auf Textilien, in der Buchkunst, auf Keramik oder
anderen Medien belebten. Islamische Kulturen haben sich also immer geandert und dadurch
hinzugewonnen. Dies gilt auch in der direkten Beziehung mit Europa. Die Auseinandersetzung des Nahen
Ostens mit der Moderne im 19. Jahrhundert darf nicht als Entfremdung, sondern muss als lokale
Ausformung eines globalen Phanomens verstanden werden. Kultur findet nie in abgeschlossenen Systemen
statt - wie Kunst, materielle Kultur und Archaologie belegen. Dieses Kul- turverstandnis von offenen, sich
einander befruchtenden Systemen ist fir uns heute von auBerordentlicher Bedeutung.

Handlungsempfehlungen

Die geschilderten Uberlegungen fiihren zu folgenden Handlungsempfehlungen, deren Umsetzung dazu
beitragen wirde, das Denken in Kategorien von Kulturkreisen aufzubrechen, die Verflechtungen von
Regionen, Uberzeugungen und Lebensgewohnheiten aufzuzeigen und plurale Geschichtsbilder zu
vermitteln:

e Grundung eines Rats flur die Vermittlung von Wissen uUber den Islam in Deutschland, ausgestattet mit
operativen Mitteln. An diesen Rat kénnen sich Schulen und Museen zu Beratungszwecken wenden
und dort Arbeitsmaterialien erhalten.

e Das Begreifen Kultureller Bildung nicht als Informationstransfer, sondern als Méglichkeit zur
Selbstreflexion und Auseinandersetzung sowie die Entwicklung entsprechender Lehrplane und -
materialien.

« Die Starkung von institutionellen Strukturen, um eine Offnung nach auBen zu erméglichen sowie
Capacity Building in Kultur- und Bildungsinstitutionen.

e Fortbildungsprogramme fur Vermittlerinnen/Lehrerinnen in Schulen und Museen.

e Eine engere Verknlpfung von Schulen und Museen bei auBerschulischen Aktivitaten.

Weiterfuhrende Fachimpulse zum Thema

Dazu, wie sich Museen in der Flichtlingskrise verandern missen, wie der interkulturelle Dialog durch Kunst-
und Kulturprojekte geférdert werden kann und was genau man als Museum fur Islamische Kunst tun kann,
um Integration und Teilhabe zu unterstitzen, erldutert der Direktor des Museums, Stefan Weber,
ausfuhrlich in einem Beitrag auf der Homepage der Stiftung PreuBischer Kulturbesitz:
http://www.preussischer-kulturbesitz.de/meldung/news/2016/09/22/wie-die-fluechtlingskrise-die-museen-



http://www.preussischer-kulturbesitz.de/meldung/news/2016/09/22/wie-die-fluechtlingskrise-die-museen-veraendert.html

veraendert.html

Verwendete Literatur

Anderson, Benedict R. 0O’G. (1991): Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. London.
Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam: Imaginare Welten einer politischen Theologie. Frankfurt a. M.

Cardini, Franco (2000): Europa und der Islam. Geschichte eines Missverstandnisses. Minchen.

Foroutan, Naika/Schafer, Isabel (2009): Hybride Identitaten - muslimische Migrantinnen und Migranten in Deutschland und
Europa: www.bpb.de/apuz/32223/hybride-identitaeten-muslimische- migrantinnen-und-migranten-in-deutschland-und-europa?p=all
(letzter Zugriff am 18.07.2016).

Gerbich, Christine/Grigoleit, Annette (2015): Bericht zur Vorabevaluation fur das Projekt Kulturelle Bildung fur
Moscheegemeinden im Rahmen des Bildungsprogramms Kulturgeschichten aus dem Museum fir Islamische Kunst im
Pergamonmuseum der Staatlichen Museen zu Berlin. (nicht veréffentlicht).

Giinaltay, Giiven (2015): Kulturgeschichten aus dem Museum fiir Islamische Kunst. Uberregionales Pilotprojekt zur Entwicklung
zielgruppenspezifischer Vermittlungsformate. In: Museumsjournal 1/2015, 26-27.

Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (eds.) (1992): The Invention of Tradition. Cambridge.

Kropff, Heike/Wirth, Karoline (2015): Knack den Code! Zwei Objekte, zwei Museen, eine Grostadt und eine Gruppe Jugendlicher.
In: Museumsjournal 1/2015, 22-23.

Mecheril, Paul u.a. (2010): Migrationspadagogik. Landsberg.

Said, Edward (1979): Orientalism. New York. [Kap. 2: Imaginative Geography and Its Representations: Orientalizing the Oriental, 49
ff.]

Spielhaus, Riem (2011): Wer ist hier Muslim? Die Entwicklung eines islamischen Bewusstseins in Deutschland zwischen
Selbstidentifikation und Fremdzuschreibung. Wirzburg.

Anmerkungen

Der Beitrag ist in geringfligig veranderter Form in der von der Friedrich-Ebert-Stiftung 2015 zum Download zur Verfigung gestellten
Publikation ,Handlungsempfehlungen zur Auseinandersetzung mit islamistischem Extremismus und Islamfeindlichkeit.
Arbeitsergebnisse eines Expertengremiums der Friedrich-Ebert-Stiftung. Herausgegeben von Dr. Dietmar Molthagen fur die
Friedrich-Ebert-Stiftung, Forum Berlin. http://library.fes.de/pdf-files/dialog/12034-20151201.pdf (letzter Zugriff am 27.05.2016). Die
Wissensplattform Kulturelle Bildung Online dankt der FES firr die Freigabe.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Stefan Weber (2016 / 2015): Kulturelle Bildung in der Islamdebatte. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-islamdebatte
(letzter Zugriff am 13.01.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



http://www.preussischer-kulturbesitz.de/meldung/news/2016/09/22/wie-die-fluechtlingskrise-die-museen-veraendert.html
http://www.bpb.de/apuz/32223/hybride-identitaeten-muslimische
http://library.fes.de/pdf-files/dialog/12034-20151201.pdf
https://www.kubi-online.de/artikel/kulturelle-bildung-islamdebatte
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

