ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Asthetische Erfahrungen - Hinweise fiir den Umgang mit einem
komplexen Begriff

Uberlegungen aufgrund der Forumsarbeit zum Thema ,,Qualitat" beim 3. Kubi-Online Symposium 2015

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2015

Stichworter:
Asthetische Erfahrung | Asthetische Wahrnehmung | Sinnliche Erkenntnis

Vorbemerkung

Im Folgenden soll es nicht darum gehen, den Begriff der asthetischen Erfahrung zu definieren oder ihn flr
einen padagogischen Gebrauch nutzbar zu machen. Es sollen vielmehr einige Hinweise darauf gegeben
werden, was bei einem Umgang mit diesem Begriff zu beachten ist und woran man denken sollte, wenn
man Texte liest, die sich mit diesem Begriff befassen. Auch dies kann nicht systematisch und schon gar
nicht vollstandig geschehen. Es soll vielmehr darauf hingewiesen werden, dass es neben einem
selbstverstandlich erscheinenden Alltagsgebrauch dieses Begriffs, bei dem es keine Schwierigkeiten zu
geben scheint, was mit ihm erfasst wird, ein anspruchsvollerer Gebrauch des Begriffs davon ausgehen
muss, dass er - wie alle gehaltvollen Begriffe - nur in dem jeweils explizit ausformulierten bzw. implizit
unterstellten theoretischen Kontext verstanden werden kann.

Der Ausgangspunkt: Alltagliche Erfahrung

Wann spricht man im Alltag von einem erfahrenen Menschen oder davon, dass jemand in einem
bestimmten Feld Erfahrungen gesammelt hat und was meint man damit? Eine verbreitete Assoziation mit
dem Erfahrungsbegriff in diesem Zusammenhang durfte sein, dass man die angesprochenen ,,Erfahrungen”
mit einer entwickelten Kompetenz in Verbindung bringt, in dem betreffenden Feld in besonderer Weise
handlungsfahig zu sein. Man unterstellt, dass sich der betreffende Mensch in dem angesprochenen Feld
schon eine [angere Zeit mit einer gewissen Souveranitat bewegt hat und méglicherweise relevante
Probleme hat I6sen kdnnen. Die Rede von einer Erfahrung bedeutet in diesem Zusammenhang, dass man
Vertrauen in die Kompetenz dieses Menschen haben kann.



Geht es um Lebenserfahrung, dann wird man diese kaum einem jingeren Menschen zu sprechen. Vielmehr
gelangt man dann in den Kontext von Begriffen wie etwa Weisheit und Lebensklugheit: Ein
lebenserfahrener Mensch hat Hohen und Tiefen des Lebens erlebt, er hat Herausforderungen bewaltigt, er
weils daher, wovon er spricht. Daher ist ein solcher Mensch auch ein geeigneter Ratgeber in bestimmten
Lebenslagen.

Diese Hinweise auf die alltagliche Nutzung des Erfahrungsbegriffs sind durchaus aufschlussreich. Denn
Erfahrung ist in all den genannten Fallen wesentlich mehr, als bloR bei bestimmten Ereignissen dabei
gewesen zu sein. Erfahrung beruht zwar auf Wahrnehmung, sie schlielSt aber auch die Bewertung des
Wahrgenommenen, seine reflexive Verarbeitung und seine Integration in ein reflektiertes Verstandnis vom
Leben ein. Erfahrung ist also in diesem Sinne verankert in der Sinnlichkeit des Menschen, geht aber
keineswegs in dieser auf und ist daher auch kein Gegenbegriff zu Reflexion oder Wissen, sondern sie stellt
eine Synthese zwischen der sinnlichen, reflektierenden und wertenden Seite des Menschen dar. Erfahrung
ist also ein komplexer Begriff menschlicher Existenz.

Der Phanomenologe Thomas Fuchs beschreibt dies so: ,,Zur Kunst (sic; M.F.) der Wahrnehmung gehort es,
ein GefUhl fur Stil, Charakter und Eigentimlichkeit der Dinge zu entwickeln, eine sensiblere und nuancierte
Erfassung der Wirklichkeit auszubilden.” (Fuchs 2003:69)

Er fahrt mit der Uberlegung fort, dass Wahrnehmung dort in besonderem MaRe zur Kunst wird, wenn sie
auch ein Kénnen beinhaltet (ebenda). Im Folgenden gibt er einige Elemente dessen an, was zu einer
Prazisierung des Erfahrungsbegriffs fihren kann:

e Erfahrung erwirbt man durch Wiederholung. Sie stellt einen Extrakt aus vielen Einzelerlebnissen dar.

e Erfahrung resultiert aus erlebten Situationen.

e Situationen sind zentriert auf den Leib, der Erfahrene bewegt sich nicht in einem abstrakten Raum,
sondern in einer Landschaft.

e Erfahrung schlieRt die Beweglichkeit des Leibes ein, Erfahren ist eine Tatigkeit.

e Erfahren bedeutet aber auch Erleiden, indem sie aus einer Begegnung mit dem Fremden,
Unbekannten und anderen resultiert. Daher hat sie es mit Widerstand, der Widrigkeit der Dinge zu
tun. Erfahren ist, der gelernt hat, Gegenkrafte zu GUberwinden oder ihnen auszuweichen, um Wege zu
gehen, Hilfsmittel zu gebrauchen und Listen zu finden

e Der Erfahrene entwickelt einen besonderen Sinn fir Charakter, Stil und Physiognomie seines
Gegenstandes.

e Dieses Wahrnehmen, Wissen und Kénnen des Erfahrenen ist nur unvollstandig in Worte zu fassen.
Erfahrung gehdéren zu dem ,,impliziten Wissen”. (Fuchs ebd.:70f.)

Die von Thomas Fuchs vorgenommene Analyse einzelner Bestimmungsmomente stitzt sich zwar auf eine
Wahrnehmung dessen, wie im Alltag war Erfahrungen gemacht werden, in der Art und Weise seiner Analyse
wird jedoch die Anwendung einer phanomenologischen Methode deutlich, kurz: Man kann auch dieses
Ausgehen von Alltagsmomenten nicht theoriefrei gestalten.



Asthetische Erfahrungen

Ein neueres Lexikon zur Asthetik definiert: ,Asthetische Erfahrung bezeichnet die Einstellung gegeniiber
asthetischen Objekten oder auch die Tatigkeit, die sie auslésen. Verwandte Konzeptionen sind "asthetische
Einstellung", "Wohlgefallen", "Genuss", "Tatigkeit", "Erleben" und "Anschauung". Die a. E. ist eine sinnliche
Erfahrung.” (TrebeR 2006:35)

Spater ist von einer Aufmerksamkeit die Rede, die sich auf die sinnliche Erscheinungsweise eines
Gegenstandes richtet. Zudem ist davon die Rede, dass es sich um ein Erleben handelt, das auReralltaglich,
zweckentlastet und genussvoll ist (ebd.). Zu den meisten der in dieser Definition angefuhrten
Begrifflichkeiten, mit denen asthetische Erfahrung etwas zu tun haben, gibt es weitere nachzuschlagende
Sachartikel.

Auch diese letzte simple Beobachtung ist aufschlussreich, weil sie darauf hinweist, dass der Begriff der
asthetischen Erfahrung - wie jeder wissenschaftliche und theoretische Begriff - nicht far sich alleine steht
und daher auch nicht isoliert definiert werden kann, sondern man es stets mit einem Netzwerk von
Begriffen zu tun hat, in die der jeweilige Begriff einzuordnen ist. Dies ist bereits ein erster wichtiger Aspekt,
der zu berucksichtigen ist, wenn man sich dem Begriff der asthetischen Erfahrung annahert: Man muss
fragen, in welchem theoretischen Kontext der Begriff verwendet wird, auf welche Autoren und auf welche
philosophischen Richtungen man sich in dem konkreten Anwendungszusammenhang bezieht.

Weitere Aspekte, die bei der Nutzung des Begriffs der asthetischen Erfahrung
zu berucksichtigen sind

Bereits bei der eingangs wiedergegebenen Beschreibung und Analyse des allgemeinen Erfahrungsbegriffs
wurde der Bezug zur Sinnlichkeit hergestellt. Dies mag selbstverstandlich erscheinen, doch gibt es auch
hierfir eine wichtige zu bertcksichtigende historische Entwicklungslinie in der Geschichte der Philosophie.
Denn es ist kein Zufall, dass der Begriff der asthetischen Erfahrung als einer der wichtigsten Grundbegriffe
der Asthetik mit dieser in der Mitte des 18. Jahrhunderts entwickelt worden ist. Es ging um die in dem
dominierenden Rationalismus auf dem europaischen Kontinent stattfindende Geringschatzung, Verachtung
und zum Teil Bekampfung der sinnlichen Seite des Menschen. Gegen diese Tendenz entwickelte Alexander
Baumgarten als neue philosophische Disziplin die Asthetik, wobei er sich bewusst auf das griechische Wort
Aisthesis (sinnliche Erkenntnis) stltzte.

Dass dies ein mutiger Akt war, kann man nicht nur darin sehen, dass er sich damit gegen die dominierende
Schulphilosophie, so wie sie an Universitaten gelehrt wurde, wehrte, auch die aulSerst zurickhaltende
Aufnahme dieses Begriffes bzw. die klare Ablehnung etwa durch Kant und viele andere bis in die erste
Halfte des 19. Jahrhunderts hinein zeigen, dass bei aller Relevanz der Thematik diese Begrifflichkeit
zumindest Unbehagen verursacht hat. Ein Grund fur diese Reserviertheit mag darin liegen, dass in der Tat
die sinnliche Seite des Menschen mit seiner Triebhaftigkeit in Verbindung gebracht wurde, mit seiner
Neigung zur Gewalt und zu Kriegen (Kénig 1992). Daher war ein Ziel in der Philosophie und in der
entstehenden Padagogik, diese sinnliche (weil gewaltaffine) Seite des Menschen zu zivilisieren und zu
kultivieren.



Eine Rehabilitation der Sinnlichkeit des Menschen konnte daher als eine Form der Gegnerschaft gegen
dieses humane Anliegen betrachtet werden. Dies bedeutet aber, dass man die Debatte Uber das Verhaltnis
von Sinnlichkeit, Verstand und Moral nur im Kontext der jeweiligen Debatten Uber das Menschen- und
Gesellschaftsbild der betreffenden Zeit verstehen kann.

Ein dritter zu berlcksichtigender Aspekt bei dem Umgang mit dem Begriff der asthetischen Erfahrung ist
mit dem Namen von Kant verbunden. Denn der Kern seiner ,kopernikanischen Kehre* zur Kritischen
Philosophie bestand in einer Wende zum Subjekt. Es war nicht mehr die Welt oder das Objekt, die das
Subjekt formen, sondern es kam auf das Subjekt an, das sich seine Welt und Wirklichkeit aufgrund der ihm
zur Verfugung stehenden Vermégen und Krafte konstituierte. Kant war also - in heutiger Terminologie - ein
Konstruktivist. Dies bedeutet fur den Begriff der Erfahrung, dass es bei ihm weniger darum geht, die
objektive Welt in sich aufzunehmen, die Erfahrung besteht vielmehr darin, dass der Mensch erlebt, dass
sein Erkenntnisapparat auf diese Welt passt. Gerade asthetische Erfahrung ist dabei eine Erfahrung Gber
Erfahrung, ist also ein Moment der Selbstreflexivitat des autonomen Subjekts.

Kant war es auch, der die Debatten vor allem des 17. und 18. Jahrhunderts Uber Lust, Geschmack,
Urteilskraft und Wohlgefallen aufgriff und in seiner Asthetikkonzeption biindelte. Die bis heute relevanten
Formulierungen einer ZweckmaRigkeit ohne Zweck gehen auf seine Uberlegungen zuriick. Auch dieser
Gedanke hat einen konkreten historisch-kulturellen und gesellschaftlichen Kontext. Denn man sollte fragen,
warum es plétzlich notwendig war, den Aspekt der Zweckfreiheit so stark zu betonen.

Die Antwort besteht darin, dass sowohl die Thematisierung des Subjekts (nicht nur bei Kant) als auch der
Aspekt der Freiheit von auReren Handlungsanforderungen aufs engste mit der Entstehung der biargerlichen
Gesellschaft verbunden ist. Denn es ist ein Charakteristikum der Moderne, dass die Selbstverstandlichkeit
der Normen und Sinnsysteme des christlich gepragten Mittelalters erheblich an Relevanz verlieren, sodass
sich der Mensch nunmehr verstarkt mit der Frage der Sinnhaftigkeit seines Lebens beschaftigen muss. Es
werden zudem herkdmmliche Lebensformen, die bislang dem Leben des Einzelnen Haltung und Struktur
gegeben haben, durch die Entwicklung der industriellen Gesellschaft zerstort, sodass auch hier die Frage
der individuellen Lebensfihrung keineswegs mehr selbstverstandlich ist (indem man sich an herkdmmliche
Traditionen halt), sondern man das eigene Leben als genuine Gestaltungsaufgabe betrachten muss.

All diese Aspekte fuhren bereits Mitte des 18. Jahrhunderts etwa bei Jean-Jacques Rousseau zu einer harten
Kritik an dieser entstehenden Moderne. Spatestens mit Kant, ganz deutlich bei seinem Schiuler Friedrich
Schiller und ausformuliert dann in den philosophischen Systemen etwa von Hegel werden diese
antihumanen Aspekte der gesellschaftlichen Entwicklung zum Gegenstand der Reflexion: Man spricht von
Entzweiung und Entfremdung und man sieht den Einzelnen immer mehr als bloR willenloses Werkzeug zur
Umsetzung auBerer Anforderungen.

Gegen diese Form der Instrumentalisierung fur gesellschaftliche Zwecke wehrt man sich, etwa dadurch,
dass man Bereiche fordert, in denen dieser Gedanke der Zweckgebundenheit des Menschen flur
fremdgesetzte Ziele ausgeschaltet ist. Es ist also daran zu erinnern, dass die Rede der ZweckmaRigkeit
ohne Zweck nur verstanden werden kann vor dem Hintergrund einer kritischen Haltung gegenuber der
gesellschaftlichen Entwicklung.

In konzentrierter Weise beschreibt dies Rudiger Bubner:



»Ich spreche von der dsthetischen Erfahrung, die vor dem Hintergrund komplexer
Alltagsfunktionen in der Eré6ffnung des auBergewdhnlichen und unerwarteten Bereichs volliger
Funktionslosigkeit besteht. Naturlich lasst sich die Kunst in der AulRenperspektive des
Historikers, Soziologen oder Kritikers auf den Bildungs- oder Marktwert, auf propagandistische
und politische Aufgaben, auf die Rolle der Erbauung, Unterhaltung oder ideologischer
Verschleierung hin untersuchen. Das sind zweifellos Funktionen, die die Kunst in bestimmten
Zusammenhangen Ubernimmt. Aber diese Funktionen stellen nicht den eigentlichen Gehalt der
asthetischen Erfahrung selber dar. In der beginnen Perspektive dessen, der diese Erfahrungen
macht, durfen sie getrost vernachlassigt werden. Wenn uns ein Roman bewegt oder ein
Theaterstlck erschuttert, wenn wir ein Konzert genielSen oder ein Bild aufregend finden, so
erfullt uns nicht das Bewusstsein, dass der Verleger verdient, der Regisseur kulturpolitische
Plane verfolgt, die Stadtvater sich schmucken wollen oder der Kunstgenuss von Problemen der
,Dritten Welt” ablenkt.” (Bubner 1989:151f.)

Zu diesem Zusammenhang des Begriffs der asthetischen Erfahrung mit gesellschaftlichen
Entfremdungserscheinungen gehért auch der Vorschlag des Philosophen Franz Koppe (in Oelmuller 1981),
der ein wesentliches Moment asthetischer Erfahrung in der Artikulation menschlicher Bedurfnisse sieht.
Auch dies macht nur dann Sinn, wenn man davon ausgeht, dass es in dem (offensichtlich als
instrumentalisierend verstandenen) Alltagsleben keine Gelegenheit gibt, unverstellt menschliche
Bedurfnisse zu artikulieren. Man braucht offenbar daher einen Freiraum jenseits aller
Handlungserwartungen der Gesellschaft, damit der Mensch in dieser Weise zu sich selber finden kann. Also
auch hier steht ein wichtiger asthetischer Begriff in enger Verbindung mit (als zu kritisierenden)
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, was paradoxerweise heildt, dass die Forderung der Autonomie der
Kinste ein Instrument zum Abbau von Entfremdungserfahrungen ist.

Die kritische Haltung im Rahmen einer asthetischen Praxis hat bis heute ihre Relevanz nicht verloren. So
beklagen auf der Basis sehr unterschiedlicher theoretischer Grundpositionen der Goéttinger
Erziehungswissenschaftler Christian Rittelmeyer (2007) und der Essener Erziehungswissenschaftler Armin
Bernhard (2015) beide die mdgliche Deformation menschlicher Sinnlichkeit aufgrund der Kultur- und
Medienindustrie. Vor diesem Hintergrund entwickeln beide (nichtidentische) Konzeptionen einer
asthetischen Praxis, die gegen solche Deformationen und Entfremdungserscheinungen vorgehen soll.

Auch Begriffe haben gelegentlich eine Konjunktur, sie werden seltener oder haufiger verwendet, so dass
man fragen kann, ob es Griinde fir diese Entwicklung gibt. So hat der Begriff der asthetischen Erfahrung
seit einigen Jahren eine deutliche Konjunktur erfahren, sodass er in vielen Asthetikkonzeptionen inzwischen
der Kernbegriff des jeweiligen Ansatzes ist. Eine Ursache flr diese Konjunktur kann in der Krise des
Werkbegriffs gesehen werden. Man erinnere sich, dass in den verschiedenen Kunstsparten und
insbesondere in der bildenden Kunst spatestens in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts sowohl in der
theoretischen Reflexion aber auch in der praktischen kunstlerischen Arbeit der Werkbegriff als nicht mehr
relevant kritisiert wird. Spatestens mit den Arbeiten von Marcel Duchamp (Readymades) und spater von
Andy Warhol wird die Rede von einem kunstlerischen Werk obsolet.

Daher wird das Subjekt interessant, das sich in einer rezeptiven oder produktiven Weise in einer
asthetischen Praxis befindet. Kernbegriff auf Seiten des Subjekts ist , asthetische Erfahrung”. Auch hierbei



zeigt sich, dass bei jeder Verwendungsweise dieses Begriffs berlcksichtigt werden muss, dass diese mit
einer bestimmten kunstphilosophischen Position (wie etwa der These vom Verschwinden des Kunstwerks)
verbunden ist: Es gibt keinen kontext- und theoriefreien Verwendungszusammenhang komplexer Begriffe
wie etwa dem der asthetischen Erfahrung.

Mit der Problematisierung des Werkbegriffs ist unmittelbar die Frage verbunden, an welchen Gegenstanden
asthetische Erfahrungen gemacht werden kénnen. Gab es bereits Jahrhunderte oder sogar Jahrtausende die
fur selbstverstandlich gehaltene Position, dass unmittelbarer Gegenstand eines Umganges mit Kunst das
Schoéne ist und dieses Schéne an Werken etwas mit der gelungenen Darstellung eines auBRerasthetischen
Gegenstandes zu tun hat (woraus die entsprechenden Kunsttheorien Qualitatskategorien eines Kunstwerkes
abgeleitet haben: Vollkommenheit, Symmetrie etc.), so andert sich dies mit der Entstehung der
Fachdisziplin Asthetik.

Bereits Alexander Baumgarten breitet zuerst sein Anliegen aus, sinnliche Erkenntnis generell zu
rehabilitieren, bevor er auf Kunst und Kiinste zu sprechen kommt. Kant wiederum favorisiert keineswegs die
schénen Kiinste in seiner Asthetik, sondern behandelt er in seiner Kritik der Urteilskraft neben dem
Kunstschénen auch den Eindruck, den die Natur auf den Menschen macht (Erhabenheit). Zwar konstituiert
spater Hegel wieder eine reine Werkasthetik, doch schreibt sein Schiler Karl Rosenkranz kurze Zeit darauf
eine Asthetik des Hasslichen, wobei sich bereits Schiller damit auseinandersetzte, dass und warum man
auch an nichtschonen Gegenstanden, etwa an tragischen Ereignissen und Figuren, erfreuen kann. So gibt
es bis heute beide Positionen: Die einen bestehen darauf, dass ein Kunstwerk in besonderer Weise
asthetische Erfahrungen ermdoglicht (so aktuell etwa Bertram 2006), wohingegen die einflussreiche
Konzeption von John Dewey von der Mdglichkeit asthetischer Erfahrungen an allen Gegenstanden ausgeht.

Meine Position ist die, dass es in der Tat auf den Modus der Wahrnehmung im Subjekt ankommt, welche
Dimension eines Gegenstandes ich in dem Prozess der Wahrnehmung hervorhebe, so dass es mir mdoglich
erscheint, an jedem Gegenstand eine asthetische Dimension zu erkennen und sich darin zu vertiefen, ganz
so wie es Rudiger Bubner oben beschrieben hat. Es ist allerdings auch mdglich, ausgewiesene kiinstlerische
Gegenstande in einer nicht asthetischen Weise zu betrachten (etwa ihre handwerkliche Qualitat,
biografische Aspekte des Produzenten, Motivationen des Kaufers des Kunstwerkes, der materielle Wert des
Werkes etc.). Die besondere Bedeutung eines Kunstwerkes, hinter dem eine Kiinstlerin oder ein Kinstler
steht, besteht meines Erachtens darin, dass sich die Neugierde im Hinblick auf das Werk noch um die Frage
erweitert, welche Bedeutung dieses Werkes flr den Produzenten hatte, also in legitimer Weise sich die
Alltags-Frage stellt, welche Botschaft der Kiinstler bzw. das Werk geben will. Da es inzwischen zu einem
allgemeinen Erkenntnisstand im Umgang mit Kunst gehért, dass insbesondere moderne Kunst sich einer
schnellen Deutung entzieht, kann eine solche Frage nach der Bedeutung die asthetische Grundhaltung des
Subjektes (Neugierde, Aufmerksamkeit, Offenheit fur Gberraschende Deutungen etc.) noch vertiefen.

In einer Worterbuchdefinition von asthetischer Erfahrung (Henckmann/Lotter 2004, 83) wird davon
gesprochen, dass dieser Begriff sich gegentber Alternativbegriffen wie Geschmack, Erlebnis, Genuss,
Gefuhl oder Wahrnehmung durchgesetzt habe. Es gibt allerdings immer noch Asthetikkonzeptionen, in
denen von einem Erlebnis oder von Wahrnehmung die Rede ist. Pierre Bourdieu (1987) wiederum befasst
sich in seinem volumindsen Werk im Rahmen seiner Theorie der gesellschaftlichen Urteilskraft ganz zentral
mit der Frage des Geschmacks. Daher ist dieser Wérterbuchdefinition nicht unbedingt zuzustimmen. Auch



der spater formulierten These, dass der Begriff der asthetischen Erfahrung wiederum in den letzten Jahren
durch den Begriff der Rezeption ersetzt worden sei, ist nur gultig im Kontext bestimmter asthetischer
Theorien.

Diese Hinweise sollen dazu fuhren, dass man mit der Wahl eines Begriffes sich sofort in eine
unvermeidbaren wissenschaftlichen Meinungsstreit begibt, in dem man eine Position bezieht, fur die es
durchaus gute Grinde gibt, bei der es allerdings auch gute Grinde flr eine Kritik gibt. Dies ist deswegen zu
beriicksichtigen, weil insbesondere Diskussionen tiber Asthetik und speziell (iber &sthetische Qualitat in
padagogischen Kontexten diese Problematik nicht berucksichtigen und zu autoritdren und nicht weiter
begrindeten Setzungen neigen.

Ein letzter Aspekt betrifft die Frage, welche Bedeutung philosophische Spezialdisziplinen im gesamten Feld
der Philosophie haben. So sind immer wieder philosophische Entwrfe vorgestellt worden, die nicht bloR
den Anspruch hatten, eine bislang nur unzureichend bearbeitete Frage jetzt konzentrierter angehen zu
wollen, sondern die zugleich einen Gesamtentwurf fir das Philosophieren generell behaupteten. Man kann
sagen, dass alle bedeutenden Philosophen immer letzteren Anspruch erhoben. So hat man etwa in den
1920 er Jahren philosophische Anthropologie nicht blof8 als Spezialdisziplin zur Thematisierung des
Menschen entwickelt, sondern als grundsatzliche Art und Weise, Uberhaupt Philosophie zu betreiben.
Ahnliches gilt fur die Asthetik. Wahrend die einen wie etwa der Berliner Moralphilosoph Volker Gerhardt
sagen, dass ein asthetischer Zugang zur Welt erst dann erfolgen kann, wenn ein moralischer Kompass
entwickelt ist (mit der Konsequenz, dass Asthetik der Ethik nach geordnet ist), gibt es prominente
Positionen, die in der Asthetik quasi die Kénigsdisziplin der Philosophie sehen. Ein Aspekt bei diesem
Standpunkt betrifft dann auch die Frage asthetische Erfahrung: Auch diese hat konsequenterweise bei einer
solchen Sichtweise einen privilegierten Status gegeniber anderen Erfahrungen, so wie es etwa die These
ausdriickt, dass man im Bereich des Asthetischen Erfahrungen (iber Erfahrungen macht. Dadurch wird
asthetische Erfahrung zu einer Art Kontroll- und Qualitatsinstanz fur alle Erfahrungen.

Schlussbemerkung

Die in diesem Text vorgestellten Aspekte und Dimensionen asthetischer Erfahrungen kénnen durchaus als
Stolpersteine im Umgang mit einem komplexen Begriff verstanden werden. Sie weisen auf etwas hin, was
jeder eigentlich weil3: Gehaltvolle Begriffe haben ihre Geschichte, haben ihre Theorietraditionen und sind
unterschiedlich zu deuten je nach theoretischem Kontext. Das bedeutet, dass man sich bei der Verwendung
eines solchen Begriffes stets die Bringschuld aufladt, zu klaren, welche der mdéglichen Bedeutungsvarianten
man nutzen mdchte und dass die vorgetragenen Uberlegungen nur Gliltigkeit im Rahmen einer bestimmten
Theorie-Konstruktion haben.Nun ist dies kaum in wissenschaftlichen und schon gar nicht in praktischen
Arbeitskontexten zu leisten. Was aber in jedem Fall geleistet werden kann, ist, diese Theoriebeladenheit
gehaltvoller Begriffe im Blick zu behalten. Dies gehdrt ohnehin zu dem Professionsverstandnis in der
Wissenschaft, es gehort aber auch zu dem Bild eines ,reflektierten Praktikers”. Selbst wenn man die
Erlduterung der theoretischen Kontexte nicht in jedem Fall leisten kann, so sollte das Bewusstsein der
Existenz solcher Kontexte dazu fihren, dass man seine Uberlegungen mit einer gewissen Bescheidenheit
vortragt: Es kdnnte namlich sein, dass ein anderer mit guten Grinden zu ganz anderen Positionen kommt.




Verwendete Literatur

Bernhard, Armin (2015): Paddagogische Asthetik. In: Braun, Tom/Fuchs, Max/Zacharias, Wolfgang (Hg.)(2015): Theorien der
Kulturpadagogik. Weinheim/Basel: Beltz-Juventa.

Bertram, Georg (2006): Kunst. Stuttgart: Reclam.

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bubner, Riidiger (1989): Asthetische Erfahrung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fuchs, Max (2011): Kunst als kulturelle Praxis. Kunsttheorie und Asthetik fiir Kulturpolitik und Pddagogik. Miinchen: kopaed.
Fuchs, Thomas (2003): Was ist Erfahrung. In: Hauskeller, Michael (Hg.) (2003): Die Kunst der Wahrnehmung. Kusterdingen: SFG.
Henckmann, Wolfhart/Lotter, Konrad (Hg.) (2004): Lexikon der Asthetik. Miinchen: Beck.

Kant, Immanuel (1974, zuerst 1790): Kritik der Urteilskraft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth (Hg.) (2002): Falsche Gegensatze. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Konig, Helmut (1992): Zivilisation und Leidenschaften. Rowohlt: Reinbek.

Oelmiiller, Willi (Hg.) (1981): Kolloquium Kunst und Philosophie: Asthetische Erfahrung. Miinchen/Wien/Ziirich: Schéningh.
Rittelmeyer, Christian (2007): Kindheit in Bedrangnis. Zwischen Kulturindustrie und technokratischer Bildungsreform. Stuttgart:
Kohlhammer.

TrebeR, Achim (Hg.) (2006): Asthetik. Stuttgart: Metzler.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2015): Asthetische Erfahrungen - Hinweise fiir den Umgang mit einem komplexen Begriff. In: KULTURELLE BILDUNG
ONLINE:

https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetische-erfahrungen-hinweise-den-umgang-einem-komplexen-begriff

(letzter Zugriff am 09.12.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



https://www.kubi-online.de/artikel/aesthetische-erfahrungen-hinweise-den-umgang-einem-komplexen-begriff
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

