ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Widerstandigkeit als Bildungsziel - Ein zentrales Element einer
selbstbestimmten Lebensfuhrung

Gekdtrzte Fassung einer langeren Abhandlung, die das Interesse verfolgt, die Mdglichkeiten einer
asthetischen Praxis im Hinblick auf die Entwicklung von Widerstandigkeit zu eruieren. Die Langfassung
finden interessierte Leserlnnen im Anhang dokumentiert.

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2015

Stichworter:
Freiheit | Gewalt | Lebensfiihrung | Macht | Widerstandigkeit

1. Zur Einfuhrung: ,,Widerstandigkeit” - alter Wein in neuen Schlauchen?

Eigentlich dirfte es ein Problem der Gefahrdung eines Lebens in Freiheit nicht geben. Man muss nur einmal
das deutsche Grundgesetz (als Beispiel fur eine Verfassung eines demokratisch organisierten Staates)
betrachten. Wenn man zudem weil3, dass die ersten 19 Artikel des Grundgesetzes, in denen die
Grundrechte formuliert werden, nicht verandert werden dirfen, so wird man die Forderung nach einer
selbstbestimmten Lebensflhrung und den dafir notwendigen Ressourcen als selbstverstandlich betrachten.
Bereits im ersten Artikel ist von dem aufRerst komplexen Begriff der "Wirde des Menschen" die Rede (vgl.
Wetz 2011 sowie Bieri 2013). Zudem werden die ,unverletzlichen und unverauerlichen Menschenrechte”
als zentrales Referenzsystem der Verfassung und des Rechtsstaats insgesamt angegeben (Bundeszentrale
2004).

Die folgenden Artikel des Grundgesetzes konnen dabei als Ausformulierung nicht bloR des komplexen
Begriffes der Menschenwirde, sondern auch als Prazisierung der Forderungen der franzésischen Revolution
(Freiheit, Gleichheit, Bruderlichkeit) verstanden werden. So ist in Art. 2 von dem Recht auf freie Entfaltung
der Personlichkeit die Rede. Insbesondere geht es um die Unverletzlichkeit der Person, um koérperliche
Integritat und persoénliche Sicherheit. Art. 3 formuliert Gleichheit und Gleichberechtigung sowie das Verbot
einer jeglichen Diskriminierung. Art. 4 garantiert die Freiheit des Glaubens. Art. 5 formuliert das Recht der
Presse-, Kunst- und Meinungsfreiheit. Art. 6 spricht von dem besonderen Schutz der Ehe und Familie und
von dem Anspruch der Mutter (!) auf Schutz und Flrsorge der Gemeinschaft. Art. 7 behandelt das
Bildungswesen.



In den folgenden Artikeln werden wichtige, zum Teil durch harte Kdmpfe - also durch Gewalt -errungene
Elemente eines demokratischen Rechtsstaates abgesichert, z.B. Versammlungsfreiheit,
Vereinigungsfreiheit, Post- und Fernmeldegeheimnis, freie Berufswahl, Frage des Kriegsdienstes,
Unverletzlichkeit der Wohnung, Rechte und Pflichten im Hinblick auf das Eigentum, Recht auf
Staatsangehodrigkeit, Asylrecht, Beschwerde- und Klagerecht in Bezug auf staatliche Gewalt.

Es gibt zumindest zwei Moglichkeiten, mit diesen Formulierungen umzugehen. Ein erster Weg besteht darin,
sie im Hinblick auf Licken zu untersuchen. Solche findet man leicht, wenn man das Grundgesetz mit den
eingangs als Referenzsystem zitierten Menschenrechten, also mit der Allgemeinen Erklarung der
Menschenrechte und den vielen internationalen Konventionen in diesem Bereich, vergleicht. Man kann man
leicht feststellen, dass es durchaus empfindliche Licken gibt, wenn etwa im Grundgesetz nicht von einem
Recht auf Arbeit, einem Recht auf Bildung oder einem Recht auf kulturelle Teilhabe die Rede ist.

Eine zweite Mdglichkeit besteht darin, die Realitat der bundesdeutschen Gesellschaft mit den Zielen des
Grundrechtskatalogs zu vergleichen. Hierbei wird man ohne Mihe feststellen, wieso der Begriff der Teilhabe
in den letzten Jahren an Bedeutung gewonnen hat: Es gibt namlich in vielerlei Hinsicht erhebliche Probleme
mit der Umsetzung dieses Zielkatalogs. Zu erinnern ist in diesem Zusammenhang etwa an die Pisa Studien,
es ist an die Armuts- und Reichtumsberichte der Bundesregierung zu erinnern, es ist an die Kinder- und
Jugendberichte des Bundes zu erinnern und nicht zuletzt ist an die Sachstandsberichte Gber die Umsetzung
der internationalen Menschenrechtskonventionen zu erinnern, die die jeweilige Bundesregierung dem
Menschenrechtsausschuss der Vereinten Nationen vorzulegen hat. In all diesen Dokumenten wird deutlich,
wie weit die Lebenswirklichkeit in Deutschland von den Zielen, die das Grundgesetz formuliert, abweicht.
Alleine dieser Vergleich der bundesdeutschen Lebenswirklichkeit mit dem verbindlichen Normensystem des
Grundgesetzes zeigt, dass es eine Fllle von Grinden gibt, die Widerstandigkeit als zentrales Bildungsziel
rechtfertigen. (...)

Es geht um jeden Einzelnen (Gleichheit), der Subjekt seines Lebens sein soll (Fuchs 2001). Dies bedeutet
insbesondere, dass jeder Einzelne die Verantwortung flr sein Leben selbst Gbernehmen muss, so wie es in
dem im ersten Artikel genannten Konzept der Menschenwirde ausgedruckt wird: ,, ,Die Wirde des
Menschen ist unantastbar.” Wenn es aber nichts gibt, das die Wirde des Menschen einschranken darf, ist
sie das hochste Gut, dem alles andere untersteht. Die Wirde aber zeigt sich im Gebrauch der menschlichen
Freiheit - und die liegt in nichts anderem als in der Fahigkeit, sich seine eigenen Zwecke zu setzen."
(Gerhardt 1999:144¢f.)

Es geht also um den Menschen als bewusstes Wesen; es geht um einen Menschen, der fahig und in der
Lage ist, relevante Wahlentscheidungen zu treffen; es geht um Mindigkeit und Autonomie. Der Mensch, so
Kant, darf niemals Mittel fir andere Zwecke sein. Dies ist die bekannte Selbstzweckhaftigkeit des
Menschen. Auf dem Gedanken der Verantwortlichkeit des Menschen flr seine eigenen Handlungen basiert
unser gesamtes Rechtssystem. Dies ist es, was den Subjektcharakter des Menschen ausmacht, wozu auch
gehort, fr seine Handlungen zur Rechenschaft gezogen werden zu kénnen.

Auf dieser Basis definiert der Philosoph Volker Gerhardt in seinem Buch ,Selbstbestimmung - das Prinzip
der Individualitat” (1999) die verschiedenen Aspekte, die den Menschen als selbstbestimmendes
autonomes und auf Freiheit hin angelegtes Lebewesen definieren: Selbsterkenntnis, Selbststandigkeit,
Selbstorganisation, Selbstbewusstsein, Selbststeigerung, Selbstverantwortung, Selbstbegriff,



Selbstgesetzgebung und Selbstverwirklichung (vgl. Fuchs 2015). (...)

Aus diesen Uberlegungen ergeben sich zwei Konsequenzen: Zum einen ist dariiber nachzudenken, in
welcher Weise Angriffe auf die Selbstbestimmung des Menschen erfolgen kénnen. Dies bedeutet, zumindest
die Konturen der Mdglichkeiten eines Angriffs auf den Subjektstatus des Menschen nachzuzeichnen. Es geht
hierbei sowohl um Angriffe auf den Korper des Menschen (Gefahrdung der korperlichen Integritat durch alle
Formen von Gewalt), es geht aber auch um manipulative Eingriffe auf die Psyche des Menschen. Man wird
sich also damit auseinandersetzen mussen, mit welchen Formen von Gewalt der Mensch in seiner
Geschichte konfrontiert war und ist.

Auf der anderen Seite kann man sich dann Uberlegen, welche Formen von Widerstandigkeit der Mensch im
Hinblick auf die unterschiedlichsten Angriffe auf seine Selbstbestimmung entwickelt hat: Einem breiten
Spektrum unterschiedlichster Formen von Gewalt steht ein ebenso breites Spektrum unterschiedlichster
Formen von Widerstandigkeit gegenlber. In diesem Zusammenhang spielt auch die asthetische Praxis eine
wichtige Rolle. Es gibt die plausible These, dass sich in der Evolution des Menschen die asthetische Praxis
aus der Notwendigkeit ergeben hat, ein Mittel zur VerfiUgung zu haben, das bei der Bewaltigung emotionaler
Zustande hilfreich ist (Fuchs 2012). Eine asthetische Praxis ist bis heut ein unverzichtbares Mittel der
Selbstverstandigung des Menschen. In dieser Praxis reflektiert der Mensch in einer spezifischen Weise sich
selbst und seine Lebenssituation und bringt diese zum Ausdruck. Dass in diesem spezifischen
Reflexionsprozess Fragen der Selbstbestimmung und ihrer Gefahrdung eine entscheidende Rolle spielen,
liegt auf der Hand und Iasst sich in der Geschichte der Klnste belegen.

Eine kinstlerische Praxis ist ein wirkungsvolles Mittel der individuellen und sozialen Einflussnahme. Dies
bedeutet, dass sie - wie jedes Mittel - sowohl in einer emanzipatorischen Weise, aber auch mit dem Ziel der
Manipulation verwendet werden kann. Es ist zudem daran zu erinnern, dass Widerstand nicht per se positiv
zu bewerten ist: Es ist immer auch die Frage danach zu stellen, wogegen man Widerstand leistet. Dies gilt
daher auch fur eine asthetische Praxis, wenn man sie im Hinblick auf ihren Widerstandscharakter analysiert.

2. Wertideen: Freiheit, Gleichheit, Bruderlichkeit, Gerechtigkeit

»Frieden ist nicht alles, aber ohne Frieden ist alles nichts!“ so lautet ein prominenter Slogan in der
Friedensbewegung der 1980er Jahre. Die Sehnsucht nach Frieden kann durchaus als roter Faden in der
Geschichte der Menschheit verstanden werden. Frieden bedeutet, dass man sich ohne gewaltsame
Ubergriffe um seine Lebensgestaltung kiimmern kann. Frieden ist quasi die Bedingung dafiir, dass man eine
selbstbestimmte Lebensfihrung Gberhaupt erst realisieren kann. Entsprechend beginnt Metz (2010:9) seine
Geschichte der Gewalt mit den Worten: ,In der Bannung der Gewalt entsteht Gemeinschaft, weil sich in ihr
die Furcht 16st, jene Fremdheit zwischen Menschen, die fundamental ist. Gemeinschaft bannt Gewalt in
ihren beiden elementaren Formen: als Gewalt, die den weiblichen Kérper besitzen will, als Gewalt, welche
die menschliche Arbeit und die von ihr erzeugten Guter besitzen will.”

So wird seine Geschichte der Gewalt in ihren Auspragungen Krieg, Revolution und Terror zu einer
Geschichte der Bannung der Gewalt, der Suche nach Frieden. Insbesondere ist dies nicht nur mit der
Geschichte der Philosophie und insbesondere der Moral-Philosophie verbunden, wenn es um die
entscheidenden und existenziellen Fragen des Lebens ging: Die Frage nach dem Frieden ist auch aufs
engste mit der Entwicklung der Padagogik verbunden. Denn immer wieder hat man sich gefragt, warum der



Mensch zur Gewalt neigt, ob er etwa von Grund auf bdse ist und ob man durch geeignete Erziehungs- und
Bildungsprozesse diesem modglichen Hang zur Gewalt begegnen kann. Dies spielte etwa bei den Begrundern
der Padagogik der Moderne wie etwa Comenius eine zentrale Rolle, der vor dem Hintergrund des
DreiBigjahrigen Krieges Mitte des 17. Jahrhunderts Padagogik als eine Padagogik der Friedfertigkeit
entwickelte. (...)

In seinem neuen Buch ,,Die Idee der Gerechtigkeit” (2010) schldgt der Okonom und Philosoph Amartya Sen
einen neuen Ansatz einer Theorie der Gerechtigkeit vor, bei dem er sich im Wesentlichen an dem grofSen
Entwurf von John Rawls (1979) abarbeitet. In diesem Zusammenhang geht er auch auf die Rolle von Freiheit
und Gleichheit als Leitziele der politischen Philosophie ein. Dabei wird deutlich, dass es sehr schwierig ist,
zwischen den genannten Begriffen eine Hierarchie herzustellen etwa derart, dass der eine Begriff
notwendigerweise aus dem anderen folgt und von daher eine eher sekundare Bedeutung hat. So schreibt
Sen: ,Nicht die Erkenntnis, dass die Gerechtigkeit auf der Welt unvollkommen ist - vollkommene
Gerechtigkeit erwarten nur wenige von uns -, treibt uns zum Handeln, sondern die Tatsache, dass es in
unserer Umgebung Ungerechtigkeiten gibt, die sich ausrdumen lassen und die wir beenden wollen.

Das ist greifbar genug in unserem taglichen Leben mit den Unbilligkeiten und Unterdriickungen, die uns zu
schaffen machen und mit gutem Grund argern, aber es gilt auch fir wahrgenommene Ungerechtigkeiten im
weiteren Umkreis unserer Lebenswelt. Ohne einen Gerechtigkeitssinn, der ihnen sagte, dass manifeste
Ungerechtigkeiten Uberwunden werden kénnen, hatten die Pariser sehr wahrscheinlich die Bastille nicht
gesturmt, hatte Gandhi das Weltreich, in dem die Sonne nicht unterging, nicht herausgefordert, Martin
Luther King nicht zum gewaltlosen Widerstand gegen die weiBe Ubermacht im ,Land der Freien und der
Heimat der Mutigen* aufgerufen. Sie versuchten nicht, eine vollkommen gerechte Welt zu erstreiten (selbst
wenn Einigkeit dartber bestlinde, wie sie aussehen wulrde), sondern sie wollten klares Unrecht beseitigen,
soweit sie konnten.” (ebd.:7)

Interessant ist dieser Passus aus unterschiedlichen Griinden. Zum einen - und dies ist in padagogischer
Perspektive wichtig - ist von einem individuellen , Gerechtigkeitssinn” die Rede, den anzuerziehen eine
zentrale Aufgabe u. a. der Padagogik ist. Interessant ist zudem, dass die genannten historischen Ereignisse
und Personen nicht nur in einer Geschichte des Kampfes um mehr Gerechtigkeit, sondern auch in einer
Geschichte des Kampfes um Freijheit benannt werden kénnten. (...)

Andererseits diskutiert Amartya Sen spater den von ihm entwickelten capability approach
(Befahigungsansatz), bei dem er als Grundbedingung erfolgreichen Handelns sowohl aulSere
Rahmenbedingungen und Ressourcen als auch individuelle Befahigungen hervorhebt. Die Realisierung einer
gerechteren Gesellschaft gelingt also auf der Basis des Zusammenspiels von Befahigungen und

Ressourcen, wobei als zentrale Rahmenbedingung die Méglichkeit freiheitlichen Handelns vorliegen sollte.
Insofern kénnte man hier Freiheit als Bedingung fur die Realisierung von Gerechtigkeit verstehen.

Als Fazit dieser Erkenntnis, dass jeweils das eine Bedingung flr die Realisierung des jeweils anderen ist,
kann man die These formulieren, dass sich Freiheit und Gerechtigkeit auf derselben kategorialen Ebene
befinden. (...)



3. Formen der Unterdriuckung: Macht, Gewalt, Herrschaft

Die Frage nach dem guten Leben hat in den letzten Jahren eine deutliche Konjunktur erlebt. Diese
Konjunktur in der philosophischen Debatte ist aufs engste verbunden mit einer Neubelebung der
empirischen Gllicksforschung, die so bemerkungswerte Ergebnisse erbrachte wie die Behauptung, dass die
Menschen in Bangladesch und in Danemark am glicklichsten seien. Eine Neuentdeckung dieser
Fragestellung ist dies insofern, als das Problem des guten Lebens zwar zu dem kanonischen Bestand der
Philosophie seit der griechischen Antike gehért, aber spater kaum noch eine zentrale Rolle spielte.

So befasst sich Sokrates zwar auch mit Fragen der richtigen Erkenntnis oder der Logik, aber bei den
meisten seiner philosophischen Diskussionen handelte sich um Fragen der Moral und des tugendhaften
Lebens. Platon und vor allem Aristoteles befassen sich im Anschluss daran systematisch mit der Frage nach
dem guten Leben. In der Philosophie des Mittelalters wird diese Frage dann durch die christliche Lehre
verbindlich beantwortet: Das gute Leben ist das gottgefallige Leben.

In der Aufklarung wurde Gllckseligkeit geradezu ein Kernbegriff des philosophischen Nachdenkens vor
allem in der so genannten popularen Philosophie. Dies hangt damit zusammen, dass man die christliche
Antwort auf die Frage nach dem Guten nicht mehr so ohne weiteres akzeptieren wollte. Kant hat diese
Fragestellung insofern als unzulassig abgelehnt, als er im Zuge einer strikten Individualisierung mdéglicher
Antworten eine Definition eines allgemein verbindlichen Guten fur unmaglich gehalten hat.

In den letzten Jahrzehnten ist die Frage nach dem guten Leben vor allem im Kontext der Debatte zwischen
Kommunitarismus und philosophischem Liberalismus wieder aufgetaucht (Brumlik/Brunkhorst 1993).
Zugleich hat sich eine empirische Glucksforschung entwickelt, die mdglicherweise etwas damit zu tun hat,
dass sich das Glucksversprechen der kapitalistischen Wirtschaftsordnung nicht in einer Weise fur alle so
realisiert hat, wie man es sich urspringlich erhofft hat. Immerhin gehdért zur neuzeitlichen politischen
Philosophie als zentrales Versprechen der Moderne das Versprechen auf Gluck, so wie es in der
amerikanischen Verfassungsdiskussion als pursuit of happiness sogar festgeschrieben wurde. In dieser
angloamerikanischen Tradition des liberalen Denkens galt es allerdings zugleich als festgemacht, dass es
der Einzelne ist, der sich selbst um sein Glick kimmern musse.

Vor dem Hintergrund dieser geradezu ausufernden Diskussion Uber das Gute und Uber Glick verwundert es
maoglicherweise, dass auch das Gegenteil des Guten ein vergleichbar grofSes Interesse gefunden hat. So gibt
es in den letzten Jahren zahlreiche Blcher, die sich mit dem Bdsen, seinen Artikulationsformen und seinen
Grunden befassen (z.B. Eagleton 2012, Lorenz 1963, Safranski 1999). Zu diesem Bosen, zu dem der Mensch
offensichtlich fahig ist, gehort seine Neigung, andere Menschen zu verletzen. Die Geschichte der
Menschheit kann daher geradezu als Geschichte der Gewalt (Metz 2010, Pinker 2011) beschrieben werden.
Dass es sich hierbei um eine Alltagsweisheit handelt, belegt der allseits bekannte Spruch, dass der Krieg
der Vater aller Dinge sei (Heraklit). Denn der Krieg ist quasi die hdchste Form einer organisierten Gewalt
gegen andere.

Eine hochst umstrittene Frage in diesem Kontext ist dabei, ob die Geschichte der Menschheit als Eskalation
der Gewalt oder als ihre Bewaltigung und Eindéammung verstanden werden kann. Gerade im Zuge einer
postmodernen Debatte ging man mit der Moderne ausgesprochen kritisch ins Gericht. Denn in einer
Analyse und Evaluation der Versprechungen der Moderne (Freiheit, Gleichheit, Fortschritt, Frieden,



Wohlstand etc.) konnte man nur zu einem negativen Urteil Gber die Ergebnisse des Entwicklungsprozesses
gelangen. Vor diesem Hintergrund musste nicht blo die groRe Anzahl von Kriegen bzw. die Anzahl von
Verbrechen innerhalb der Gesellschaft, sondern insbesondere bislang nicht bekannte Zivilisationsbriche
(Auschwitz, Archipel Gulag, Hiroshima) als Beleg dafur dienen, dass die Moderne und mit ihr die Vernunft
genau das Gegenteil von dem gebracht haben, was urspringlich versprochen worden ist. Die Kritik der
Moderne war insbesondere eine Kritik der Kultur der Moderne (Fuchs 2013). Dabei musste man in der Tat
muUhsam lernen, dass der (deutsche) Begriff der Kultur, so wie er rund um 1800 in Gebrauch gekommen ist,
so stark positiv konnotiert war, dass Kulturalisierung und Humanisierung geradezu bedeutungsgleich
verwendet wurden. "Kultur" in ihrer weitesten Bedeutung als das, was vom Menschen geschaffen wird,
muss aber auch all das erfassen, was den Menschen schadigt. Kultur ist in dieser Hinsicht eben nicht
permanenter Fortschritt hin zum Guten, sondern Kultur bedeutet immer auch die Zerstérung von Mensch
und Welt. Dies bringt der Soziologe Hans-Peter Thurn sehr schdon in dem Titel seines Buches zum Ausdruck:
»Kulturbegrinder und Weltzerstérer - Der Mensch im Zwiespalt seiner Méglichkeiten” (1990).

Dass wiederum eine vehemente Kulturkritik als Kritik an der Rationalitat der Aufklarung auch ins Verderben
fGhren kann, zeigt die Entwicklung seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts, so wie sie eindrucksvoll von
dem Historiker Fritz Stern (2005) sowie fur die Kinste von Peter Ulrich Hein (1992) beschrieben wurde: Ein
zu starker Kulturpessimismus wurde nicht blof8 zu einer politischen Gefahr (so Stern), sondern er fuhrte
geradezu in die Katastrophe.

War man sich in der 6ffentlichen Debatte schon beinahe einig dartber, dass die Moderne nur im Hinblick
auf ihre Ambivalenzen oder sogar Pathologien betrachtet werden kdnne, weil keine ihrer Versprechungen
auch nur annahernd eingeldst werden worden ist, Uberraschte der amerikanische Evolutionsbiologe Steven
Pinker im Jahre 2011 die Offentlichkeit mit der 1200 seitigen Studie ,Gewalt”, in der er eine ,, neue
Geschichte der Menschheit” (so der Untertitel) vorgelegt hat. Das Neue an seiner Geschichtsstudie besteht
in dem Versuch, folgendes zu belegen: ,Die Gewalt ist Uber lange Zeitraume immer weiter
zuruckgegangen, und heute durften wir in der friedlichsten Epoche leben, seit unsere Spezies existiert.
Natlrlich war es kein stetiger RUckgang; die Gewalt ist auch nicht auf Null zurickgegangen; und es gibt
keine Garantie, dass es so weitergeht. Aber es ist eine unverkennbare Entwicklung, und man sieht sie in
den verschiedensten Maf3staben, von Jahrtausenden bis zu einzelnen Jahren, von der Kriegsfuhrung bis zur
Zuchtigung von Kindern.*”

Und weiter: , Der Verzicht auf Gewalt lIasst keinen Lebensbereich unberthrt. Das Alltagsleben sieht ganz
anders aus, wenn man standig beflirchten muss, getétet, vergewaltigt oder entfihrt zu werden, und Kunst,
Gelehrsamkeit oder Handel kénnen kaum einen hohen Entwicklungsstand erreichen, wenn die Institutionen,
die sie unterstitzen, ebenso schnell geplindert und niedergebrannt werden, wie man sie aufbaut.” (Pinker
2011:11)

Pinker identifiziert in seinem (meist kritisch rezensierten) Buch "flnf innere Damonen", vier "bessere Engel”
und funf historische Krafte. Die fiUnf inneren Damonen sind Erscheinungsformen und Grinde fur die
Gewaltférmigkeit menschlichen Handelns, namlich Rache, Ideologie, Sadismus, Herrschaftsstreben und
Raub und Ausbeutung. Die vier besseren Engel (eine Formulierung, die er von Abraham Lincoln Gbernimmt)
sind Empathie, Selbstbeherrschung, Moralgeflihl und Vernunft. Die funf historischen Krafte, die unsere
friedlichen Motive beglnstigen und den Rickgang der Gewalt vorangetrieben haben, sind seiner Ansicht



nach: wirtschaftliche Zusammenarbeit, Feminisierung, die Entwicklung eines Weltblrgertums, die
Befdorderung der Vernunft.

Diese kurze Beschreibung dieses wuchtigen Buches gibt uns erste wichtige Hinweise auf
Erscheinungsformen von Gewalt (Pinker bezieht sich ausschlieBlich auf kérperliche Gewalt), sie gibt uns
Hinweise darauf, inwieweit Dispositionen der Persdnlichkeit eine Rolle spielen bei der Artikulation von
Gewaltférmigkeit und sie zeigt zugleich, dass neben individuellen Dispositionen auch gesellschaftliche
Rahmenbedingungen eine entscheidende Rolle dabei spielen, welche Dispositionen und in welcher Form
wirksam werden. Diese Beschreibung zeigt aber auch, dass man sich - zumindest in knapper Form - mit den
infrage stehenden Begriffen der Gewalt und ihrem Zusammenhang mit Macht und Herrschaft befassen
muss.

Macht, Gewalt und Herrschaft

Auf den ersten Blick ist es gar nicht so einfach, die drei Begriffe Macht, Gewalt und Herrschaft in ihren
wechselseitigen Beziehungen auseinanderzuhalten. Denn dass Gewalt, vor allen Dingen kdérperliche Gewalt,
an die man sicherlich zunachst denkt, etwas damit zu tun hat, dass derjenige, der Gewalt auslbt,
denjenigen, der diese Gewalt erleiden muss, erniedrigen will, liegt auf der Hand. Gewalt ware damit ein
Mittel der Machtaustbung. In der Tat Iasst sich dies in der Geschichte insofern verfolgen, als Gewalt,
insbesondere eine Gewalt, die von Gruppen ausgeubt wird, notwendig war, um andere Gruppen zu
besiegen bzw. um deren Land und Besitztlimer zu erobern. Selbst aus diesem bescheidenen Hinweis wird
deutlich, dass auch im Hinblick auf Gewalt zwei Dimensionen unterschieden werden missen: eine
individualisierte Gewalt zwischen Personen und eine organisierte Gewalt von gréReren Gruppen. (...)

In erster Linie ist hier an die bereits klassischen Definitionen von Max Weber zu denken, der Macht als ,jede
Chance (definiert), innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben
durchzusetzen, gleich viel worauf diese Chance beruht.” (Weber 1972:28). Und weiter: ,Herrschaft soll
heiBen die Chance, fir einen Befehl bestimmten Inhalts bei allen angebbaren Personen Gehorsam zu finden
, Disziplin soll heiBen die Chance, Kraft eingeubter Einstellung flr einen Befehl prompten, automatischen
und schematischen Gehorsam bei einer angebbaren Vielheit von Menschen zu finden.” (ebd.)

Kommen wir wieder zu einem Beispiel, dieses Mal aus der christlichen Mythologie. In dieser Tradition
kommt zum ersten Mal Gewalt in die Geschichte der Menschheit, als Kain seinen Bruder Abel erschlagt.
Bestraft wird er dadurch, dass er - fUr jeden sichtbar - an dem berihmten Kainsmal zu erkennen ist.
Offensichtlich haben wir es hier mit der hartesten Form des Eingriffs in die kérperliche Integritat einer
Person, namlich mit Mord, zu tun. Doch wie ist es Uberhaupt zu dieser Situation gekommen?
Vorangegangen ist ein beschauliches Leben von Adam und Eva im Paradies. Dieses Leben fand ein Ende,
als Eva den manipulativen Einflisterungen der Schlange erlegen ist und gegen das einzige Verbot in diesem
ansonsten rechtsfreien Raum verstoRen hat, namlich von dem Apfel der Erkenntnis zu essen. Die Strafe: die
Vertreibung aus dem Paradies verbunden mit der Verpflichtung, nunmehr das Leben aufgrund eigener
Arbeit gestalten zu mussen.

Nun mag man Adam und Eva und damit uns alle als ihre Nachkommen bedauern, dass dieses schéne und
sorgenfreie Leben im Paradies ein Ende gefunden hat und wir uns nur noch damit trésten kénnen, dass wir
vielleicht irgendwann einmal dieses Leben wieder aufnehmen kénnen. Doch war dieses Leben wirklich so



erstrebenswert? Welche Mdglichkeiten hatten denn Adam und Eva, Freude Uber eine eigene Leistung zu
empfinden? Immerhin hat Gott in der christlichen Mythologie den Menschen nach seinem eigenen Ebenbild
geschaffen, was insbesondere bedeutet, dass er ihn mit einer Vielzahl von Fahigkeiten ausgestattet hat,
produktiv tatig zu werden. All diese Fahigkeiten wurden aber im Paradies Uberhaupt nicht benétigt. In der
Lebenswirklichkeit des Paradieses hatte der Mensch Uberhaupt keine Chancen, die Fahigkeiten, die ihm von
Gott mitgegeben worden sind, zu erproben. Daher ist die These durchaus plausibel, dass nicht nur die
Notwendigkeit, sein Leben selber gestalten zu missen, sondern auch die Erkenntnis, dass dieses Leben
endlich ist, die Ursache flr die Entstehung von Kultur (als menschgemaler Lebensform) gesehen werden
muss. Auch die auf den ersten Blick falsche Entscheidung von Eva muss insofern als genuin menschliches
Handeln gewlrdigt werden, als Gott den Menschen mit der Fahigkeit ausgestattet hat, selber
Wahlentscheidungen treffen zu kénnen. Ware dies nicht der Fall, dann hatte es keinen Sinn, Gberhaupt Uber
Sunden zu reden.

Im Hinblick auf das Thema dieses Textes ist dies unter anderem auch deshalb relevant, weil ,Kultur“ eben
auch bedeuten kann, falsche Entscheidungen zu treffen. Dies bezieht Gewalt und speziell auch die Tétung
des Bruders ausdrucklich mit ein. Der Mensch im Zwiespalt seiner Fahigkeiten (so Thurn 1990) hat eben
immer die Wahl. Genau dies macht das zentrale Grundprinzip menschlichen Lebens aus: die Freiheit der
Entscheidung, die Fuhrung eines selbstbestimmten Lebens. Dazu gehoért auch, manipulativen
Einflisterungen anderer ausgesetzt zu sein, so wie dies bei Eva und der Schlange im Paradies der Fall war.
Die Schlange versucht, Einfluss auf Eva zu nehmen, und sie tut dies nicht mit dem Mittel kérperlicher
Gewalt, sondern durch Einflussnahme auf die Psyche. Dies bedeutet aber, dass eine Fokussierung auf bloR
korperliche Gewalt zu kurz greift, wenn man an die Weberschen Definitionen denkt: Man kann auch Macht
durch andere Mittel gewinnen und ausuben. Nicht bloR die Schlange, sondern auch der Mensch ist dabei
fahig, andere zu manipulieren.

Auf der andern Seite ist der Mensch aufgrund der Vielfalt méglicher Bedurfnisse, die er hat oder die man
ihm eingeredet, auch anfallig fir solche Manipulationsversuche. Man kann sogar weiter sagen, dass Eva
aktiv an dem Erfolg der Schlange beteiligt war. Dies ist insofern relevant, als ein einfacher Dualismus von
Tater und Opfer, bei dem die Schande bei dem Tater liegt und das Opfer hilf- und willenlos der
Machtauslbung ausgeliefert ist, in dieser Form nicht stimmt. Macht ist ein Teil der sozialen Beziehungen,
ganz so, wie es am prazisesten Michel Foucault analysiert hat.

Zu erinnern ist auBerdem an das beriihmte Beispiel vom Herrn und von Knecht, das bei Hegel (1970:145ff.)
zu finden ist. Auf den ersten Blick scheint es klar zu sein: Der Herr hat die Macht, der Knecht muss dessen
Befehlen folgen. Da dieser Prozess auf Dauer gestellt ist, geht es nicht blof um punktuelle Machtauslibung,
sondern es geht vielmehr um eine dauerhaft Herrschaft des Herrn Gber den Knecht. Die Dialektik der Macht
bzw. der Herrschaft in diesem Verhaltnis zwischen Herrn und Knecht besteht darin, dass der Herr immer
abhangiger wird in seinen alltaglichen Lebensvollzigen von den Dienstleistungen des Knechtes. Er kann
zwar weiterhin befehlen, aber letztlich ist er selbst nicht mehr in der Lage, das Notwendige selbst zu
erledigen. Genau besehen verschiebt sich auf diese Weise das Machtverhaltnis und geht vom Herrn auf den
Knecht Uber, selbst wenn der Schein einen anderen Eindruck vermittelt.

Zurick zu den Manipulationen der Schlange. In der Tat kann man die Geschichte der Menschheit als eine
Geschichte von Versuchen betrachten, die rohe Gewaltférmigkeit des Menschen zu domestizieren. Dies gilt



insbesondere und in verstarktem MaRe fur die Geschichte der Moderne. Sehr verbreitet war eine negative
Anthropologie, derzufolge der Mensch als unzivilisiertes Raubtier auf die Welt kommt und durch geeignete
Prozesse seine Gewaltférmigkeit ausgetrieben bekommen muss. Auf dieser Grundlage basiert etwa die
politische Philosophie von Thomes Hobbes: Der Mensch ist dem Menschen ein Wolf. In diesem barbarischen
Hang zur Gewalt wurde die Ursache daflr gesehen, dass es keine Sicherheit innerhalb der Gesellschaft und
auch keinen Frieden zwischen den Voélkern geben konnte.

Solche Annahmen Uber eine angeborene Gewaltférmigkeit des Menschen sind bis heute aktuell, wenn man
etwa an die These von dem Aggressionstrieb in der der Psychoanalyse denkt. So beginnt Ernst Fromm sein
berihmtes Buch Uber die ,Anatomie der menschlichen Destruktivitat” (1997:17) mit den Worten: ,,Die
standig zunehmende Gewalttatigkeit und Destruktivitat auf der ganzen Welt lenkte die Aufmerksamkeit der
Fachwelt wie der breiten Offentlichkeit auf die theoretische Erforschung in der Ursachen. Ein solches
Interesse es nicht erstaunlich; erstaunlich ist nur, dass es so neuen Datums ist, besonders da ein so
Uberragender Forscher wie Freud nach der Revision seiner friiheren Theorie, in deren Mittelpunkt der
Sexualtrieb stand, seit den Zwanzigern eine neue Theorie aufgestellt hatte, in welcher der leidenschaftliche
Drang zu zerstoren (,, Todestrieb”) als ebenso machtig angesehen wurde wie die Leidenschaft lieben
(,Lebenstrieb”, ,,Sexualitat”).”

In seinem Buch wendet sich Erich Fromm gegen die seinerzeit prominent vorgetragene These des
Verhaltensforschers Konrad Lorenz eines angeborenen Aggressionstriebes (,Das so genannte Bdse. Zur
Naturgeschichte der Aggression”; 1963) und unterscheidet eine defensive Aggression, die notwendig ist fur
die Erhaltung des Lebens beim Menschen wie beim Tier, und einer nur beim Menschen zu findenden
destruktiven Lust am Qualen und Toéten. Zu dieser bdsartigen Aggression zahlt er Grausamkeiten,
Destruktivitat, Nekrophilie und diskutiert als Beispiel Adolf Hitler.

Auch wenn man der psychoanalytischen Argumentation nicht folgen will, so unterstitzt sie doch die These,
dass die Fahigkeit zur Gewalt zu dem Spektrum menschlicher Mdglichkeiten gehért. Daher ist es notwendig,
Orientierungshilfen zu finden, die dem Menschen bei der Entscheidung helfen, ob und wann er gewalttatig
wird. Offensichtlich hat Uber lange Zeit die Religion einen entsprechenden moralischen Kompass geliefert.
Mit der zunehmenden Sakularisierung wurde es aber notwendig, andere Regelsysteme zu finden. Auch die
Entwicklung des Rechtsstaates mit seinen Regeln, wie mit abweichendem Verhalten umzugehen ist, ist in
diesem Zusammenhang zu sehen (vgl. Kaiser 1997). Allerdings muss man auch sehen, dass jeder Versuch
der Eindammung von Gewalt ebenso wie jede Regelung darlber, wie Macht in der Gesellschaft verteilt wird,
zu bestimmten Formen von Ordnung fuhrt, die die Freiheitsrechte des Einzelnen einschranken: ,Ordnung:
d.h. nicht nur Gewaltverzicht, Schlichtung bei Streitigkeiten, Entscheidung in Zweifelsfallen. Ordnung: das
bedeutet nicht nur Koordination der Arbeit, Planung des sozialen Verkehrs, Verwaltung des Alltags. Vor
allem ist Ordnung auf Konformitat und Homogenitat aus. Die Regeln sind einzuhalten, und die Einhaltung
der Regeln muss notfalls erzwungen wird. Far alle gelten die Regeln, ohne Ansehen der Person. Sie machen
alle gleich, gleich vor dem Gesetz gleich nach dem Gesetz. Ordnung: d.h. Definition von Normen und
Normalitat, Produktion von Gleichférmigkeit, Ausschluss und Unterdrickung jeglicher Andersartigkeit.”
(Sofsky 2005:16f.).

Diese Uberlegung fuhrt dazu, dass man sowohl im Hinblick auf Gewalt als auch im Hinblick auf Macht
ebenfalls einen in der Moderne entwickelten Standard erfillen muss: Beide mussen namlich legitimiert und



gerechtfertigt werden. Dies gilt insbesondere fir die Entwicklung des modernen Staates, dessen Einfuhrung
- wie oben erwahnt - sehr viel damit zu tun hatte, dass das Problem der Gewaltférmigkeit in der
Gesellschaft gelést werden muss. Die Lésung bestand darin, Gewaltauslibung eines jeden Einzelnen zu
verbieten und dem Staat das Gewaltmonopol zuzueignen (Reinhard 1999). Es kann also nicht darum gehen,
Gewalt ein fur alle Mal aus der Gesellschaft oder aus dem Leben des Einzelnen auszuschlieBen, denn:
»Gewalt und Kultur sind auf vielfaltige Weise ineinander verflochten.” (Sofsky 2005:211). Es geht vielmehr
daftr darum, Wege zu finden, Gewaltaustbung in der Gesellschaft zu kanalisieren zu reglementieren. (...)

Wie gehen Standardwerke Uber Gewalt mit dieser Definitionsfrage um? Koloma Beck/Schlichte (2014)
grenzen das Thema in ihrem Buch auf eine sozialwissenschaftliche Zugangsweise ein und stellen fest, dass
es bislang keine sozialwissenschaftlichen Theorien zur Gewalt gibt, obwohl alle groBen Soziologen sich
immer wieder mit Einzelfragen der Gewalt auseinandergesetzt haben. Sie gehen von drei Varianten des
Gewaltproblems aus: Gewaltkontrolle, Gewaltlegitimation und der begrifflichen Fassung von
Gewaltphdanomenen (159). Sie stellen neben dem Begriff der kdrperlichen Gewalt auch die Begriffe der
strukturellen und der kulturellen Gewalt (Johan Galtung 1975) sowie der symbolischen Gewalt (Pierre
Bourdieu 1987) vor. Sie gehen von einem ,,Gewaltkontinuum® aus, das physische Gewalt ebenso einschlielst
wie den Zwang in Anstalten oder die Tolerierung des Hungertodes (37). Sie stutzen sich bei der Definition
von Macht auf die oben wiedergegebene Definition von Max Weber bzw. auf die Definition von Heinrich
Popitz und verstehen Macht als , das Vermdgen, sich gegen fremde Krafte durchzusetzen* (Popitz 1992:22).

Gewalt ist also nur eine einzelne Form machtbezogenen Handelns. Herrschaft dagegen ist auf Dauer
gestellte Macht, so auch bereits Max Weber. (...)

Der Soziologe Wolfgang Sofsky beschreibt die Dialektik der Moderne, wobei insbesondere dieselben Mittel
einer zivilisatorischen Eindammung von Gewalt wiederum zu neuen Mitteln der Gewaltausiibung werden
kénnen: ,Neben dem staatlichen Gewaltmonopol, der rationalen Burokratie und Arbeitsorganisation hat die
Moderne Statten der Disziplin, der Uberwachung und Dressur hervorgebracht. Sie hat Menschen auf
Lebenszeit eingesperrt oder zu folgsamen Subjekten abgerichtet. Manufaktur, Fabrik und Verwaltung sind
die Zentralen der Buchfihrung und AktenmaRigkeit, der wirtschaftlichen Ausbeutung und politischen
Herrschaft.” (316)

In seinem , Traktat Uber die Gewalt” (2005) beschreibt Sofsky unterschiedliche Erscheinungsformen und
Mittel von Gewalt: die Waffe, die Tortur, die Hinrichtung, der Kampf, das Massaker, die Zerstérung von
Dingen. Er zeigt zudem die Verbindung von Gewalt mit Leidenschaft, Angst und Schmerz, und er geht auf
die Faszination ein, die offensichtlich der scheinbar nichtbeteiligte Zuschauer an Gewaltdarbietungen hat.
Und auch hier wieder geht es um die Dialektik der Moderne:

,und die Kultur, die dem Zeitalter der Herrschaft nachfolgt, ist kein Gefilde der Eintracht, sondern ein Ort
der Entsagung und Selbstbestrafung. Indem sie die Gewalt einzudammen versucht, verstarkt sie die
Neigung dazu. Indem sie an die Stelle der Zwangsordnung den seelischen Selbstzwang setzt, starkt sie den
Hunger nach Freiheit. Die Kultur des Gewissens, geboren aus der Schuld des Uberlebens, ist briichig. Tabu,
Verbot und Sublimierung lassen den bestialischen Fundus unangetastet. Schlimmer noch: Die domestizierte
Sittlichkeit, welche die Despotie der Ordnung ersetzen sollte, steigert das Bedurfnis nach Entfesselung. Der
Exzess lauert auf seine Stunde, und er drangt umso heftiger hervor, je schwerer die Ketten der Kultur auf
den Menschen lasten. Die Wiederkehr des Verdrangten rickt umso naher, je mehr sich Verdrangtes

-10 -



kumuliert. Der Wunsch nach Regression verstarkt sich in dem Male, wie das kulturelle Regime das Leben
unterjocht.” (211f.) (...)

Auch im Hinblick auf die personale Kultur, im Hinblick auf das Wissen, die Gewohnheiten, Fahigkeiten,
Einstellungen der Menschen, sieht Sofsky sehr stark die negativen Seiten. Der Mensch ist zwar von Natur
aus offen und nicht auf Gewalttatigkeit festgelegt, doch: ,,Die Misshandlung des Anderen grindet in der
Handlungsfahigkeit des Menschen. Die Erfindung neuer Waffen und Grausamkeiten hat ihre Wurzel in
seiner unbegrenzbaren Vorstellungskraft. Weil der Mensch sich alles vorstellen kann, ist er zu allem fahig.
Weil er nicht von Instinkten gelenkt wird, weil er ein geistiges Wesen ist, kann er sich schlimmer auffihren
als die argste Bestie. Weil er ein Kulturwesen ist, das sich seine Gewalt selbst schafft, kann er seine
destruktiven Krafte ins Unermessliche steigern. Weil er nicht festgestellt ist, ist er zu jeder Untat in der
Lage. Weil die kulturellen Formen seine Freiheit einzwangen, ist er immerzu darauf aus, sie zu zerschlagen.
Dass die Menschen zwischendurch das Zerstéren und Toten unterbrechen, liegt nicht an einem plétzlichen
Ausbruch von Menschenfreundlichkeit oder moralischer MaBigung, sondern weil es sich mit Gewalt auf
Dauer nicht leben lasst.” (224f.)

Sein Fazit: ,Die Gewalt ist selbst ein Erzeugnis der menschlichen Kultur, ein Ergebnis des
Kulturexperiments.... Nicht in der Kluft zwischen den dunklen Triebkraften und den VerheiBungen der
Kulturwelt liegt das Problem, sondern in der Korrespondenz von Gewalt und Kultur. Mitnichten ist Kultur
pazifistisch.” (226). (...)

Als wesentlich fir die Moderne sieht er auch die Begrindungspflichtigkeit von Macht sowie die
Veranderungsfahigkeit von Machtverhaltnissen. Macht hat etwas mit Kénnen zu tun auf der Seite derer, die
sie austben wollen. Sie hat zugleich etwas mit dem Erleiden zu tun. Ausibung von Macht bedeutet immer
die Eingrenzung von Freiheit und Selbstbestimmung bei denen, die dieser Macht unterworfen sind. Auf der
Seite derer, die sich der Macht beugen, tun die Menschen dies auf der Basis einer anthropologischen
Disposition. (...)

Macht und Gewalt haben mit dem Menschen zu tun und sind daher Gegenstand der philosophischen
Anthropologie, sofern sich diese mit dem Koérper und dem Leib des Menschen befasst. Sie sind Thema der
politischen Ordnung unseres Rechtssystems, die die Grundwerte unserer individuellen Existenz (die oben
beschriebenen Wertideen) sicherstellen sollen. (...)

Vor diesem Hintergrund sind solche Untersuchungen interessant, die sich auf der Basis einer langen
Tradition mit Tugenden bzw. mit Lastern befassen. Bekanntlich hat bereits Aristoteles in seiner Ethik
Kardinaltugenden identifiziert, die spater durch Theologen erweitert worden sind. So spricht man heute in
einer christlichen Tradition von sieben Kardinaltugenden: Glaube, Liebe, Hoffnung, Weisheit, Gerechtigkeit,
Tapferkeit und MaBigung. In seinem ethischen Hauptwerk, der Nicomachischen Ethik, pladiert Aristoteles fur
ein Leben der MaRigung, in dem immer eine Balance inzwischen kontrastierenden Polen bei Aspekten der
Lebensfihrung gesucht wird.

Den sieben Kardinaltugenden stehen sieben Todsinden gegentber: Tragheit, Feigheit, Geiz, MalSlosigkeit,
Neid, Zorn. Wolfgang Sofsky (2009) erweitert diesen Katalog noch um weitere Dispositionen:
Gleichgultigkeit, Vulgaritat, Selbstmitleid, Torheit, Starrsinn, Ungerechtigkeit, Geltungssucht,
Unterwurfigkeit, Hinterlist und Grausamkeit. Interessant ist insbesondere seine These, dass es - kompatibel

-11 -



mit dem Projekt Weltethos von Hans King - durchaus einen Universalismus der Moral gibt, also einen
Konsens unter allen Menschen darUber, was gut und richtig ist. Er spricht sich also gegen einen
Kulturrelativismus aus, der bestimmte Normen des guten Lebens nur im Hinblick auf eine lokale historische
Entwicklung gelten lassen will. (...)

Trotz dieser anthropologischen Grundlage hat der Mensch die Aufgabe der Entwicklung eines moralischen
Kompasses, und spatestens hier beginnt das padagogische Interesse an dieser Arbeit. ,Charakter ist das

Ergebnis der Arbeit an der eigenen Person. Haltungen nimmt man ein, nachdem man sie sich angeeignet
hat. Dies geschieht meist durch Nachahmung und Wiederholung, seltener durch Kritik oder Belehrung.“

Basis dieses Entwicklungsprozesses ist - im Einklang mit der Plessnerschen Anthropologie - die Fahigkeit
zur reflexiven Distanz: ,Indem der Mensch zu seinen Impulsen, Begierden und Gewohnheiten Stellung
nimmt, gewinnt er Abstand zu sich selbst. Und indem er Distanz zu sich halt, entgeht er dem Zwang seiner
Neigungen. Blindlings dem inneren Automatismus der Wiederholung zu folgen, verurteilt zur Passivitat und
starkt die Macht der Unmoral. Schlechte Gewohnheiten setzen sich stets von selbst fort. Es bedarf keines
weiteren Zutuns, um unmoralisch zu bleiben. Innere Freiheit beginnt mit Selbstdistanz.” (22f.). (...)

Strukturelle, symbolische und kulturelle Gewalt

Wie am Beispiel von Pinker (2011) und Sofsky (2003) zu sehen war, gehen die Meinungen daruber, ob es in
heutigen Gesellschaften mehr oder weniger Gewalt gibt als friher, sehr weit auseinandergehen. (...)
Betrachtet man dagegen Ausfuhrungen von Sofsky, der sehr prazise nachweist, wie gewaltorientiert selbst
solche Einrichtungen einer Gesellschaft sind, die ausdricklich zur Eindammung der Gewalt entwickelt
wurden, dann wird man zumindest seiner skeptischen Bewertung der historischen Entwicklung der
modernen Gesellschaft zuneigen mussen. Allerdings handelt Sofsky von Institutionen der Gesellschaft, er
spricht von der Dialektik von Ordnungssystemen, er spricht von Agitatoren moderner Ideologien, kurz er
spricht von Formen von Gewalt, die Gber die Beschadigung der kérperlichen Integritat weit hinausgehen.
Dies wird man etwa dann als sinnvoll betrachten mussen, wenn man die Studien zur Geschichte der
Zivilisation von Norbert Elias (1978) berucksichtigt, in denen dieser zeigt, wie sich im Prozess der
Zivilisation allmahlich aulBerer Zwang aufgrund einer Transformation der Personlichkeit in eine innere
Kontrolle von Affekten verwandelt hat. (...)

Der norwegische Friedensforscher Johan Galtung (1975) hat zur Erfassung dieser neuen Phanomene der
Gewaltauslbung die Begriffe der strukturellen und spater der kulturellen Gewalt in die Debatte eingebracht:
LStrukturelle Gewalt ist die vermeidbare Beeintrachtigung grundlegender menschlicher Bedurfnisse oder,
allgemeiner ausgedrickt, des Lebens, die den realen Grad der Bedurfnisbefriedigung unter das herabsetzt,
was potenziell moglich ist.”

Die strukturelle Gewalt bildet neben der personalen und der kulturellen Gewalt ein Gewaltdreieck, wobei die
kulturelle Gewalt eine Legitimationsfunktion fir die beiden anderen Gewaltformen hat und und im Bereich
des Geistigen, namlich in Religionen und Ideologien, in der Sprache, in der Kunst, in Wissenschaft und im
Recht, in Medien und Erziehung artikuliert wird.

Als weiterer Begriff, der in diesem Kontext von Bedeutung ist, ist der Begriff der symbolischen Gewalt zu
nennen, den Pierre Bourdieu (1987) gepragt hat: ,Jede Macht zu symbolischer Gewalt, d.h. jede Macht, der

-12 -



es gelingt, Bedeutungen durchzusetzen und sie als legitim durchzusetzen, indem sie die Krafteverhaltnisse
verschleiert, die ihrer Kraft zugrundeliegen, fugt diesen Krafteverhaltnissen ihre eigene, d.h. eigentlich
symbolische Kraft hinzu.” (Zitiert nach Berger 2009:95; vgl. auch Schmidt/Woltersdorff 2008)

Mit diesen drei Begriffen wird ein breites Spektrum an Mdglichkeiten erfasst, den Menschen in seiner
korperlichen, psychischen und geistigen Integritat zu verletzen. (...)

Auch unser Bildungssystem ist nicht nur nicht frei von Diskriminierungen, obwohl in jedem der Schulgesetze
der Lander und auch im Kinder- und Jugendhilfegesetz davon die Rede ist, dass - etwa in Umsetzung der
Kinderrechtskonvention - jedes Kind und jeder Jugendliche in Deutschland Anspruch auf eine
weitestgehende Entwicklung seiner Fahigkeiten hat.

Im Gegensatz hierzu war in der ersten Pisa-Studie im Jahre 2001 davon die Rede, dass unsere Schule ein
System einer "strukturellen Demutigung" sei. Eine strukturelle Demitigung betrifft also einen Sachverhalt,
der sich mit den Kategorien der strukturellen, symbolischen und kulturellen Gewalt erfassen lasst.

Aber selbst kérperliche Gewalt spielt in dem System der Bildung und Erziehung immer noch eine Rolle. Man
erinnere sich an die neuen Falle des Kindesmissbrauchs in padagogischen Einrichtungen. Man erinnere sich
zudem daran, dass erst im Jahre 2000 das Recht auf gewaltfreie Erziehung (§ 1631 BGB) von Deutschen
Bundestag verabschiedet worden ist. (...)

Es scheint, als ob es in dieser Hinsicht noch einiges zu tun gibt. Bevor ich hierauf zurickkomme, soll eine
Ubersicht dariiber gegeben werden, welche Formen von Widerstand gegen die oben skizzierten Formen der
Verletzung der personlichen Integritat entwickelt worden sind.

4. Formen von Widerstand

(...) Dass der Wunsch nach Frieden und Sicherheit, also der Wunsch nach Reduktion oder sogar nach
Abschaffung der Gewalt Motor flr viele geistigen Anstrengungen war, wurde bereits oben angedeutet. Alle
Gesellschaftsmodelle, die im Rahmen der politischen Philosophie der Neuzeit entwickelt wurden, haben dies
zum Gegenstand. Die Sklavenaufstande, die Befreiungsbewegungen in Kolonien, die Aufstdnde gegen
Besatzungsmachte in Amerika, in Irland, in Afrika und in Asien, die Jugend- und die Frauenbewegung, die
Arbeiterbewegung, die Blrgerrechtsbewegung in den Vereinigten Staaten: All diese Bewegungen waren
motiviert durch das Ziel, bestimmte Formen von Unterdriickung nicht langer hinnehmen zu wollen.

Dabei muss man sehen, dass auch Aktionen, die sich gegen Unterdrickung wehren, meistens Gewalt
anwenden (mussen). Erst diese Normalitat von Gewalt auch in Befreiungsbewegungen lasst die
Besonderheit des gewaltfreien Widerstandes von Gandhi erkennen. Man kann davon ausgehen, dass
Widerstand dort beginnt, wo der Mensch zum ersten Mal Nein sagt, also seine Zustimmung zu einem
Vorschlag oder sogar Befehl verweigert (Heinrich 1985).

Allerdings muss man sehen, dass eine Erfassung des Widerstandes mindestens so schwierig ist wie die
Erfassung von Gewalt. Man kann dies etwa an dem Beispiel des Tyrannenmordes erkennen, das bis heute
kontrovers diskutiert wird. Denn immerhin ist die Tétung eines Menschen eine nicht weiter zu steigernde
Form der Gewaltauslbung: ,Der politische Mord muss das letzte Mittel bleiben, wenn er ,gerecht” sein will.
Wer im vorletzten dazu greift, solange noch Rede und Gegenrede méglich sind, wird zum einfachen Mérder.

-13 -



Deshalb ist der Begriff des ,,Widerstands” der schwierigste und wichtigste jeder Philosophie der Politik.”
(Metz 2010:294)

Zu einer modernen Verfassung gehort das Recht auf Widerstand. In der deutschen Verfassung ist es Art. 20
des Grundgesetzes. Es bezieht sich allerdings nur auf diejenigen, die versuchen wollen, die vorhandene
Verfassungsordnung zu beseitigen. So heilst es dort: ,Gegen jeden, der es unternimmt, diese Ordnung zu
beseitigen, haben alle Deutschen das Recht zum Widerstand, wenn andere Abhilfe nicht moéglich ist.“ Von
der Grundidee unserer Verfassung her wendet sich dieser Grundsatz in erster Linie gegen staatliche
Organe, da man die Erfahrung machen musste, dass auch diese sich verfassungswidrig verhalten kénnen.

Neben dieser politischen Dimension des Widerstandes gibt es auch im privaten Leben des Einzelnen
vielfaltige Méglichkeiten und Anlasse, sich zur Wehr zu setzen. In dieser Perspektive ist Widerstand auf
engste verbunden mit Zivilcourage: Man braucht schon einen gewissen Mut, um aus der Reihe zu tanzen.
Man braucht vermutlich noch mehr Mut, sich gegen nicht zubilligende Handlungen im Alltag zur Wehr zu
setzen. Denn man wird davon ausgehen miuissen, dass in bestimmten Situationen die Kraft des besseren
Argumentes weniger zahlt als die Fahigkeit, sich auch kdérperlich zu artikulieren.

Widerstand ist allerdings nicht bloR im Bereich des politischen und in dem eben angesprochenen Bereich
des privaten Lebens zu finden: Es gibt auch einen Widerstand, den man mit sich selber austragen muss. So
ist es in der Geschichte der Zivilisierung des Menschen immer als Problem gesehen worden, welche Energie
dafur notwendig ist, die eigenen Triebe, Begierden und GellUste zu beherrschen (Wimmer u.a. 1996).
Offenbar kann man auch hierbei von Gewalt sprechen, wobei es sich hierbei um eine Gewalt handelt, die
sich gegen einen selber richtet. Es geht um Selbstbeherrschung und um Triebverzicht als wesentliche
Elemente der Entwicklung und Umsetzung eines moralischen Kompasses.

Dabei ist die Gefahr, sich selber zu entmundigen, durchaus grofs. Kant sprach bereits davon, dass
Aufklarung der Ausgang des Menschen aus einer selbstverschuldeten Unmiundigkeit sei. In dieser dichten
und klugen Aussage sind bereits wichtige Elemente von Widerstandsfahigkeit benannt: Der Mensch kann
selbstbestimmt leben (Mindigkeit). Sofern er es nicht tut, ist es seine eigene Entscheidung, er hat es dann
selbst verschuldet. Der Schuldbegriff ist dabei sowohl ein moralischer als auch ein Rechtsbegriff und er hat
damit zu tun, dass man gegen eine Norm verstoRen hat. Die Norm, gegen die der unmiindigen Mensch
verstolt, ist die, dass er die in ihm angelegte Fahigkeit, selbstbestimmt zu leben, nicht realisiert (Der
Mensch muss werden, was er ist.). Dies ist dann zwar auch seine eigene Entscheidung, aber es ist eine
Entscheidung, die falsch ist. Kant gibt auch das Mittel an, mit dem sich der Mensch aus einer
selbstverschuldeten Unmundigkeit befreien kann: Aufklarung. (...)

5. Kunst, Asthetik und Widerstand

Betrachtet man die frihsten Ergebnisse einer kunstlerischen Auseinandersetzung mit Fragen der
menschlichen Existenz, schaut man also etwa in die frihen mythologischen und religidosen Erzahlungen,
sowie sie - etwa in Griechenland - auch als Themen der darstellenden Kiinste aufgegriffen worden sind, so
kann man leicht den Eindruck gewinnen, dass es fast ausschlieBlich um Gewaltaktionen gegen Menschen
und Dinge gegangen ist. So entsteht die griechische Gotterwelt aus einem brutalen Kampf der Titanen. Die
siegreichen Gotter haben offenbar spater nichts anderes zu tun, als sich standig untereinander
auszutricksen bzw. ihr béses Spiel mit den Menschen zu treiben. Sie mischen sich permanent - und

-14 -



meistens nicht zum Wohle der Menschen - in deren Schicksal ein.

Die Menschen wiederum gehen auf Eroberungszige und sind standig in Kriege verwickelt. Auch die
personlichen, heute wirde man sagen: kriminellen, Verstrickungen sind beachtlich. So werden Vater getotet
und MUtter geheiratet. Auch eine gnadenlose Beschadigung des eigenen Kdrpers gehért zu dem
Handlungsrepertoire, wenn man sich selber zur Strafe aus einem Schuldgefuhl heraus die Augen aussticht.
Insgesamt sind Verfehlungen personlicher Art bzw. Verletzungen der gesellschaftlichen Ordnung und die
darauf folgenden, meist drakonischen Strafen ein zentrales Thema der Klnste.

Gewalt und Kunst

Im Hinblick auf Religion muss man sehen, dass nicht blo8 Dinge des taglichen Lebens geopfert werden, um
die Gotter wohlwollend zustimmen (was letztlich heilt, diese im eigenen Interesse zu manipulieren zu
wollen), es werden auch in den meisten Kulturen Menschen geopfert. Auch die religidse Tradition, so wie sie
im Alten Testament dargestellt wird, ist deutlich durch Gewalt gekennzeichnet. Der Gott des Alten
Testaments ist ein recht unfreundlicher Zeitgenosse, der keine Probleme damit hat, nicht blof8 ganze
Stadte, sondern zugleich die Erde selber zu zerstéren, wenn er verargert ist. Selbst glaubige Menschen
werden auf brutalste Proben gestellt. Auch charakterlich muss man einige Probleme bei Gott konstatieren,
insofern er anfallig ist fir immer neue Wetten seines ehemaligen Mitarbeiters. Dieser Gott opfert zudem
seinen Sohn, dem wiederum in seinem kurzen Leben auf der Erde keine Folter erspart wurde. Man krénte
ihn mit Dornen, man schlug und folterte ihn, man setzte ihn der Demiutigung durch das Volk aus und lieR
ihn schlieBBlich das Kreuz, an das er genagelt werden sollte, selber zu dem Hinrichtungsplatz schleppen.

Betrachtet man sich die Familie der Heiligen, so handelt es sich meist um Martyrer, die wegen ihres
Glaubens zu Tode gequalt wurden, wobei diese Qualen geradezu lustvoll auf den Bildern in den Kirchen
dargestellt werden. Die Kinste standen auch in dieser Hinsicht in dem Dienst der Kirche.

Eine zweite Funktion der Kinste bestand in der Huldigung der Machtigen und Reichen, wobei man auch
hierbei die tatsachlichen oder bloR erfundenen Heldentaten - also in der Regel Mord und Totschlag in
Kriegen und Raubzigen - zum Gegenstand der Darstellungen machte. Spatestens seit dem 19. Jahrhundert
spricht man zudem von einer Asthetik des Hasslichen (Rosenkranz 2007), bei dem unter anderem das
Plumpe, das Tote und Leere, das ScheulSliche und das Abgeschmackte, das Ekelhafte, das Verbrecherische,
Gespenstische und Diabolische (so der dritte Abschnitt in Rosenkranz 2007) als Thema der Kinste
betrachtet wird. Umberto Eco (2010) wird noch ausfuhrlicher in seiner Geschichte der Hasslichkeit, insofern
sich sein Inhaltsverzeichnis liest wie eine klnstlerische Gestaltung der oben vorgestellten Laster: das
Obszdne, Satanismus und Sadismus, der Teufel und die Hoélle, Leidenschaft, Tod und Martyrer etc.

Das Thema Kunst und Gewalt ist allerdings noch lange nicht abgehandelt, wenn man sich ausschlieBlich auf
die Themen und Gegenstande konzentriert, die kiinstlerisch dargestellt werden. Man muss vielmehr unter
anderem die klnstlerischen Gestaltungsprozesse selbst sowie die Verhaltensweisen der Klnstler in ihrem
sozialen Umfeld betrachten. Im Hinblick auf die kiinstlerischen Gestaltungsprozesse ist bis heute ein
Problem, dass die wenigsten Kinstler von ihrer kinstlerischen Tatigkeit leben kdnnen: Kunstlerische
Prozesse sind sehr stark Prozesse der Selbstausbeutung unter prekaren Bedingungen, also eine Form der
Gewalt gegen sich selbst. Klnstlerische Prozesse verlaufen aber auch selbst gewaltférmig, wenn man etwa
an den Umgang mancher Choreografen mit ihren Tanzkompanien denkt, wenn man daran denkt, dass

-15-



Regie-Titanen Schauspielerinnen und Schauspieler oft nur als sprechende Werkzeuge betrachten.

Kunst macht in dieser Hinsicht sowohl kdérperlich als auch mental krank, wenn man Uberlegt, dass
Tanzerinnen im klassischen Ballett in der Regel nur bis zu ihrem 30. Lebensjahr arbeiten kdnnen, weil dann
ihr Kérper die Strapazen nicht mehr aushalt.

Auch der Umgang mit giftigen Chemikalien in der bildenden Kunst kann als Gewalt gegen den eigenen
Kérper und gegen die Natur betrachtet.

Gewalt als Teil des kunstlerischen Prozesses findet auch dort statt, wo Kunstlerinnen und Kinstler in
Performances ihren eigenen Kérper verletzen, wo Klunstlerinnen und Kinstler - wie etwa die Wiener
Aktionisten - alle Formen von Gewalt, oft verbunden mit Sexualitat, in ihren Vorfihrungen ausleben. Auch
in ihrem persdnlichen Handeln bieten nicht alle Klnstler das Vorbild, das man in einer kunstreligidsen
Perspektive gerne sehen moéchte. So beschreibt etwa Peter Ulrich Hein (1992), wie ab der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts gerade Vertreter der kinstlerischen Avantgarden den Weg aus einer (legitimen)
Kulturkritik rasch in den Nationalsozialismus fanden. Auch das Verhalten von Kinstlerinnen und Kunstler
derselben Sparte untereinander ist nicht selten vorbildlich. Vielmehr gibt es erhebliche Konkurrenzen,
schlechte Bewertungen und Kampfe um Rang, Status und Auftrage. Die Kinste sind so gesehen sogar ein
besonders geeignetes Feld der Laster (Ehrgeiz, Neid, Missgunst, Eitelkeit etc.)

Angesichts dieser moéglicherweise erntichternden Bilanz, die insbesondere dann nicht gefallt, wenn man
einer in Deutschland und speziell in der kulturellen Bildungsarbeit sehr verbreiteten kunstreligiésen
Auffassung gegenuber den Kinsten und den Kunstlern anhangt, stellt sich die Frage, in welcher Weise auch
in dem Feld der Kunste Widerstandigkeit eine Rolle spielt.

Widerstandigkeit in den Kiinsten

Die Kiinste als Formen der Selbstvergewisserung der Menschen, die diesen und der Gesellschaft einen
Spiegel vorhalten, missen naturlich insbesondere die Pathologien der jeweiligen Gesellschaft
thematisieren. Daher ist es nicht verwunderlich, wenn die Themen und Gegenstande der Kiinste ein Abbild
der Brutalitat ihrer Zeit sind. Daher ist auch das Aufzeigen dieser gesellschaftlichen Pathologien eine erste
Form von Widerstandigkeit, weil auf diese Weise ein Beitrag dazu geleistet wird, Fehlentwicklungen sichtbar
zu machen und zur Diskussion zu stellen.

Auch was das oben beschriebene persdnliche Verhalten von Kinstlerinnen und Klunstlern betrifft, so muss
dies nicht Uberraschen, denn auch Kinstlerinnen und Kinstler sind Teil der jeweiligen Gesellschaft. Damit
sind sie ebenso wie alle anderen involviert sowohl in Prozesse des Mitlaufertum als auch in Prozesse des
Widerstands gegen unzumutbare Bedingungen.

Neben diesen beiden Aspekten, namlich der klnstlerischen Bearbeitung gesellschaftlicher
Fehlentwicklungen und der Tatsache, dass Kunstlerinnen und Kunstler eben auch nur Menschen sind,
werden aber auch Formen von Widerstand klnstlerisch thematisiert. Eine erste und vielleicht
grundsatzlichste Art und Weise, Widerstand gegen Zumutungen der Gesellschaft auszuliben, besteht darin,
dass die Kunste - ganz so, wie Schiller dies in seiner politischen und asthetischen Vision beschrieben hat -
Orte der spielerischen Freiheit sind. Eine Mdglichkeit zu haben, jenseits gesellschaftlicher Zwecksetzungen
und Funktionalisierungen die eigenen Potenziale zu erproben und zu entwickeln, ist dann bereits ein

- 16 -



emanzipatorischer Akt. Performativ, so kénnte man sagen, ist eine kunstlerische Praxis ein Prozess gelebter
Widerstandigkeit. Auf diese Weise kann der involvierte Mensch erkennen, dass es eine Lebensform
aullerhalb der Zwecksetzungen des beruflichen und privaten Alltags gibt, in der ein menschgemaReres
Leben maéglich ist. (...)

Kunste bilden jedoch nicht blo8 ab, sondern sie bieten auch eine Gelegenheit, sich auch von ihren Themen
und Gegenstanden her von einer mdglicherweise schlechten Gegenwart zu l6sen. In den Kinsten werden
auf diese Weise Visionen und Utopien formuliert, die die Menschen ansprechen bzw. deren Fantasien
freisetzen, dass ein Leben auch anders sein kann, als es méglicherweise ist. Thomas Metscher (1984)
beschreibt etwa den Friedensgedanken in der europaischen Literatur von Vergil Gber Shakespeare und
Goethe bis zu Guernika und der , Asthetik des Widerstandes” von Peter WeiR. Paul Michael Liitzeler stellt in
seinem Buch ,Burgerkrieg global” (2009) zahlreiche zeitgendssische Schriftstellerinnen und Schriftsteller
vor, die sich - anders als die auf eine individuelle Nabelschau fokussierten Pop-Literaten - kritisch mit der
Lage der Welt auseinandersetzen. (...)

Es gibt sie also noch, die engagierte Kunst, es gibt sie, die engagierten Kinstlerinnen und Kinstler, die in
ihrer Kunstaustibung einen humanitaren Auftrag sehen. Es ist daher kein Zufall, dass nicht nur Thomas
Metscher ausfiihrlich auf die Asthetik des Widerstandes von Peter WeiR eingeht, sondern dass auch Armin
Bernhard in seiner Allgemeinen Padagogik (2011) im Rahmen der von ihm vorgeschlagenen padagogischen
Asthetik in dem Buch von Peter WeiR ein zentrales Referenzwerk fiir eine Erziehungswissenschaft sieht, die
Mundigkeit und Widerstandigkeit weiterhin als Bildungsziele anstrebt.

Es ist offensichtlich, dass es bei der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Kiinsten und
Widerstandigkeit auch um das Thema geht, in welcher Weise Ethik und Asthetik zusammenhangen (Fuchs
2011:Kap. 4). Aus den obigen Ausfuhrungen ist deutlich geworden, dass es keinen Automatismus gibt, dass
eine klnstlerische Praxis bzw. dass Klnstlerinnen und Klnstler aus sich selbst heraus erwilnschte
moralische Dispositionen entwickeln helfen. Asthetische Praxis ist wie jede menschliche Praxis auch in
moralischer Hinsicht zunachst einmal ergebnisoffen. Kunst ersetzt nicht das Nachdenken dartber, was
richtig und falsch ist. Kunst kann allerdings dabei helfen, einen moralischen Kompass zu entwickeln. Denn
alleine dadurch, dass Kunst Verhaltensweisen und Zustande zur Darstellung bringt - und dies in einer
wertbezogenen Art und Weise -, wird eine Offentlichkeit hergestellt und es gibt die Méglichkeit zu einem
Diskurs. Kunst zeigt zudem die Méglichkeit alternativer Lebensformen, zeigt Utopien und Visionen, hilft bei
einer reflexiven Selbstverstandigung. Damit sind wichtige Voraussetzungen flir eine moralische Reflexion
gegeben, die die autonome Entscheidung des Einzelnen zwar ermdglicht, aber nicht vorprogrammiert.

6. Widerstandigkeit als Bildungsziel

In den vorangegangenen Abschnitten wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass die Entscheidung,
gewalttatig zu werden bzw. Widerstand gegen Gewalt zu leisten, von individuellen Dispositionen abhangt.
Dabei ist - gerade in padagogischer Perspektive - zu bertcksichtigen, dass Gewalt beide formt: das Opfer
und den Tater (Metz 2010:129). Auf einer anthropologischen Basis, zu deren Begrindung man etwa die
Anthropologie von Helmut Plessner nutzen kann (so wie es Popitz, Sofsky, Scarry und andere hier zitierte
Autoren/innen tun; vgl. auch Fuchs 2008), kann gezeigt werden, dass der Mensch in keiner Weise festgelegt
ist fur bestimmte Handlungen, dass er vielmehr darauf angelegt ist, selber die Entscheidungen im Rahmen

-17 -



seiner selbstbestimmten Lebensfihrung selber zu treffen und zu verantworten. Dies setzt voraus, dass er
sich zum einen Uber das Spektrum maéglicher Entscheidungen und deren Konsequenzen informiert und dass
er dann schlieBlich mithilfe einer ebenfalls bei ihm angelegten Urteilskraft zu der ihm angemessen
erscheinenden Entscheidung gelangt. Dabei spielen Emotionen und Werthaltungen eine entscheidende
Rolle.

All die genannten Elemente sind zwar im Menschen aufgrund der gattungsgeschichtlichen Entwicklung
angelegt, sie bedurfen aber alle im Rahmen seiner Ontogenese einer besonderen Férderung. Der Mensch
muss seine Fahigkeit, Wahlentscheidungen treffen und ein selbstbestimmtes Leben fuhren zu kénnen,
fordern. Die Padagogik kann ihm mit ihren Institutionen dabei helfen, ganz so, wie es etwa in den
Schulgesetzen der Lander fur die Institution Schule bzw. fur die Jugendarbeit im ersten Paragraphen des
Kinder- und Jugendhilfegesetzes festgelegt ist. So ahnlich beschreibt dies auch Hans-Peter Thurn (1990)
nach seiner eher erniichternden Bilanz Gber die Destruktionspotenziale des Menschen. Er spricht davon,
dass gerade heute , die Quellen der Zerstérungsanregung allerorten und vielfach munter sprudeln.“(215) Es
geht also darum, Vorkehrungen daflr zu treffen, dass die gefahrliche Risikoproduktion eingedammt wird:
»Zu diesen Vorkehrungen gehdrt insbesondere, dass Zerstérungspotenziale nicht [anger aus Profitgier,
Gewohnheit, Nachlassigkeit, Unwissenheit geférdert oder hingenommen werden. Das gilt im GroRen wie im
Kleinen, im Hinblick auf den individuellen Waffenbesitz nicht minder als auf die Ristungsindustrie. Die
unscheinbaren Brutalitaten des taglichen Lebens bedlurfen ebenso der Kontrolle wie die
Gewaltdarstellungen in Massenmedien, wie die Metaphorik der Eroberung in der Werbung. Die
Massenarbeitslosigkeit muss beseitigt werden, denn sie ruiniert Existenzen von Einzelnen und Familien,
starkt den politischen Extremismus, fuhrt Alkohol und Drogen vermehrt Konsumenten zu. An die Stelle der
Wegrationalisierung von Arbeitsplatzen, des verbreiteten Maschinenmissbrauchs sowie der allgemeinen
Technikuberschatzung sollte die Orientierung auf das Wohl konkreter Menschen treten, die
Bericksichtigung der Lebensbedurfnisse und Gestaltungsfahigkeiten von Einzelnen und Gruppen. Die
betonierte Unbehaglichkeit stadtischer Wohnbezirke wie auch von Schulen, Hochschulen,
Verwaltungsgebauden und Arbeitsstatten bedarf einer Umwandlung, welche die demolierungsfordernde
Monotonie durch entfaltungsfordernde Formenvielfalt Farbigkeit ersetzt.

So manche dieser und zahlreicher weiterer MaBnahmen hatten langst eingeleitet werden kdénnen, stinde
dem nicht der bequeme Irrglaube entgegen, die vorhandenen Rezepte und eingelebten Verhaltensmuster
brauchten nur geringfligig abgeandert zu werden, damit die Zerstérungsgefahren sinken.” (215f.)

Mit diesen Formulierungen hat der Soziologe Thurn zugleich ein padagogisches Programm der
Widerstandigkeit formuliert. In einer systematischen und Zugriffsweise lassen sich daher

- eine gesellschaftliche Ebene (Makroebene)
- eine Ebene der Institutionen (Mesoebene)
- eine Ebene der Individuen (Mikroebene)

unterscheiden, in denen jeweils Analysen vorliegender Gewalt- und Machtausibung (zusammen mit der
jeweiligen Legitimierung und Rechtfertigung) sowie Mdglichkeiten des Widerstandes unternommen werden
mussen. (...)

-18 -



Unmittelbar in einer erziehungswissenschaftlichen Verantwortung ist dabei die mittlere Ebene (Mesoebene)
der Institutionen, da auch padagogische Institutionen wie Schule, Hochschule, Kindertagesstatte,
Jugendeinrichtung, Heim etc. im Hinblick auf die dort vergegenstandlichte strukturelle Gewalt untersucht
werden mussen und kénnen. Insgesamt ist auf die Macht (und Gewaltférmigkeit) der gegenstandlichen
Umgebung hinzuweisen in Erinnerung an die schon klassische Formulierung des Berliner Zeichners Zille:
Man kénne mit einer Wohnung einen Menschen ebenso téten wie mit einer Axt. Es scheint so, als ob es ein
neues Interesse an der materiellen Kultur gibt, bei dem auch Fragen der Macht einbezogen werden (vgl.
Samida u.a. 2014, v.a. Kapitel 11.10: Macht und Dinge).

Und naturlich ist genuiner Gegenstand der Padagogik die Persdnlichkeitsentwicklung der Individuen, wobei
hier alle Dimensionen der Persdnlichkeit angesprochen werden: die Fahigkeit zu erkennen, die Fahigkeit zu
urteilen, die Entwicklung von Empathie, die Entwicklung von Achtsamkeit und Toleranz, die Entwicklung
eines Gefuhls fUr Ungerechtigkeit etc. (...) Peter Bieri: ,,Selbstbestimmt ist unser Leben, wenn es uns
gelingt, es innen und aullen in Einklang mit unserem Selbstbild zu leben - wenn es uns gelingt, im Handeln,
im Denken, Fihlen und Wollen der zu sein, der wir sein moéchten. Und umgekehrt: Die Selbstbestimmung
gerat an ihre Grenzen oder scheitert ganz, wenn zwischen Selbstbild und Wirklichkeit eine Kluft bleibt.”
(Bieri 2014:13)

Interessant ist dabei, dass Beschreibungen der Wirkungen von Meditation sehr groRe Ahnlichkeit mit der
Beschreibung von Wirkungen einer asthetischen Praxis auf den Einzelnen haben: Beide entziehen sich
weitgehend rationaler Uberlegungen und Beschreibungen, beide zielen zugleich auf eine bestimmte Form
von Selbsterkenntnis, beide starken das Ich gegenuber Einflisterungen von aulsen, ganz so wie es der
materialistische Psychologe Klaus Holzkamp fur seinen Umgang mit Musik beschrieben hat. (...) ,In jedem
Fall aber gewinne ich Uber die Musik eine neue Freiheit und Unabhangigkeit gegentber den Anfechtungen
und Wirrnissen des Naheliegenden. Indem ich durch meine Ergriffenheit von Musik, die mir keiner
wegnehmen oder ausreden kann, mich selbst, meine Lebendigkeit, meine widerstandige Prasenz in dieser
Welt, quasi in reiner und gesteigerter Form erfahre, bin ich - mindestens vortibergehend - weniger
bestechlich und nicht mehr so leicht einzuschichtern." (Holzkamp 1994:90)

Man kann davon ausgehen, dass in den klnstlerischen Praxen in anderen Sparten ahnliche Wirkungen
erzielt werden. Interessant ist an diesem Textausschnitt, dass auch hier bewusst ein Vergleich mit der
Meditation gezogen wird und die Wirkungen in Kategorien der Steigerung einer individuellen
Widerstandskraft beschrieben werden. Es kommt daher in padagogischen Kontexten darauf an, solche
Szenarien einer klnstlerischen Praxis zu entwickeln, in der sich das von Holzkamp beschriebene Erleben
auch einstellen kann. (...)

Man kann die vielfaltigen Ausfihrungen zu den Bildungszielen der Mindigkeit und Emanzipation in der
Erziehungswissenschaft unmittelbar zu dem Thema dieses Textes zahlen, da in ihnen notwendigerweise
Aspekte des Widerstandes thematisiert werden mussen. Denn beide Bildungsziele beschreiben das
Gegenteil von unkritischem Konformismus. Besonders hervorzuheben sind die Ausfihrungen von Armin
Bernhard in seinem Lehrbuch zur Allgemeinen Padagogik (2011), der Widerstandsfahigkeit und Mindigkeit
als Grundkategorien padagogischer Zielperspektiven (Kapitel vier) und in Kapitel finf padagogische
Asthetik als unverzichtbares Instrumentarium einer Allgemeinen Padagogik beschreibt: ,Ein
praxisphilosophisch angelegter Begriff von Mundigkeit muss diesen mit dem der Arbeit grundlegend

-19 -



verknupften, enthalt dieser ,Humanbegriff"... doch samtliche Subjektvermdégen, durch deren Betatigung die
Menschen ihre Mindigkeit aufbauen und immer wieder aufs Neue bewahren kdénnen.” (249)

Bernhard unterscheidet kollektive Mundigkeit (als Gestaltung gesellschaftlicher Rahmenbedingungen) von
individueller Mindigkeit: , Individuelle Mindigkeit meint die Realisierung mundigen Handelns aus einer
unverwechselbaren Individualitat des Menschen heraus, die aber erst Uber den sozialen Prozess der
Erziehung sich als Individualitat formen kann.” (251f.)

Diese Begriffsbildung ist meines Erachtens kompatibel mit dem Begriff der erweiterten Handlungsfahigkeit
von Klaus Holzkamp, der das Verfligen Uber die Lebensbedingungen zum Ziel hat. ,,Widerstandsfahigkeit im
padagogischen Sinne meint die bereits im Kind anzubahnende Kraft, sich gegenlber vereinnahmenden,
fremdbestimmenden Sozialisationsmechanismen zur Wehr setzen zu konnen.” (273)

Im Folgenden beschreibt Bernhard hierzu notwendige Kompetenzen, zu denen etwa die bewusste
Auseinandersetzung mit sich selbst und dem eigenen Kdrper gehort, die Wahrnehmung von Widersprichen
in der eigenen Persdnlichkeit, die Ermachtigung des Menschen zu tiefgreifender Verarbeitung
widerspruchlicher Erfahrungen, die Entwicklung einer differenzierten Urteilsfahigkeit (274f.).

Die Bedeutung des Asthetischen beginnt bereits bei der Entwicklung von Wahrnehmungsfahigkeit, bei einer
aisthetischen Widerstandigkeit, die er insbesondere dort sieht, wo der Einzelne eine kritische Haltung
gegeniiber den Angeboten der Kulturindustrie entwickeln muss. Ahnlich wie Holzkamp (...) geht er von einer
Lkulturindustriellen ruinierten menschlichen Sinnlichkeit” (284) aus, wobei er gegen eine verbreitete
kognitive Engfihrung von Lernen und Bildung die Einbeziehung des Leibes und die Rickbindung an den
Kérper, so wie sie in einer asthetischen Praxis geschieht, als notwendig ansieht. In seinen weiteren
Ausfuhrungen befasst er sich mit der grundlegenden Bedeutung asthetischer Erfahrung, mit einer Kritik der
kulturell-asthetischen Sozialisation, mit kulturell-asthetischen Betatigungsformen und einer asthetischen
Bildung und Erziehung an und durch Kunst: , Mit ihrer spezifischen sinnlich-epistemischen Struktur
ermdglichen Kunstgegenstande einen erweiterten Spielraum fur Erfahrungen und Fantasien, die jenseits der
verdinglichten gesellschaftlichen Beziehungsverhaltnisse liegen.” (317) (...)

Gerade im Bereich der asthetischen Bildung tut man zudem gut daran, sich die asthetischen
Protestkulturen der Jugend anzuschauen, die sich auBerhalb padagogischer Organisationen entwickelt
haben. Zu erinnern ist etwa an die Studien des Birminghamer CCCS seit den 1960er Jahren, in denen der
emanzipatorische Gehalt sogar von kulturindustriell gefertigten Produkten nachgewiesen werden konnte. Es
gibt auch in der Geschichte der Bundesrepublik immer wieder einen deutlichen Protest der Jugend
gegenuber der Zumutungen der Gesellschaft und dieser Protest drickt sich traditionell auf asthetische
Weise aus (Hein 1984).

7. Schlussbemerkungen und Forschungsprobleme

In der ersten KapitelUberschrift wurde die Frage gestellt, ob es sich bei der Formulierung eines
Bildungszieles Widerstandigkeit um einen alten Wein handelt, der bloR in neue Schlauche abgeflllt wird.
Genau besehen muss man diese Frage mit ja beantworten: Es handelt sich nicht bloR um eine alte
Erkenntnis, dass der Mensch nicht nur fahig zum Widerstand ist, sondern er sogar immer wieder dazu
gezwungen ist, einen solchen auszuuben. Ein Grund daflr ist seine anthropologischen Mitgift, sein Leben

-20 -



nach eigenen Winschen selber gestalten zu kénnen und zu missen. (...)

Allerdings ergeben sich aus den obigen Ausfuhrungen auch einige weitergehende Forschungsprobleme
sowohl in empirischer als auch in theoretischer Hinsicht. Ich will einige abschlieSend benennen.

1.

Ein aus meiner Sicht offenes Problem ist der Umgang mit popularer Kultur. Die Lebenswelten der
Menschen werden heute entschieden von kommerziell hergestellten Waren und Dienstleistungen -
auch und gerade im kulturellen Bereich - gepragt (Dorner/Vogt 2012). Auf der einen Seite haben wir
gesehen, dass in der Tradition der Kulturkritik von Horkheimer und Adorno (1971) (,,Kulturindustrie*)
auf den manipulativen und entmindigenden Charakter dieser Angebote hingewiesen wird (vergleiche
auch Rittelmeyer 2007 und RUhle 2015 sowie die Ausfiihrungen von Bernhard im letzten Kapitel). Auf
der anderen Seite gibt es die Studien aus Birmingham, die durchaus auf ein emanzipatorisches
Potenzial kulturindustriell gefertigter Produkte hinweisen. Naturlich ist heute die Lebenswelt aller
Menschen und insbesondere von Kindern und Jugendlichen marktwirtschaftlich Gberformt.
Andererseits gibt es die begriindete Rede von einem Eigensinn jugendlichen Handelns, gerade bei
asthetischen Praktiken. Es ware daher eine Aufgabe empirischer Forschung, zu Uberprifen, in welcher
Weise und unter welchen Umstanden welche dieser Angebote und dann auch noch bei welchen
Kindern und Jugendlichen emanzipatorische oder entmiindigende Wirkungen erzielen.

. Die Dispositionen der Personlichkeit, die notwendig sind, um Widerstandigkeit als Lebensform zu

praktizieren, sind verbunden mit entsprechenden Werthaltungen des Einzelnen. Dies bedeutet aber,
dass das weite Feld der moralischen und Werteerziehung einbezogen werden muss (Liebau 1999). Es
ist also intensiver zu untersuchen, in welcher Weise eine asthetische Praxis und speziell eine
padagogisch inszenierte asthetische Praxis Wirkungen im Hinblick auf die Entwicklung spezifischer
Werte hat.

. Sofern asthetische Praxis und kulturelle und asthetische Bildung beinhalten, dass sich der Einzelne in

die Gestaltung der Rahmenbedingungen seiner individuellen Lebensfihrung einmischt und
einmischen muss, wird kulturelle Bildung zur politischen Bildung. In der fachlichen Diskussion ist es
allerdings umstritten, wie die Beziehung dieser beiden Bildungsformen zueinander ist. Auch hier sind
weitere Forschungen nétig, die sowohl eine Klarung der Begrifflichkeiten (Was bedeutet Politik? Was
bedeutet Kultur? Was bedeutet Bildung? Wie sind die Zusammenhange zwischen Politik, Kultur und
Bildung? Welche Rolle spielen die Kinste und spielt eine asthetische Praxis in diesem Feld?)
herbeifihren als auch empirisch entsprechende Thesen Uberprifen.

Auf der theoretischen Ebene berthrt die Frage der Widerstandigkeit, die mdglicherweise durch eine
asthetische Praxis bewirkt wird, die insbesondere in Deutschland und hier insbesondere in der
kulturellen Bildungsarbeit diskutierte Problematik der ,,Autonomie der Kinste”. Aus meiner Sicht ist
diese Debatte sehr stark ideologisch belastet und gerade in Deutschland immer noch durch die
Wirksamkeit kunstreligiéser Auffassungen seit 200 Jahren beeinflusst. Da bei einer rigorosen
Anwendung der Autonomiethese jedoch auch eine padagogische Nutzung der Kinste kritisiert werden
kann (und in der Praxis von Kunstlerinnen und Kinstlern kritisiert wird), ware eine grindlichere
Debatte der Frage, was Autonomie in diesem Feld Uberhaupt bedeutet, notwendig.

. Auf der theoretischen Ebene gibt es viele - aus meiner Sicht plausible - Uberlegungen dariiber, was

eine kunstlerische Praxis gerade im Hinblick auf die fur eine Widerstandigkeit notwendigen
Dispositionen bewirkt. Aber auch hier sind weitere empirische Untersuchungen daridber nétig,
inwieweit die theoretisch nachvollziehbaren Thesen, so wie sie auch im vorliegenden Text vertreten

-21 -



werden, bestatigt oder widerlegt werden kénnen.

6. Dies gilt insbesondere dann, wenn man die institutionellen Rahmungen und Kontexte einer
kinstlerisch-asthetischen Praxis bericksichtigt. So muss man sehen, dass die Schule eine staatliche
Zwangsanstalt ist, in der fUr das Zusammenleben spezifische Regeln der Ordnung und der Disziplin
herrschen. Aus gutem Grund gibt es daher die sinnvolle Entscheidung, professionelle Kunst, Laien-
Kunst und Schul-Kunst voneinander zu unterscheiden (Fuchs/Braun 2015). Ein Problem besteht darin,
dass allzu oft unkritisch Wirkungsbehauptungen und Bestimmungsmerkmale, die moglicherweise fur
eine professionelle Kunst gelten, auf eine klnstlerische Praxis in der Institution Schule angewandt
werden. Daher sind auch hier prazisere Forschungen dartber nétig, welche der zahlreichen
Qualitatsmerkmale und Bestimmungsversuche der unterschiedlichen Kinste in welchen Kontexten,
mit welchen Zielgruppen unter welchen Arbeitsformen Uberhaupt gultig sind.

Verwendete Literatur

Bernhard, Armin (2011): Allgemeine Padagogik. Auf praxisphilosophischer Grundlage. Baltmannsweiler: Schneider-Hohengehren.
Bieri, Peter (2014): Wie wollen wir leben? Minchen: dtv.

Bieri, Peter (2013): Eine Art zu leben. Uber die Vielfalt menschlicher Wirde. Miinchen: Hanser.

Bieri, Peter (2003): Das Handwerk der Freiheit. Uber die Entdeckung des eigenen Willens. Frankfurt/M.: Fischer.

Berger, Wilhelm (2009): Macht. Wien: facultas.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hrsg.) (1993): Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Fischer.

Bude, Heinz (2008): Die Ausgeschlossenen. Das Ende vom Traum einer gerechten Gesellschaft. Miinchen: dtv.

Bundeszentrale fiir politische Bildung (2004): Menschenrechte. Dokumente und Deklarationen. Bonn.

Dorner, Andreas/Vogt, Ludgera (Hrsg.) (2012): Unterhaltungsrepublik Deutschland. Medien, Politik und Entertainment. Bonn:
BpB.

Eagleton, Terry (2012): Das Bose. Berlin: List.

Eco, Umberto (2010): Die Geschichte der HaRlichkeit. Mlinchen: dtv.

Elias, Norbert (1978): Uber den Prozess der Zivilisation. 2 Bde. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fromm, Erich (1997): Anatomie der menschlichen Destruktivitat. Reinbek: Rowohlt.

Fuchs, Max (2015): Kulturelle Bildung, die Kulturschule und die Kunst. Wuppertal 2015 (als download verfligbar unter maxfuchs.eu,
Buchpublikationen).

Fuchs, Max (2013): Padagogik und Moderne. Minchen: Utz.

Fuchs, Max (2012): Kunst als kulturelle Praxis. Minchen: Kopaed.

Fuchs, Max (2008): Kulturelle Bildung: Grundlagen - Praxis - Politik. Minchen: kopaed.

Fuchs, Max (2001): Personlichkeit und Subjektivitat. Opladen: Leske und Budrich.

Fuchs, Max (1998): Mensch und Kultur. Wiesbaden: VS.

Fuchs, Max/Braun, Tom (Hrsg.) (2016): Die Kulturschule und kulturelle Schulentwicklung. Bd. 2: Zur asthetischen Dimension von
Schule. Weinheim: Beltz-Juventa.

Galtung, Johan (1975): Strukturelle Gewalt. Reinbek: Rowohlt.

Gerhardt, Volker (1999): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitat. Leipzig: Reclam.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Phanomenologie des Geistes. Werke Bd. 3, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hein, Peter Ulrich (1984 ): Protestkultur und Jugend. Asthetische Opposition in der Bundesrepublik Deutschland. Miinster: LIT.
Hein, Peter Ulrich (1992): Die Bricke ins Geisterreich. Frankfurt/M.: Fischer.

Heinrich, Klaus (1985): Versuch Uber die Schwierigkeit, nein zu sagen. Berlin: Roter Stern.

Holzkamp, Klaus (1994): Musikalische Lebenspraxis und schulisches Musiklernen. In: Olias, Gunter (Hrsg.): Musik lernen: Aneignung
des Unbekannten (87-109). Essen: Blaue Eule.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1971): Dialektik der Aufklarung. Frankfurt/M.: Fischer.

Jaeggi, Rahel (2014 ): Kritik von Lebensformen. Berlin: Suhrkamp.

Kaiser, Giinter (1997): Kriminologie. Heidelberg: Mller.

Koloma Beck, Teresa/Schlichte, Klaus (2014): Theorien der Gewalt. Hamburg: Junius.

Lessenich, Stephan (Hrsg.) (2003): Wohlfahrtsstaatliche Grundbegriffe. Historische und aktuelle Diskurse. Frankfurt/M.: Campus.

-22 -



Liebau, Eckart (1999): Erfahrung und Verantwortung. Werteerziehung als Padagogik der Teilhabe. Weinheim/Minchen: Juventa.
Lorenz, Konrad (1963): Das sogenannte Bdse. Zur Naturgeschichte der Aggression. Minchen: dtv.

Latzeler, Paul Michael (2009): Blrgerkrieg global. Menschenrechtsethos und deutschsprachiger Gegenwartsroman. Minchen: Fink.
Metz, Karl Heinz (2010): Geschichte der Gewalt. Krieg, Revolution, Terror. Darmstadt: WBG.

Moore, Barrington (1987): Ungerechtigkeit. Die sozialen Ursachen von Unterordnung und Widerstand. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Miinch, Paul (Hrsg.) (1984): Ordnung, FleiB, Sparsamkeit. Minchen: dtv.

Nozick, Robert (1993): Vom richtigen, guten und glicklichen Leben. Miinchen: dtv.

Pinker, Steven (2011): Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit. Frankfurt/M.: Fischer.

Popitz, Heinrich (1992): Phdnomene der Macht. Tubingen: Mohr.

Rawls, John (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Reinhard, Wolfgang (1993): Geschichte der Staatsgewalt. Minchen: Beck.

Rittelmeyer, Christian (2007): Kindheit in Bedrangnis. Zwischen Kulturindustrie und technokratischer Bildungsreform. Stuttgart:
Kohlhammer.

Rosenkranz, Karl (2007; zuerst 1853): Asthetik des HaRlichen. Stuttgart: Reclam.

Riihle, Manuel (2015): Kulturindustrie, Bildung und Erfahrung. Hohengehren: Schneider.

Safranski, Rudiger (1999): Das Bose oder Das Drama der Freiheit. Frankfurt/M.: Fischer.

Samida, Stefanie/Eggert, Manfred/Hahn, Hans Peter (Hrsg.) (2014): Handbuch materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte,
Disziplinen. Stuttgart: Metzler.

Scarry, Elaine (1992): Der Kérper im Schmerz. Frankfurt/M.: Fischer.

Schiller, Friedrich (1959a): Samtliche Werke. Bd. V: Erzéahlungen, theoretische Schriften. Minchen: Hanser.

Schmidt, Robert/Woltersdorff, Volker (Hrsg.) (2008): Symbolische Gewalt. Konstanz: UVK.

Sen, Amartya (2010): Die Idee der Gerechtigkeit. Miinchen: Beck.

Sofsky, Wolfgang (2009): Das Buch der Laster. Minchen: Beck.

Sofsky, Wolfgang (2007): Verteidigung des Privaten. Minchen: Beck.

Sofsky, Wolfgang (2005): Traktat Uber die Gewalt. Frankfurt/M.: Fischer.

Stern, Fritz (2005 ): Kulturpessimismus als politische Gefahr. Stuttgart: Klett-Cotta.

Thurn, Hans Peter (1990): Kulturbegrinder und Weltzerstorer. Der Mensch im Zwiespalt seiner Méglichkeiten. Stuttgart: Metzler.
Weber, Max (1972): Wirtschaft und Gesellschaft. Tubingen: Mohr.

WeiR, Peter (1988): Asthetik des Widerstands. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Welzer, Harald (2014): Selbstdenken. Eine Anleitung zum Widerstand. Frankfurt/M.: Fischer.

Wetz, Franz Joseph (2011): Texte zur Menschenwiirde. Stuttgart: Reclam.

Wimmer, Michael/Wulf, Christoph/Dieckmann, Bernhard (Hrsg.) (1996): Das zivilisierte Tier. Zur historischen Anthropologie
der Gewalt. Frankfurt/M.: Fischer.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2015): Widerstandigkeit als Bildungsziel - Ein zentrales Element einer selbstbestimmten Lebensfihrung. In: KULTURELLE
BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/widerstaendigkeit-bildungsziel-zentrales-element-einer-selbstbestimmten-lebensfuehrung

(letzter Zugriff am 15.01.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-23-


https://www.kubi-online.de/artikel/widerstaendigkeit-bildungsziel-zentrales-element-einer-selbstbestimmten-lebensfuehrung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

