ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Kunst macht Schule

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2015

Stichwaorter:

Klinste | Moderne | Pathologien der Moderne | Schule | Kulturelle Schulentwicklung | Qualitat
von Schule

Mdglicherweise irritiert der Titel dieses Beitrages. Denn eigentlich halt man es eher flr selbstverstandlich,
dass die Schule Kunst macht. Dies geschieht etwa in den klUnstlerischen Fachern, also in der Musik, der
bildenden Kunst, dem Theater und in vielen Arbeitsgemeinschaften. Der Ansatz von LTTA (Learning through
the Arts) geht dabei schon einen anderen Weg, denn hierbei werden die Kiinste als Mittel der
Unterrichtsentwicklung verwendet. Im Rahmen von LTTA gilt der Slogan: Kunst macht Unterricht. Eine
kUnstlerisch-asthetische Praxis soll dabei helfen, das Kerngeschaft von Schule, namlich den Unterricht, zu
verbessern. Es ist dabei zu zeigen, dass dieses Vorgehen einen Nutzen flr alle Beteiligten hat: fir die
Lehrerinnen und Lehrer, weil es das Lehren erleichtert, und natlrlich flr die Schulerinnen und Schler, bei
denen mithilfe der Kiinste das Lernen besser gelingen soll.

Mein Anliegen, das ich im Folgenden erldutern will, geht noch einen Schritt weiter. Denn es geht mir hierbei
zwar auch um Unterrichtsentwicklung, ich bette diese allerdings ein in die Entwicklung der gesamten
Schule. Hintergrund dieses Ansatzes ist das berihmte Dreieck, das Unterrichtsentwicklung,
Personalentwicklung (von Lehrerinnen und Lehrern) und Schulentwicklung in einem Zusammenhang sieht
(Bohl 2010). In einem ersten Teil werde ich einige grundsétzliche Uberlegungen zur Schule, insbesondere
zur Entwicklung der Schule in der Moderne vortragen; im zweiten Teil werde ich diese in Beziehung zu den
Klnsten setzen.

Teil 1: Einige grundsatzliche Uberlegungen zur Schule
e Was ist eine Schule?

Unterricht ist wie oben erwahnt das Kerngeschaft von Schule und damit der Hauptgegenstand der
Arbeitstatigkeit von Lehrerinnen und Lehrern. Dazu werden sie sowohl im Studium als auch in der zweiten
Ausbildungsphase ausgebildet. Es weild allerdings jeder, dass sowohl bei Lehrerinnen und Lehrern als auch
bei Schulerinnen und Schilern der Unterricht nur einen Teil ihres jeweiligen Schullebens ausmacht. Deshalb
haben Expertinnen aus den verschiedenen padagogischen Disziplinen im Anschluss an eine problematisch



verlaufende Diskussion Uber die ersten Pisa-Ergebnisse in den , Leipziger Thesen" vor etwa zehn Jahren
formuliert: Bildung ist mehr als Schule und Schule ist mehr als Unterricht.

Man muss sich nur einmal Uberlegen, wer alles mit Schule zu tun hat (Schulerinnen und Schuler,
Lehrerinnen und Lehrer, Handwerker, Hausmeister, Lieferanten, Verwaltungskrafte, Kichenkrafte, die
Schulaufsicht etc.) und welche Rolle die Schule fur die verschiedenen Beteiligten spielt (Fuchs 2012). So ist
Schule unter anderem:

e eine Institution der Vergabe von Berechtigungen

e ein Schonraum flr Kinder und Jugendliche

e ein Schutzraum fur Kinder und Jugendliche

e ein Arbeitsplatz fir viele Berufe

e ein Ort der Begegnung von Generation, sowohl unter den Schilern (man beachte nur den
Altersunterschied zwischen Schilerinnen und Schilern der finften und der 13. Klasse; auch bei den
Lehrerinnen und Lehrern kann es zu einem Altersunterschied von fast 40 Jahren kommen)

e ein Ort systematischen Lehrens und Lernens

e ein Ort der Begegnung mit Gleichaltrigen (Peer Group)

e eine Instanz der Selektion

e ein Ort der Umsetzung des Menschenrechts auf Bildung

e eine Sozialisationsinstanz

e ein Ort der Befreiung vom Elternhaus

e ein Ort der Anerkennung und Demutigung

e ein Ort, der in einer entscheidenden Lebensphase einen sehr hohen Zeitanteil in Anspruch nimmt mit
einem bestimmten strengen zeitlichen Regime

e ein gestalteter raumlicher Kontext.

All diese Bestimmungsmerkmale filhren zu der These:
I. Die Schule ist eine komplexe Lebenswelt eigener Art.
e Die Schule und die Moderne

Die Schule ist eine Lebenswelt mit eigenen Regeln und Ablaufen. So sind etwa die Schulerinnen und Schiuler
freigestellt von der Arbeit. Heute gilt das zumindest flr die entwickelten Lander als selbstverstandlich, doch
hat es einige Jahrhunderte gebraucht, bis sich die Gesellschaften dies auch leisten konnten. Die Schule ist
zudem eine teure Einrichtung, denn in den ca. 36.000 Schulen in Deutschland arbeiten knapp 700.000
Lehrerinnen und Lehrern, die alle den héchsten erreichbaren Berufsabschluss haben, namlich ein
akademisches Studium. Wie teuer die Schule ist, kann man an einer zurzeit wieder kursierenden Zahl
sehen: Es wird darauf hingewiesen, dass ein Schuler, der ein Jahr wiederholen muss (der ,sitzen bleibt"),
den Staat 40.000 € kostet.

Mit der groBen Zahl der Beschaftigten ist die Schule auch einer der groSten Arbeitgeber im Lande. Die

Schulzeit ist zudem ein zentrales biografisches Ereignis. Selbst Hochbetagte erzahlen gern von der Schule,
erzahlen von Erfolgen und Krankungen in einer Weise, dass man den Eindruck erhalt, es ware erst kurzlich
geschehen. Die Schule ist neben den Peers, der Familie und den Medien ein Sozialisationsort, wobei sie der



einzige Sozialisationsort in der Hand des Staates ist. Dies bedeutet insbesondere, dass die Schule nicht blof3
der zentrale Ort der formalen Bildung ist, sondern Schule ist auch ein zentraler Ort fir non-formale und
informelle Lernprozesse. Dies weils man eigentlich schon seit den 1970er Jahren, als man Uber den
»,heimlichen Lehrplan” in der Schule diskutierte: Man hat namlich erkannt, dass Schulerinnen und Schuler
selbst im Unterricht sehr viel mehr Dinge tun, als sich die Inhalte des Lehrplans anzueignen.

Die Schule als Idee ist alt. Bekanntlich geht das Wort Schule auf das griechische Wort schole zurick, das
unter anderem Mufe heifst. Die berihmtesten Schulen der griechischen Antike sind vermutlich die
Akademien von Platon und Aristoteles fur die gut betuchten mannlichen freien Jugendlichen. Hier ging es
eindeutig um eine Elitebildung, so dass man beide Bildungseinrichtungen heute sicherlich zu einem so
genannten Exzellenzcluster zahlen wirde. Als flachendeckendes System ist die Schule sehr viel jinger.
Zwar gab es schon Ende des 18. Jahrhunderts in Preu3en ein Gesetz, das die Einrichtung einer
allgemeinbildenden Elementarschule fur alle vorsah, doch hat es bis zu dem Beginn des 20. Jahrhunderts
gedauert, bis eine solche Schule auch eingeflhrt war.

Daher kann man behaupten (vgl. Berg 1987 ff.):
II. Die Schule ist ein Kind der Moderne.
e Die Moderne in der Kritik

Ohne mich hier mit Uberlegungen zur Abgrenzung der Moderne beschaftigen zu kdnnen, kann man
feststellen, dass die Moderne viele zivilisatorische Errungenschaften mit sich gebracht hat, auf die keiner
heute verzichten mochte. Man erinnere sich nur an den Slogan der Franzdsischen Revolution: Freiheit,
Gleichheit und Bruderlichkeit.

Es ist seither eine Grundiberzeugung aller Gesellschaften, die sich als moderne Gesellschaften verstehen,
dass man sich darum bemiht, diese Grundsatze auch umzusetzen. Die Genese dieser Grundsatze lasst sich
bis in die Renaissance zurlickverfolgen, als man erstmals davon gesprochen hat, dass der Mensch als
einzelnes Individuum selbstbewusst sein Leben selbst gestalten misse (Fuchs 2001). Begriffe wie
Menschenwirde wurden in dieser Zeit erstmals aufgegriffen und durchdekliniert. Damit wurden zugleich
Visionen einer Moderne formuliert, die die zunehmend als einengend empfundenen
Unterdrickungsverhaltnisse des Mittelalters Gberwinden sollten. Die Erwartungen waren also hoch, so dass
es nicht verwundert, dass es schon relativ friih eine heftige Kritik an der mangelhaften Realisierung dieser
Visionen gegeben hat.

Viele Autoren kritisierten dabei nicht nur die mangelhafte Umsetzung, sondern sahen in den
Grundprinzipien der Moderne die Problematik. Ich erinnere nur an die fulminante Kampfschrift von Jean-
Jaques Rousseau, der schon Mitte des 18. Jahrhunderts in seiner Antwort auf eine Preisaufgabe der
Akademie von Dijon, inwieweit die Errungenschaften der modernen Wissenschaften zu einer Verbesserung
der gesellschaftlichen Verhaltnisse gefuhrt hatten, einen mdglichen Fortschritt vehement abstritt. Die
Entwicklung der Moderne wird seither von einer heftigen Kritik begleitet, wobei es insbesondere die Kultur
der Moderne ist, die im Mittelpunkt dieser Kritiken stand (Bollenbeck 2006). Im Mittelpunkt dieser
Kulturkritik der Moderne stand eine Klage Uber das Leiden der Menschen an dieser Moderne, an der
Zerstoérung der Natur durch die Technik, an der Entfremdung und Zerrissenheit.



Was hat all dies mit Schule zu tun? Es wurde oben angemerkt, dass die Schule ein Kind der Moderne ist. Als
Teil dieser Moderne sind somit auch alle Pathologien der Moderne in der Schule und an der Schule
festzustellen (Honneth 1994).

Andererseits ist es ein zentrales Anliegen der Padagogik in der Moderne, bei der Entwicklung starker
Subjekte helfen zu wollen. Subjekte sollen sogar so stark sein, dass sie die Pathologien der Modernen nicht
bloR aushalten, sondern moéglicherweise auch beseitigen kdnnen. Es geht um die Autonomie des Einzelnen,
die man als Kern eines jeglichen modernen Denkens betrachten kann (Gerhardt 1999). Dieser Gedanke
findet sich auch in jedem der Schulgesetze in Deutschland an einer zentralen Stelle, namlich gleich am
Anfang, wo die Erziehungs- und Bildungsziele formuliert werden. Wir haben es also mit einer Situation zu
tun, bei der die Schule als Teil einer pathologischen Moderne eine Vision realisieren helfen soll, die diese
Pathologien geradezu verhindert. Daher komme ich zu einer dritten Feststellung:

Ill. Die Schule ist strukturell widerspruchsvoll.
e Die Kunst in der Moderne

Eine klUnstlerisch-asthetische Praxis von Menschen ist schon sehr frih in der Geschichte nachweisbar. Man
kann sogar noch weiter gehen und feststellen, dass eine solche klinstlerisch-asthetische Praxis ein
entscheidender Evolutionsvorteil war, so dass man nicht blo mit guten Grinden behaupten kann, dass
ohne Kunst menschliches Leben unvollstandig ist: Ohne Kinste ware menschliches Leben erst gar nicht
entstanden. Die Kinste gehdéren zu dem Kernbereich der Anthropogenese (Frey 1994).

Jung ist allerdings die Idee autonomer Kiinste. Der Gedanke, dass Kunste autonom sind, dass also innerhalb
der Kiunste selber entschieden werden soll, wie die Gestaltungsprozesse ablaufen und welche Funktionen zu
erflllen sind, dieser Gedanke ist erst im 18. Jahrhundert entstanden. Dieser Gedanke ist zudem sehr eng
verbunden mit der Genese der blrgerlichen Gesellschaft (siehe unten, vgl. Fuchs 2011).

Im Hinblick auf Schule ist festzustellen, dass nur der anthropologische weite Begriff einer klinstlerisch-
asthetischen Praxis sinnvoll anzuwenden ist.

Ahnliches gilt fur die Reflektion dieser Praxis, die man heute in den verschiedenen Theorien der Kiinste und
vor allen Dingen in der philosophischen Asthetik praktiziert (Eagleton 1994). Man erinnere sich, dass
Asthetik als philosophische Disziplin erst Mitte des 18. Jahrhunderts erfunden worden ist. Es war Alexander
Baumgarten, der zu dieser Zeit ein entsprechendes Buch veroffentlicht hat. Interessant an diesem Vorgang
ist, dass es nicht ein primares Interesse von Baumgarten war, eine neue Theorie des Kunstschénen zu
entwickeln. Bekanntlich denkt der Mensch spatestens seit der griechischen Antike Uber Schénheit in
Kunstwerken nach. Ausgangspunkt von Baumgarten war vielmehr ein emanzipatorischer Impuls: Es ging
ihm primar um die Rehabilitation der sinnlichen Erkenntnis. Er stltzte sich dabei auf die urspringliche
Wortbedeutung von Asthetik, ndmlich auf das griechische Wort aisthesis, das zunachst einmal mit Kunst
Uberhaupt nichts zu tun hat, sondern sich auf die sinnliche Seite des Menschen, auf sinnliche Erkenntnis
bezieht.

Ein weiteres Anliegen von Baumgarten bestand darin, einen einheitlichen Begriff von Kunst zu konzipieren,
der die unterschiedlichen klnstlerischen Ausdrucksformen wie bildende Kunst, Theater, Literatur und Musik
zusammenfasste. Denn bis zu dieser Zeit verliefen die jeweiligen Diskurse und Entwicklungen unabhangig



voneinander. Unser heutiger Kunstbegriff, namlich die Idee einer autonomen Kunst, ist erst in der Folgezeit
entstanden. Mit der Kritik der Urteilskraft von Kant (1790) und den philosophisch-asthetischen Studien von
Schiller (insbesondere mit seinen Briefen zur asthetischen Erziehung von 1795) wurde eine Verbindung
zwischen Autonomie und Freiheit auf der einen Seite und den Kinsten auf der anderen Seite hergestelit.

Diese Verbindung hat sehr viel mit der Genese der burgerlichen Gesellschaft zu tun, da man zeigen kann,
dass zwar uber das Kunstschdne geschrieben wurde, man im Hintergrund jedoch Uber die Genese eines
starken (burgerlichen) Subjekts ist verhandelt hat. Insbesondere ging es von Beginn dieser Entwicklung an
immer auch darum, die schon deutlich wahrnehmbaren Pathologien der Moderne zu reparieren. So setzte
sich Schiller in seinen berGhmten , Briefen zur asthetischen Erziehung” (1795) sehr ausfuhrlich mit den
negativen Folgen der gesellschaftlichen Entwicklung auseinander und bereitet so den Boden flr seine
Theorie der asthetischen Praxis:

¢ Die Kiinste in der Moderne hatten von Anfang an die Aufgabe, als Reparaturbetrieb fir die
Pathologien der Moderne zu dienen.

Die Kiinste wurden so die Hoffnungstrager fir eine Verbesserung gesellschaftlicher Verhaltnisse, wobei man
sofort ihre Moglichkeiten tGberdehnt hat. Dies hat die Erziehungswissenschaftlerin Yvonne Ehrenspeck zum
Gegenstand ihres Buches ,Versprechungen des Asthetischen (1998) gemacht.

Was bedeuten diese allgemeinen Bemerkungen Uber die Genese der Schule einerseits und die Entwicklung
der Kinste andererseits jetzt fur das Thema, die Klnste als Mittel einer Entwicklung von Schule zu
verwenden. Wir haben skizziert, dass die Schule als Lebenswelt verstanden werden muss, dass sie als Kind
der Moderne allerdings auch unter den Pathologien der Moderne in besonderer Weise leidet. Daraus ergab
sich ein Widerspruchscharakter von Schule. Es wurde vermerkt, dass der moderne Diskurs rund um die
Klnste nicht zu verstehen ist, wenn man diese nicht gleichzeitig als Méglichkeit sieht, Pathologien der
Moderne abzufedern. Andererseits ist unser Verstandnis von Kunst ebenfalls ein Kind der Moderne und
hatte in diesem Zusammenhang eine klare gesellschaftliche Funktion.

Wie lassen sich also beide Felder, das Feld der Schule und das Feld der Kinste zusammenbringen, um einen
Entwicklungsprozess in der Schule zu beférdern?

Teil 2: Kunst macht Schule

Im Folgenden will ich vier Uberlegungen anstellen, wie sich die Kiinste auf die Schule beziehen lassen
kdnnen.

e Kunst und Schule als Handwerk

Die lateinische Bezeichnung von Kunst ist bekanntlich ars. , Ars" ist die Ubersetzung des griechischen
Begriffs ,techne". Beide Begriffe haben zunachst mit den schénen Kinsten, so wie wir sie heute verstehen,
nichts zu tun. Denn beide Begriffe beziehen sich auf ein regelgeleitetes Tun, auf ein handwerkliches
Koénnen, auf das Machen und Herstellen von Dingen. Es geht also eher um Kunstfertigkeit als um das, was
wir heute unter Kunst verstehen.



Historisch ist allerdings der Zusammenhang enger, als man heute oft meint. Denn urspringlich haben die
Klnste ihre Wurzeln im Handwerk. Die frihen Klnstler waren keineswegs die auratischen Personen, als die
man sie heute gerne betrachten mdéchte. Sie waren schlicht Handwerker, die bestimmte Dinge als
Auftragsarbeiten herstellten. Dies wollten die Kunstler auch, denn sie sahen zunachst einmal eine
Moglichkeit der Anerkennung ihrer Tatigkeit darin, ebenso wie die Handwerker in Ziunften organisiert zu
sein. Spater allerdings wurden ihnen die strengen Zunftsregeln zu eng, so dass es Bestrebungen gab, die
Kinste zumindest als freie Klinste (artes liberales) anerkennen zu lassen, denn solche freien Klinste waren
Gegenstande in der Lehre der Universitaten (Fuchs 2011).

Allerdings dauerte es sehr lange, bis sich unser heutiges Verstandnis der autonomen Kinste entwickelt hat.
Zum Teil ist dies erst im 19. Jahrhundert geschehen. Bis dahin gab es auch zwischen den Kunsten sehr
starke Emanzipationsbestrebungen. So gelang es dem Theater erst im 19. Jahrhundert, sich von der
Literatur als eigenstandige Kunstform zu emanzipieren. Auch die Musik musste ihren Status als autonome
Kunst erst erkdmpfen. Denn allzu lange galt sie lediglich als Begleitmedium sowohl flr soziale Anlasse als
auch fur die eigentlich wichtigen Texte. Der Ursprung im Handwerklichen hatte zur Folge, dass es eine enge
Verbindung zwischen dem gekonnten Machen, verbunden mit der entwickelten Fertigkeit auf der Basis
eines kontinuierlichen Ubens gegeben hat. Diese enge Verbindung zu dem Handwerk fiihrte allerdings auch
dazu, dass im antiken Griechenland die Wertschatzung dieser Tatigkeiten enge Grenzen hatte. Denn in der
griechischen Weltanschauung hatte Handarbeit nur einen geringen Status und war eines freien Mannes
unwurdig. So gibt es sogar Warnungen bei Aristoteles und Platon, sich zu intensiv mit den Kinsten zu
befassen, da der handwerkliche Aspekt eher zur Deformation des Geistigen fuhre.

Bei der Entwicklung der Schule wiederum spielt das Machen, spielt Kunst in diesem mittelalterlichen
Verstandnis von techne eine wichtige Rolle. Uber lange Zeit - und zum Teil bis heute - spricht man von der
Kunst der Schule. Damit ist Gberhaupt nicht der moderne Begriff einer autonomen Kunst gemeint, sondern
es ist der handwerkliche Begriff des Machens gemeint. Denn mit diesem Machen ist verbunden, dass die
Schule sehr viel mit praktischen Erfahrungen und mit der alltdglichen Praxis zu tun hat, so dass sie kaum
Gegenstand einer wissenschaftlichen Erforschung sein kénnte. Daher gehoért zur Geschichte der Schule das
Ringen darum, wie sich eine wissenschaftliche Schulpadagogik entwickeln kann (Berg 1987ff.).

Interessanterweise gibt es in den letzten Jahren wichtige Bestrebungen, das Handwerk in seiner Wertigkeit
zu rehabilitieren. Ich will nur zwei Hinweise geben. Richard Sennett (2008), ein Schiler von Hannah Arendt
und Autor vieler kulturgeschichtlich interessanter Werke, hat vor einiger Zeit ein Buch mit dem Titel
~Handwerk" vorgelegt. Es geht ihm dabei um die Rehabilitation der Sinnlichkeit, durchaus vergleichbar mit
dem Ansatz von Baumgarten Mitte des 18. Jahrhunderts. In unserem Kontext ist dies deshalb interessant,
weil Sennett urspringlich Musiker werden wollte, aber wegen einer Erkrankung an der Hand seine Karriere
als Cellist nicht fortsetzen konnte. In seinem Buch beschreibt er die Bedeutung einer sinnlichen Tatigkeit
und bezieht sich dabei immer wieder auf Beispiele aus der Musik. Denn auch das Musizieren hat etwas zu
tun mit Uben, mit Kénnen, mit Handfertigkeit.

Ein zweiter Hinweis gilt dem Philosophen und Schriftsteller Peter Bieri (Pascal Mercier), der jingst ein Buch
unter dem Titel ,Handwerk der Freiheit“(2001) vorgelegt hat. Mit Handwerk hat dieses Buch in zweierlei
Hinsicht zu tun: Zum einen demonstriert der Philosoph Bieri auf hohem Niveau, wie man mit dem Handwerk
des Philosophen einen komplizierten Begriff analysieren kann. Zum anderen ist Freiheit keine bloRe



abstrakte ldee, sondern er zeigt, wie Freiheit in praktischem Handeln taglich erworben und gesichert
werden muss.

Unterstellt man diese komplexe Bedeutung von Handwerk, dann ergibt sich vielleicht die Plausibilitat der
folgenden These:

I. Die Schule sollte eine Schule des Handwerks sein.
e Lernen

Die Padagogik war lange Zeit eine bloRe Kunstlehre. Allerdings gab es immer wieder und verstarkt seit der
Aufklarung Bemuhungen, Padagogik auch als Wissenschaft zu konstituieren. Dazu musste sich die
Padagogik zunachst einmal emanzipieren. Insbesondere ging es darum, eine gewisse Unabhangigkeit von
der Philosophie zu erlangen. Im 19. Jahrhundert sprach daher der Pddagoge und Philosoph Johann Friedrich
Herbart davon, dass die Erziehungswissenschaft wie jede andere anerkannte Wissenschaft sogenannte
~einheimische Begriffe” braucht.

Wenn man sich nun selber oder auch andere befragt, welches denn einheimische Begriffe in diesem Sinne
der Padagogik sein kénnten, so bin ich ziemlich sicher, dass nachdem , Erziehung" und ,,Bildung" genannt
worden sind, relativ bald auch der Begriff des Lernens genannt wird. Schlagt man nun aber in einschlagigen
Hand- und Wérterbiichern nach, in welcher Weise dieser Begriff definiert wird, so stellt man mit Erstaunen
fest, dass der Begriff des Lernens fest in der Hand von Psychologen ist. Insbesondere sind es Psychologen,
die auf der theoretischen Grundlage der Verhaltensforschung arbeiten. Im strengen Sinne ist Lernen also
Uberhaupt kein erziehungswissenschaftlicher einheimischer Begriff.

Vor diesem Hintergrund ist es interessant, dass es in der Erziehungswissenschaft seit einigen Jahren ein
starkes BemuUhen gibt, den Begriff des Lernens als einheimischen Begriff zu konstituieren (Gohlich u.a.
2007). Unterstiutzt wird diese Tendenz dadurch, dass spatestens seit der Postmoderne eine
Wiederentdeckung des Korpers oder des Leibes stattfindet (man erinnere sich an die Bemihungen von
Baumgarten Mitte des 18. Jahrhunderts). Man entdeckt nunmehr wieder, dass der Mensch nicht bloR aus
dem Gehirn besteht, sondern dass er auch einen Kérper und einen Leib hat, dass also wesentlich fur den
Menschen auch seine sinnliche Seite ist. Vor diesem Hintergrund kann man nunmehr feststellen, dass es
wichtige Autoren innerhalb der Philosophie gibt, die fur diese Sichtweise des Menschen eine erhebliche
Vorarbeit geleistet haben. Insbesondere sind im Rahmen der philosophischen Anthropologie etwa Helmut
Plessner oder Maurice Merleau-Ponty zu nennen, die bereits vor Jahrzehnten eine Anthropologie des Leibes
vorgelegt haben. Diese Ansatze greift man nunmehr auch in der Erziehungswissenschaft auf und erkennt,
dass Lernen insbesondere auch als leibliches Lernen stattfindet.

Mit diesem Ansatz wird ein Bezug zu den Kiinsten hoch plausibel, so dass die nachste These verstandlich
wird:

Il. Eine Schule, in der Lernen gelingen soll, muss als Schule der Sinne verstanden werden.

e Pathologien der Moderne und die Schule



Aus dem komplexen Feld der Pathologien der Moderne will ich nur einen einzigen Aspekt herausgreifen. Es
ist schon sehr frih in den Theorien der Moderne - bekanntlich hat Hegel als erster Philosoph eine komplexe
Theorie der modernen Gesellschaft vorgelegt - der Gedanke der , Entfremdung” als zentrale Pathologie der
Moderne diskutiert worden. In den letzten Jahrzehnten spielte dieser Entfremdungsgedanke allerdings keine
wichtige Rolle mehr. Umso bemerkenswerter ist es, dass nunmehr wichtige Studien vorliegen, die
Entfremdung als eine wichtige Pathologie der Moderne erneut aufgreifen. So publiziert die Philosophin
Rachel Jaeggi (2005) im Rahmen der Schriftenreihe des Frankfurter Instituts fur Sozialforschung den
Versuch einer Wiederbelebung dieses Begriff und stitzt sich hierbei auf die Untersuchungen von Hartmut
Rosa (2013), in dessen Ansatz ebenfalls Entfremdung eine zentrale Rolle spielt.

Ein weiterer Autor, der in diesem Zusammenhang eine grose Bedeutung hat, ist der kanadische Philosoph
Charles Taylor. Sein letztes groRes Buch (2009) befasst sich mit den Prozess der Sakularisierung. Dieses
Thema ist fur Taylor auch deshalb wichtig, weil er sich zum einen als politischer Philosoph und kritischer
Gesellschaftstheoretiker in aktuelle Debatten einmischt, dies aber als bekennender Katholik tun. Diesem
Hintergrund muss ihn interessieren, welche Rolle die Religion in der modernen Gesellschaft spielt.
Bekanntlich hat die Aufklarung einen zentralen Impetus in ihrem Kampf gegen die Kirche gesehen.

Charles Taylor entwickelt nun den Gedanken, dass wir einerseits auf die Errungenschaften der Aufklarung
(Rechtsstaat, rationale Verwaltung etc.) nicht verzichten wollen, aber andererseits in unserem Privatleben
alle auch Romantiker sind, also Emotionen, Kreativitat, Sinnlichkeit und Fantasie eine wichtige Rolle spielen.
Es geht daher darum, nicht die Aufklarung gegen die Romantik auszuspielen, sondern Wege zu finden, wie
man beide Dimensionen zu einer Synthese bringen kann. In diesem Kontext entwickelt er den Gedanken
der ,Fllle“. Es geht darum, dass der Mensch fur ein menschenwuirdiges Leben, bei dem er seine
Fahigkeiten entwickeln kann, auf ein anregungsreiches Milieu angewiesen ist. Es liegt auf der Hand, dass
das Asthetische einen entscheidenden Beitrag zu dieser Fiille leisten kann und damit eine wichtige Rolle in
dem Abbau von Entfremdung spielt.

Dies ist kompatibel mit dem Gedanken, dass Entfremdung dadurch entsteht, dass der Einzelne auf die
Artikulation seines Lebens keine Resonanz erfahrt. Der Mensch méchte sich auRern, er méchte aber auch,
dass diese AuBerungen zur Kenntnis genommen werden. Er will ein Echo bekommen auf seine Fragen des
Lebens. Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen wird die These einsichtig:

Ill. Die Schule muss als Ort der Flille gestaltet werden.
e Das Leiden an der Moderne

Neben der Entfremdung tauchen immer wieder ahnliche Befunde auf, an denen die Kritik an der Moderne
festgemacht wird: Heimatlosigkeit, Fremdheit, Selbstfremdheit. Der Soziologe und Philosoph Georg Simmel
sprach davon, dass in der modernen Gesellschaft die Seele nicht mehr Herr im eigenen Hause sei. Er sprach
zudem von einer Tragodie der Kultur, die darin besteht, dass Dinge, die von Menschen gemacht worden
sind, ihm nunmehr feindlich und fremd gegenuberstehen. Wir haben es also mit vielen Zumutungen zu tun,
die aus der Gesellschaft an uns gerichtet werden. Die Frage ist, wie man mit dieser Situation umgeht.

Ein Ansatz, der die medizinische Bedeutung des Redens Uber ,Pathologie” ernst nimmt, stammt aus der
Gesundheitspolitik. Bekanntlich hat die Weltgesundheitsorganisation WHO in ihrer Erklarung von Ottawa



definiert, dass Gesundheit mehr sei als die Abwesenheit von Krankheit. Es geht um etwas, was man heute
als ,Wellbeing" bezeichnet. In diesem Kontext wird der Ansatz des israelischen Wissenschaftlers Aaron
Antonovski mit seinem Konzept einer ,Salutogenese” relevant. Dieser Ansatz spielte etwa in dem vorletzten
Kinder- und Jugendbericht des Bundes eine wichtige Rolle, der unter der Leitung des Minchner
Sozialpsychologen Heiner Keupp entstanden ist. Ein Aspekt in der Konzeption dieses Berichtes besteht
darin, dass die Menschen und insbesondere die Kinder und Jugendlichen in die Lage versetzt werden,
Widerstand gegen unzumutbare Forderungen der Gesellschaft zu entwickeln: Widerstandsfahigkeit wird
daher zu einem zentralen padagogischen Leitbegriff (Bernhard 1996).

An dieser Stelle kann man zwanglos einen Bezug zu den Kinsten herstellen. Denn zu den (modernen)
Visionen rund um die Kinste und eine asthetische Praxis gehdrt die Vorstellung, dass diese zur Starkung
des Subjektes beitragen. Einer der wichtigsten Autoren in diesem Zusammenhang ist wiederum Friedrich
Schiller, insbesondere mit seinen Briefen zur asthetischen Erziehung.

Als ein aktuelles Beispiel zitiere ich den Musiker und Soziologen Klaus Holzkamp: ,,So gesehen sind in
vorfindlicher Musik stets auf irgendeine Weise Mdéglichkeiten zur Bewaltigung, Gestaltung, Steigerung
subjektiver Befindlichkeit historisch kumuliert. Im Vollzug der musikalischen Bewegung hebt sich in meinem
Befinden das Wesentliche, Uberdauernde, Typische gegeniiber deren bloRen Zufalligkeit und Zerstreutheit
meines Befindens heraus... In jedem Fall gewinne ich aber Uber die Musik eine neue Freiheit und
Unabhangigkeit gegentber den Anfechtungen und Wirrnissen des Naheliegenden - andere ich durch meine
Ergriffenheit von Musik, die mir keiner wegnehmen oder ausreden kann, mich selbst, meine Lebendigkeit,
meine widerstandige Prasenz in dieser Welt. Quasi in reiner und gesteigerter Form erfahre, bin ich -
mindestens voribergehend - weniger bestechlich, nicht mehr so leicht einzuschichtern.” (Holzkamp
1993:70)

Ahnliche Befunde lassen sich auch fiir andere kiinstlerische Praxen finden. Daher komme ich zur ndchsten
These:

IV. Die Schule muss als Ort der Starkung der Widerstandigkeit des Subjektes gedacht werden.

Schlussbemerkung

Man kann sich nun fragen, ob all diese Hoffnungen blof8 im Traum existieren und mit der Realitat nichts zu
tun haben. Daher ist es wichtig festzustellen, dass viele der vorgetragenen Uberlegungen inzwischen schon
Iangst in der Realitat angekommen sind. Vor diesem Hintergrund haben wir in Remscheid seit einigen
Jahren das Konzept einer Kulturschule entwickelt (Fuchs 2012), bei der es darum geht, das Prinzip Asthetik
in allen Qualitatsbereichen von Schule, also natirlich im Bereich des Unterrichts, aber auch im Bereich der
Schulkultur oder des Schulgebaudes anzuwenden.

Ich will zwei praktische Beispiele geben, in denen solche Gedanken auch umgesetzt worden sind.

Erstes Beispiel ist das Projekt creative partnerships in England, bei dem seit vielen Jahren versucht wird, die
asthetisch-kunstlerische Dimension in der Schule zu starken. Inzwischen hat diese Initiative einige 1000
Schulen in England erreicht. In England werden Schulen sehr streng von einer neutralen Instanz evaluiert
(OFSTED), so dass man jetzt auch eindeutige Belege dafir hat, dass ein solches kulturelles Profil einer
Schule erhebliche Verbesserungen bei den Schulerinnen und Schilern und bei den Lehrerinnen und Lehrern



mit sich bringt.

Ein zweites Beispiel ist das inzwischen im dritten Jahr laufende Programm "Kulturagenten fur kreative
Schulen" der Stiftung Mercator und der Bundeskulturstiftung. Im Rahmen dieses Programmes werden in
150 Schulen in funf Bundeslandern Uber vier Jahre kulturelle Entwicklungsprozesse in Schulen
angeschoben.

Wie mehrfach erwahnt ist Unterrichtsentwicklung der Kern einer jeglichen Schulentwicklung. Der hier
vorgetragene Gedanke besteht nun darin, den Nutzen, den eine asthetisch-klnstlerische Praxis in allen
Unterrichtsfachern im Hinblick auf eine Verbesserung des Lernens hat, nunmehr auf die Schule insgesamt
zu Ubertragen. Die Klnste sollen also nicht nur als Mittel dienen, die Lernkultur in der Schule zu verbessern,
sondern es ist auszuloten, wie sie als Medien der Schulentwicklung insgesamt dienen kénnen.
Interessanterweise findet sich diese Vision schon in einer sehr frihen Quelle einer sich entwickelnden
Schulpadagogik, namlich in der GroRen Didaktik des tschechischen Philosophen und Padagogen Johann
Komensky (Comenius) Mitte des 17. Jahrhunderts. Es geht ihm namlich um die ,vollstandige Kunst, alle
Menschen alles zu lehren”, und zwar ,rasch, angenehm und grindlich”. Deshalb gilt es, ,die
Unterrichtsweise aufzuspuiren und zu erkunden, bei welcher die Lehrer weniger zu lehren brauchen, die
Schiiler dennoch mehr lernen; in den Schulen weniger Larm, Uberdruss und unniitze Miihe herrschen, dafiir
mehr Freiheit, Vergnigen und wahrhafter Fortschritt...” (Comenius 1970:7).

Verwendete Literatur

Berg, Christa. u.a. (Hrsg.) (1987): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Minchen: Beck.

Bernhard, Armin (2011): Allgemeine Padagogik. Auf praxisphilosophischer Grundlage. Baltmannsweiler: Schneider-Hohengehren.
Bernhard, Armin (1996): Der Bildungsprozess in einer Epoche der Ambivalenz. Frankfurt: Peter Lang

Bieri, Peter (2001): Das Handwerk der Freiheit. Frankfurt/M.: Fischer.

Thorsten Bohl/Werner Helsper/Heinz Gunter Holtappels/Carla Schelle (Hrsg.) (2010): Handbuch Schulentwicklung. Bad
Heilbrunn: Kinkhardt.

Bollenbeck, Georg (2007): Eine Geschichte der Kulturkritik - von J.J. Rousseau bis G. Anders. Mlinchen: C.H. Beck.
Comenius, Johann Amos (1970): GroRe Didaktik. Dusseldorf/Minchen: Helmut Kipper (vormals Georg Bondi).

Eagleton, Terry (1994): Asthetik. Die Geschichte ihrer Ideologie. Stuttgart/Weimar: Metzler.

Ehrenspeck, Yvonne (1998): Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen: Leske
+ Budrich.

Frey, Gerhard (1994): Anthropologie de Kunste. Freiburg/Minchen: Alber.

Fuchs, Max (2012): Die Kulturschule. Konzept und theoretische Grundlagen. Minchen: kopaed.

Fuchs, Max (2011): Kunst als kulturelle Praxis. Kunsttheorie und Asthetik fiir Kulturpolitik und Pddagogik. Miinchen: kopaed.
Fuchs, Max (2001): Personlichkeit und Subjektivitat. Opladen: Leske und Budrich.

Gerhardt, Volker (1999): Selbstbestimmung. Das Prinzip der Individualitat. Leipzig: Reclam.

Gohlich, Michael/Wulf, Christoph/Zirfas, Jorg (Hrsg.) (2007): Padagogische Theorien des Lernens. Weinheim/Basel: Beltz.
Holzkamp, Klaus (1993): Musikalische Lebenspraxis und schulische Musik lernen. In: Forum Kritische Psychologie 32, 67-85.
Honneth, Axel (Hg.) (1994): Pathologien des Sozialen. Die Aufgaben der Sozialphilosophie. Frankfurt a. M.: Fischer.

Jaeggi, Rahel (2005): Entfremdung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rosa, Hartmut (2013): Beschleunigung und Entfremdung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sennett, Richard (2008): Handwerk. Mlinchen: Beck.

Taylor, Charles (2009): Ein sakulares Zeitalter. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

-10 -



Anmerkungen

Vortrag beim LTTA - Kongress , Learning Through The Arts. Durch Kunst und Freude zum Lernerfolg” am 19.2.2014 in Wurzburg.

Zitieren

Gerne dirfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2015): Kunst macht Schule. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/kunst-macht-schule
(letzter Zugriff am 09.12.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-11 -


https://www.kubi-online.de/artikel/kunst-macht-schule
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

