
Veröffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Überforderung, Überforschung, Überlagerung... Versuch über die
Grenzen der Wirksamkeit kultureller Bildung
von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2014

Stichwörter:
Konjunktur Kultureller Bildung | Überforderung | Überforschung | Überlagerung
Der Preis der heutigen Konjunktur kultureller Bildung ist eine fürsorgliche Belagerung durch
unterschiedliche Akteure. Noch ist es unklar, welche Motivationen – neben den öffentlich geäußerten –
letztlich jeweils dahinter stehen. Doch könnte es sein, dass das vielfältige neue Interesse dem Arbeitsfeld
weniger zuträglich ist, als man es sich erhofft.

Neben der naheliegenden Überlegung, ob das Interesse lange genug anhält, so dass es zu einer
Stabilisierung des Feldes führt, oder ob die geschürten Hoffnungen nicht doch bald enttäuscht werden,
könnten einige weitere, eher grundsätzliche Überlegungen zu den Problemen, die die neue Konjunktur mit
sich bringt, nützlich sein. Allerdings handelt es sich um vorläufige Überlegungen, die oft spekulativ und
möglicherweise eher pessimistisch sind. Ich habe sie in drei Abschnitte aufgeteilt: Überforderung,
Überforschung, Überlagerung. Was diese – vielleicht nicht immer geschickt gewählten – Stichworte jeweils
bedeuten, erschließt sich im Text.

Überforderung

„Kultur" und „Bildung" sind im heutigen Verständnis zwei zusammengehörige Begriffe, zwei Seiten
derselben Medaille. Sinnvoll und einleuchtend ist die Aussage (so etwa bereits Adorno oder auch H. Nohl),
dass Bildung die subjektive Seite von Kultur und Kultur die objektive Seite von Bildung sei. Ist Kultur die
Gesamtheit dessen, wie der Mensch die Welt zu seiner macht und dabei gleichermaßen sich und die Welt
gestaltet, so kann man Bildung als den je subjektiven Anteil an diesem Prozess verstehen. Damit sind
zugleich wichtige (gemeinsame) Bestimmungsmomente genannt: Tätigkeit und Aktivität, der
Zusammenhang von Welt- und Selbstverhältnissen, dass Prozesshafte. Soweit, so gut.

Beide Begriffe lassen sich zudem anthropologisch begründeten: Der Mensch ist ein kulturell verfasstes
Wesen (etwa auf der Grundlage von Ernst Cassirer oder Helmut Plessner; vergleiche auch Fuchs 2008).
Bildung meint dann – verstanden als Entwicklung eines bewussten Verhältnisses zu sich, zu anderen, zur
sozialen, gegenständlichen und kulturellen Umwelt und zur Zeit (Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft) – die

- 1 -



Ausformulierung und Ausdifferenzierung einer anthropologischen Mitgift. In diesem Verständnis lassen sich
etwa Subjektbegriff (der den Akzent auf die Handlungsfähigkeit und Intentionalität des Einzelnen legt,
Fuchs 2012), der Personenbegriff (Person als reflektiertes Selbst, als Trägerin von Rechten und Pflichten,
Weigand 2004), das autonome Individuum (das im sozialen Kontext seine Individualität ausprägt, Gerhardt
2000) in ihrem gemeinsamen Kern verstehen.

So harmonisch also in einer systematischen Perspektive die beiden Begriffe Kultur und Bildung, zusammen
passen, so zeigt ein historischer Zugriff jedoch, dass ihre Entwicklungsverläufe verschieden sind und der
beschriebene enge Zusammenhang recht jung ist, nämlich nicht älter als etwa 200 Jahre.

Der Kulturbegriff hat eine lange Traditionslinie, wobei man die Geburtsstunde auf die Parallelisierung von
cultura agri und cultura animi durch Cicero festlegen kann: Es geht um die Pflege des Geistes, also um
seine Kultivierung, die in Analogie zur Landwirtschaft gesehen werden soll. Es geht also Achtsamkeit und
Planung, um Wachsen und um Schutz, es geht um einen erhofften Ertrag als Teil der Sicherung der Zukunft.
Allerdings verschwand dann der Kulturbegriff etliche Jahrhunderte aus der öffentlichen Diskussion, bis er
nach einem Zwischenspiel im 17. Jahrhundert (Thomasius, Pufendorf) schließlich in der zweiten Hälfte des
18. Jahrhunderts (wie Moses Mendelssohn sagt: zusammen mit Bildung und Aufklärung als Neuankömmling
in der deutschen Sprache) zu einem zentralen Begriff im Diskurs der Intellektuellen dieser Zeit wird. Hierbei
spielt insbesondere Herder eine wichtige Rolle, der ihn zugleich als Pluralitätsbegriff (Kulturen) verwendete,
um die verschiedenen menschlichen Lebensformen auf der Erde als gleichwertige zu erfassen. Rund um die
Jahrhundertwende 1800 wurde dann der Bezug zu den Künsten und zur Bildung hergestellt, wobei
insbesondere Schiller und sein Freund Wilhelm von Humboldt eine zentrale Rolle spielen. Bildung und Kultur
wurden bis tief ins 19. Jahrhundert dann oft synonym verwendet. (Fuchs 2008b, Bollenbeck 1994)

Ganz anders war die Geschichte des Bildungsbegriffs (aus einer Fülle von Darstellungen siehe
beispielsweise Benner/Brüggen2010, Vierhaus 1972). Der Wortbestandteil Bild in diesem Begriff war
durchaus ernst gemeint und ist aufschlussreich bei der Verwendung des Bildungsbegriffs bis in die heutigen
Tage: Es geht nämlich um das Bild Gottes (imago dei), das der Mensch gemäß der Bibel darstellt. Viele
religiöse Assoziationen sind damit verbunden, die bis heute eine Rolle spielen, etwa die creatio ex nihilo, die
Schöpfung aus dem Nichts, die für viele die aktuelle Wertigkeit von Kreativität ausmacht. Für Goethe war
Bildung der „Adelsschlag des Bürgers“, und in der Tat waren die bildungstheoretischen Überlegungen
gerade von Schiller und Humboldt aufs engste mit politischen Erwägungen und mit der neuen neuen Rolle
des Bürgers in einer sich konstituierenden bürgerlichen Gesellschaft verbunden (Liberalismus). So enthält
der – erst viel später publizierte – Text des jungen Humboldt (1999) über die „Grenzen der Wirksamkeit des
Staates“, bei dem ich mit meinem Untertitel offensichtlich eine Anleihe gemacht habe, wichtige
Bestimmungen des Bildungsbegriffs: Es geht um die wechselseitige Erschließung von Mensch und Welt, es
geht darum, dass der Mensch so viel Welt in sich aufnehme, wie er kann, es geht um die alte Idee, dass der
Mensch werde, was er ist. Und all diese Überlegungen waren eingebunden in eine politische Vision. Denn
viele Akteure teilten die Überzeugung, dass – insbesondere nach dem Jakobinerterror der Französischen
Revolution – nur eine Reform der richtige Weg einer Gesellschaftsveränderung sei, wobei diese
Gesellschaftsreform durch die Bildung des Bürgers durchgesetzt werden solle.

Genau hier liegt dann auch der entscheidende Übergang vom Aufklärungsdenken zum Denken des
Neuhumanismus, so wie es in den 1795 veröffentlichten „Briefen zur ästhetischen Erziehung“ von Friedrich

- 2 -



Schiller (1959) seine Grundlegung erfuhr. Aus der politischen Vision des Sturm- und Drang-Dichters wurde
eine (bloß) geistig-ästhetische Reform, die durch ästhetische Bildung bewirkt werden soll. Der Mensch
verwirklicht sich nicht mehr über die politische Tat, sondern er gewinnt eine (bloß noch) innere Freiheit in
einer ästhetisch verstandenen Kultur. Die kurze Liaison von Kunst, Kultur, Bildung und Politik wurde quasi
aufgebrochen und Letztere – so der deutsche Sonderweg im 19. Jahrhundert – von den ersten drei
abgespalten:

„Das Bildungsideal konzipiert… die Menschheit nur im Individuum und schmälert den Weltbezug des
Bildungssubjekts, auch wenn es vom autonomen Individuum verlangt, die Welt sich selbst einzuverwandeln.
Es geht davon aus, dass in jedem Menschen die Anlage zum idealen Menschen zu finden ist, doch
überspringt es dabei sozusagen den Citoyen wie den Wirtschaftsbürger. Mit ihm lassen sich Arbeit und
Gesellschaft nicht denken, obwohl es sich auf die Arbeitsteilung, auf die Abrichtung des Menschen zur
Nützlichkeit für den absolutistischen Maschinenstaat oder die bürgerlichen Gewerbe kritisch bezieht.“
(Bollenbeck 1994:171).

Diese Abspaltung setzte sich im 19. Jahrhundert fort und erhielt eine sprachlich fulminante, politisch aber
katastrophale Grundlegung in den „Betrachtungen eines Unpolitischen“ von Thomas Mann (1990) im
Kontext des Ersten Weltkrieges. Alle Probleme mit dem Bildungsbegriff finden sich in dieser grundlegenden
Arbeit: nicht nur die Trennung des geistigen Menschen von der Politik (Politik ist ein schmutziges Geschäft),
auch die Abwendung von dem Alltag und den alltäglichen Bemühungen um das Überleben (Wirtschaft,
Technik). Die politische Unfähigkeit des Bürgertums bekam hier höhere Weihen und eine höchstinstanzliche
Legitimation. Auch der nationalistische Größenwahn, das übersteigerte Selbstwertgefühl verbunden mit
dem Gefühl, zu kurz gekommen zu sein, die politische, schon legendäre Verspätung der deutschen Nation:
Brilliant hat Helmut Plessner (1974) eine Bilanz dieser unseligen geistesgeschichtlichen Entwicklung
gezogen.

Bis in unsere Tage finden sich solche Gedanken, etwa in Verbindung mit der Idee eines Kulturstaates, die
letztlich auf Hegel und Fichte zurückgeht und die aufs engste mit der letztlich nichtdemokratischen
Dominanz des Staates im Protestantismus verbunden ist. Die Idee eines Kulturstaates ist in dieser Form in
keinem anderen westlichen Land zu finden und löst – gerade in der demokratischen angelsächsischen
Tradition, in der die Gesellschaft eine sehr viel größere Rolle als der Staat spielt – vollständiges
Unverständnis aus.

Das Bürgertum hat heute an Bedeutung verloren. In soziologischer Hinsicht ist es die Pluralisierung der
Lebensstile, die zu seiner Bedeutungslosigkeit geführt hat. Und dort, wo es noch existiert, braucht es
offenbar nicht mehr die Medien des 19. Jahrhunderts zur Entwicklung und Stärkung einer eigenen Identität.
Und genau für diese Zwecke brauchte allerdings das Bürgertum die bis heute existierende kulturelle
Infrastruktur an Theatern, Opernhäusern, Museen etc. und ein dazugehöriges Verständnis von Kunst als
autonome Kunst (Nipperdey 1990).

Dieses religiös und politisch imprägnierte Konzept von Bildung, die über eine entsprechend verstandene
(ästhetische) Kultur entwickelt werden soll, führte allerdings nicht zu der von Humboldt beschriebenen
allseitig entwickelten Persönlichkeit, sondern letztlich zu dem Untertan der wilhelminischen Gesellschaft (so
der berühmte Roman von Heinrich Mann) und einer Gruppe sich als Geistesaristokratie verstehenden
Mandarine (Ringer 1983), die eine äußerst problematische Rolle in der Gesellschaft und speziell auch in der

- 3 -



Pädagogik gespielt hat. Die Trägerschicht war das Bildungsbürgertum, das durchaus eine gewisse
Definitions- und Deutungsmacht in der Wilhelminischen und später der Weimarer Gesellschaft hatte und
beanspruchte. Dieser enge Zusammenhang einer bestimmten Auffassung von Religion, von Innerlichkeit,
von Politikfeindschaft, von Alltagsabwehr, von Staatshuldigung: Sie wird nur mühsam überdeckt durch die
Versuche seit 200 Jahren, beide Begriffe in – ursprünglich durchaus vorhandener – emanzipatorischer
Absicht zu retten. (etwa H.-J. Heydorn 1970). Bollenbeck beschreibt den Glanz und das Elend dieses
deutschen Deutungsmuster „Bildung und Kultur“ und kommt zu dem Fazit:

„Mit der erledigten Geschichte des Deutungsmusters muss die Idee der „Bildung“ und „Kultur“ noch nicht
erledigt sein. Wer sich freilich heute auf deren emphatisch-genuinen Sinn beruft, der wirkt altzopfig und
nostalgisch. Das Konzept kann nicht gerettet werden, selbst wenn man es gegen seine
Verwendungsgeschichte aufpoliert.“ (Bollenbeck 1994:312)

Man macht sich also vielleicht das Leben unnötig schwer mit diesen beiden Begriffen, da auch im
internationalen Kontext eine pädagogisch-politische Kommunikation mit beiden Begriffen nur schwer
möglich ist: Sie sind aufgrund ihrer starken ideologischen und historischen Belastung schlichtweg nicht
übersetzbar.

Vor diesem Hintergrund war der damalige Ansatz des Bundesjugendkuratoriums, mit dem Begriff der
Lebenskompetenz einen Ersatz zu finden, durchaus einleuchtend (Münchmeier 2002). Denn möglicherweise
braucht man doch eine längere Zeit, bis der problematische geistige Hintergrund der beiden Begriffe
aufgearbeitet ist, so dass man sie wieder für die Beschreibung einer emanzipatorischen Persönlichkeits- und
Gesellschaftsentwicklung verwenden kann. Die Frage ist, ob es alternative Begriffe gibt, die Vergleichbares
leisten können.

Vielleicht steckt in der Antwort auf diese Frage der Schlüssel für die Lösung des Problems, dass das
unbewusste kollektive Gedächtnis bei „Bildung“ und „Kultur“ immer wieder zurückliegende und eigentlich
überwundene Ziele und Ambitionen mobilisiert. Man muss sehen, dass der deutsche geistige Sonderweg
eines Zusammenhangs von Kultur, Staat, Bildung, Bürger, Weltgeltung und Überlegenheit im 19.
Jahrhundert auf politischer Ebene zu einem zumindest autoritären und undemokratischen Regime nach dem
anderen geführt hat, wobei der erste Weltkrieg fast eine unvermeidbare Konsequenz war, dass schließlich
das distanzierte Verhältnis der „Geistesaristokratie“ zur ersten deutschen Demokratie bei vielen
Mandarinen der geistigen Welt legitimiert wurde durch diesen von ihnen nie aufgearbeiteten
problematischen Zusammenhang, was schließlich auch den Boden mit bereitet hat für ein barbarisches
Mörderregime. Die Geschichte der beiden Leitkategorien ist daher zumindest ambivalent zu nennen
(Bollenbeck 1994 spricht von „Glanz und Elend“). Nötig sind daher Begrifflichkeiten, die weniger
ambitioniert daherkommen, die zwar die Entwicklung der Persönlichkeit durch ästhetische Praxis erfassen,
ohne in totalitäre Weltverbesserungs- oder sogar -machtideologien abzugleiten. Notwendig wäre daher
auch, sich sehr viel intensiver mit historischen und theoretischen Fragen in diesen Kontext zu befassen.
Damit komme ich zu dem zweiten Teil.

Überforschung

Es ist mir bislang noch kein besserer Begriff für die Bezeichnung des Phänomens eingefallen, dass mit der
derzeitigen Konjunktur kultureller Bildung auch eine erhebliche Konjunktur ihrer Erforschung einhergeht.

- 4 -



Nun ist Forschung natürlich nichts Schlechtes, sie ist sogar wesentlich für die Verwissenschaftlichung und
Professionalisierung eines Feldes. Allerdings ist Forschung per se auch nichts uneingeschränkt Positives, sie
ist kein Wert an sich. Man erinnere sich, dass auch die schrecklichsten Möglichkeiten, sich und die Welt zu
zerstören, auf Forschung beruhen. Es ist also stets nach Interessen, Zielen, Methoden, Akteuren,
Auftraggebern, Ergebnissen und ihrer Nutzung zu fragen. So ist zu fragen, was erforscht wird – und was die
Forschung nicht erfasst. Versuchen wir eine erste vorläufige Annäherung.

Über Interessen, über die Frage von Macht, Einfluss und Deutungsrecht wird zurzeit im aufblühenden
Forschungskontext überhaupt nicht gesprochen: Die derzeitige Forschungseuphorie ist zumindest politisch
blind. Sie will bestenfalls eine Dienstleistungsfunktion für Auftraggeber erfüllen und stellt sich ohne weiteres
Nachdenken in den Kontext einer „evidenzbasierten Politik“. Politik, so ist zu erinnern, heißt Steuerung, so
dass die derzeitige Forschung eine Form von Politikunterstützung ist, ohne sich dies freilich einzugestehen
und zu reflektieren. Dies darf man durchaus technokratisch nennen. Als „evidenzbasiert“ wird jedoch nicht
jede Form von Forschung bewertet. So fallen die oben angesprochenen Fragestellungen einer historischen
und theoretischen Forschung fast völlig unter den Tisch: Es besteht offensichtlich kein Interesse an der
Analyse von Herkunft und Tragweite der Grundbegriffe, zumindest werden solche Forschungen in den nun
aufgelegten Forschungsprogrammen nicht unterstützt. Im Hinblick auf die Forschungsmethoden wird das
Spektrum nämlich erheblich eingeschränkt auf erfahrungswissenschaftliche Methoden, wobei auch hier
quantitative empirische Methoden eindeutig den Vorrang vor qualitativen Methoden haben. Das
Grundproblem besteht hierbei darin, dass bekanntlich der Forschungsgegenstand durch die zur Verfügung
stehenden und angewandten Methoden konstituiert wird: „Bildung“ ist das, was durch die angewandten
Methoden gemessen werden kann. Eine inzwischen angewachsene Diskussion rund um die
Methodenprobleme bei PISA zeigt dies. Die Auswahl der Methoden wird jedoch von den Auftraggebern in
den Ausschreibungen festgelegt. Die Forschungslandschaft ist also erneut politisch blind, da auch dies
kaum diskutiert, sondern als gesetzt hingenommen wird.

Halten wir fest: Forschung ist nicht wertfrei. Sie ist dies erst recht dann nicht, wenn sie sich als Teil einer
Evidenzbasiertheit von Politik versteht, wobei sie lediglich eine Zulieferungsfunktion an Instanzen hat, die
dann die Verwertung und Anwendung für die Steuerung eines Feldes nach Zielen übernehmen, die nicht
immer klar sind, in jedem Fall jedoch nicht mit und in der Forschung diskutiert wurden.

Zur Handlungslogik der derzeitigen Forschung gehört auch, dass recht pauschal über kulturelle oder – lieber
noch – über ästhetische Bildung verhandelt wird. Schon der Übergang in der Begrifflichkeit ist nicht
unwichtig, denn die Reflexionsbemühungen um kulturelle Bildung in den letzten Jahrzehnten und die damit
verbundenen Praxis haben seit den 1970er Jahren im Rahmen einer neu konstituierten Kulturpädagogik die
politische und gesellschaftliche Dimension der ästhetischen Praxis stets mitgedacht. Dies auszuklammern
zu Gunsten einer (bloß noch) „ästhetischen Bildung“ bedeutet, sich kategorial der Notwendigkeit zu
entheben, die komplizierte und problematische Wirkungsgeschichte der Begrifflichkeiten und des
Praxisfeldes überhaupt erst in den Blick zu nehmen.

Zudem ist eine gewisse Undifferenziertheit festzustellen. Viele der Forscher kommen aus dem schulischen
Kontext und haben den Unterschied der Kontexte schulisch/außerschulisch nicht im Blick. Es geht nur um
eine ästhetische Praxis ohne Berücksichtigung der institutionellen Rahmung. Damit wird zum einen der
Schleiermachersche Grundsatz, dass die Verhältnisse erziehen, ignoriert, es wird zudem automatisch die

- 5 -



dominierende Schulperspektive auf jede ästhetische Praxis innerhalb und außerhalb der Schule angewandt.
Die Schule ist jedoch – anders als Jugendarbeit – in Deutschland ganz selbstverständlich fest in der Hand
des Staates, so dass hier klammheimlich das etablierte staatliche Steuerungsmodell auch auf einen bislang
staatsfernen Bereich übertragen wird. In anderen mitteleuropäischen Ländern ist es nicht immer der Staat,
der in den Steuerungsgremien der Schule mitwirkt, sondern oft genug gesellschaftliche Organisationen. Da
sich dies jedoch kaum in Zukunft ändern lassen wird, ist es umso wichtiger, Bildungs- und
Erziehungsbereiche zu haben, in denen andere Steuerungsideen praktiziert werden. So ist es im Bereich der
Jugendhilfe sogar ausdrücklich erwünscht, dass es Träger mit unterschiedlichen weltanschaulichen
Überzeugungen gibt, damit die Jugendlichen ihre eigene Wahl treffen können (Prinzip Freiwilligkeit). Zudem
spielen Partizipation und demokratisches Handeln, Subjektorientierung, Lebensweltorientierung,
Stärkenorientierung etc. eine ganz andere Rolle, als dies im System Schule möglich ist. All dies hat
entscheidenden Einfluss auf das Verständnis von Pädagogik, wobei es nicht um Kategorie schlechter/besser
geht, sondern um die Verschiedenheit des pädagogischen Umgangs.

Die Konzentration auf die unmittelbaren personalen Wirkungen einer ästhetischen Praxis – so relevant dies
auch ist – blendet zudem eine wichtige Facette aus, die während der letzten Konjunktur kultureller Bildung
in den 1970er Jahren eine wichtige Rolle gespielt hat: Kulturelle Bildung war seinerzeit so stark im Rahmen
einer neuen Kulturpolitik (als Gesellschaftspolitik) betont worden, dass diese geradezu als kulturelle
Bildungspolitik verstanden werden konnte. Ein hochinteressantes Faktum ist dabei, dass im Kontext der
konzeptionellen Fundierung dieses Ansatzes (etwa bei Hermann Glaser) Schiller mit seinen Briefen zur
ästhetischen Erziehung eine entscheidende Rolle gespielt. Es ging offensichtlich darum, den
humanistischen Kern eines durch die Geschichte diskreditierten Ansatzes wiederzugewinnen. Ein
erfahrungswissenschaftlicher Ansatz, der die theoretische und historische Dimension der aktuellen
Konzepte vernachlässigt, kann eine solche Fragestellung erst gar nicht in den Blick nehmen.

Überlagerung

Spätestens seit P. Watzlawik wissen wir, dass man nicht nicht kommunizieren kann. Dies gilt auch für das
politische Handeln: Auch das Ignorieren der politischen Dimension ist letztlich Politik, wie es insbesondere
das Schicksal der Geistesaristokratie im letzten und vorletzten Jahrhundert gezeigt hat. Aus diesem Grunde
waren die „Betrachtungen eines Unpolitischen“ von Thomas Mann ein ungemein wirksames politisches
Buch, gerade weil dieses die Abkehr von der Politik propagiert hat. Dies gilt natürlich auch für die
unpolitisch daherkommende heutige neue Forschungswelle. Leider hat auch das existierende Praxisfeld
bestimmte Denkfiguren leichtfertig übernommen, die durchaus problematisch sind. Eine dieser
problematischen Formulierungen ist etwa die Rede von einer „Vermessung des Feldes“, denn spätestens
nach dem schönen Buch von D. Kehlmann weiß man, dass es durchaus gravierende Unterschiede zwischen
verschiedenen Formen einer „Vermessung“ gibt. Eigentlich sollte uns Alexander von Humboldt näher
stehen als Gauß, weil Ersterer seine Welterfassung durch sinnliches Erleben, durch eine zumindest eine
aisthetische Praxis versucht hat.

Geht man davon aus, dass tatsächlich das primäre Ziel aller Aktivitäten rund um kulturelle Bildung darin
besteht, zu einer guten Entwicklung der Persönlichkeit beizutragen, so stellt dies einen nicht frei davon,
andere Wirkungserwartungen zumindest in den Blick zu nehmen und insgesamt die derzeitige Konjunktur
kultureller Bildung auch als Spiel um Macht und Einfluss, um Drittmittel, um das Deutungsrecht, um den

- 6 -



Gewinn öffentlicher Aufmerksamkeit zu sehen. Zudem muss zumindest die Frage gestellt werden, inwieweit
die für das System Schule festgestellten gesellschaftlichen Funktionserwartungen (Legitimation,
Selektion/Allokation, Sozialisation und Enkulturation) auch für kulturelle Bildungsprozesse gelten. Im
Moment kann man den Eindruck einer gewissen Einengung der Forschungsperspektiven nicht völlig
abweisen.

Wieso wollen wir zudem diese lebendige sinnliche Praxis ausschließlich in das Prokrustes-Bett einer
Methode zwingen, die nur begrenzt dafür geeignet ist? Wo ist die politische Sensibilität früherer Jahre
geblieben, als „Emanzipation“ noch ein Leitbegriff war? Wieso ordnen wir uns brav in die Reihe von bloßen
Dienstleistern für Zwecke ein, die wir nicht selbst definiert haben? Wieso machen wir das Spiel der
Vermessung mit, obwohl wir spätestens seit Foucault wissen (könnten), wie durch solche
Vermessungsverfahren „Normalität“ produziert wird, die letztlich menschenfeindlich ist? Im BKJ-Kontext
haben wir in früheren Jahren einmal beschlossen, kulturelle Bildung als soziale und zum Teil politische
Bildung zu verstehen. Dies wurde vor dem Hintergrund einer durchaus problematischen Geschichte der
musischen Bildung formuliert. Gerade die „autonome“ Kunst war im 19. Jahrhundert ein politisch
hochwirksames Feld im Rahmen des deutschen geistigen Sonderweges, der immer seine Probleme mit den
demokratischen Verhältnissen hatte. Es ging immer nur um eine Freiheit im Geistigen, es ging um
Innerlichkeit, es ging um eine Freiheit der Kunst anstelle einer (zu erkämpfenden) politischen Freiheit.
Wieso lassen wir es zu, dass durch ein Zurückdrängung theoretischer und historischer Forschungen
zugunsten einer offensichtlich brauchbareren „evidenzorientierten“ Forschung diese Zusammenhänge
vergessen werden (sollen)?

Verwendete Literatur
Benner, Dietrich/Brüggen, Friedemann (2010): Bildsamkeit/Bildung. In: Benner, Dietrich/Oelkers, Jürgen (Hg.)(2010): Historisches
Wörterbuch der Pädagogik. Weinheim/Basel: Beltz.
Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters. Frankfurt/M.: Insel.
Fuchs, Max (2008a): Kulturelle Bildung. Grundlagen – Praxis – Politik. München: kopaed.
Fuchs, Max (2008b): Kultur macht Sinn. Wiesbaden: VS.
Fuchs, Max (2012): Kultur und Subjekt. Bildungsprozesse zwischen Emanzipation und Anpassung. München: kopaed.
Fuchs, Max (2013): Pädagogik und Moderne. München: Utz.
Gerhardt, Volker (2000): Individualität. Das Element der Welt. München: C. H. Beck.
Heydorn, Hans-Joachim (1970): Über den Widerspruch von Bildung und Herrschaft. Frankfurt/M.: Syndikat.
Humboldt, Wilhelm von (1999): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen (1792). In:
Sämtliche Werke, Bd. 1 (Hg.: Stahl, Wolfgang), o. O.: Mundus.
Mann, Thomas (1990): Betrachtungen eines Unpolitischen. In: Gesammelte Werke, Bd. 4, Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Münchmeier, Richard u.a (Hg.) (2002): Bildung und Lebenskompetenz. Opladen: Leske und Budrich.
Naumann, Michael (2006): „Bildung“ – eine deutsche Utopie. In: Fatke, Reinhard/Merkens, Hans (2006) (Hg.): Bildung über die
Lebenszeit. Wiesbaden: VS.
Nipperdey, Thomas (1990): Deutsche Geschichte 1800-1918. 3 Bände. München: Beck.
Plessner, Helmuth (1974): Die verspätete Nation. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Ringer, Fritz K. (1983): Die Gelehrten. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Schiller, Friedrich (1959): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. In: Fricke, Gerhard/Göpfert,
Herbert G. (Hrsg.): Sämtliche Werke. Bd.5: Theoretische Schriften (570-669). München: Hanser.
Vierhaus, Rudolf (1972): Bildung. In: Brunner, Otto. u. a. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart: Klett-Cotta.
Weigand, Gabriele (2004): Schule der Person. Würzburg: Ergon.

- 7 -



Zitieren
Gerne dürfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhängend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2014): Überforderung, Überforschung, Überlagerung... Versuch über die Grenzen der Wirksamkeit kultureller Bildung. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/ueberforderung-ueberforschung-ueberlagerung-versuch-ueber-grenzen-wirksamkeit-kultureller
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veröffentlichen
Dieser Text – also ausgenommen sind Bilder und Grafiken – wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veröffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

- 8 -

https://www.kubi-online.de/artikel/ueberforderung-ueberforschung-ueberlagerung-versuch-ueber-grenzen-wirksamkeit-kultureller
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

