ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Uberforderung, Uberforschung, Uberlagerung... Versuch liber die
Grenzen der Wirksamkeit kultureller Bildung

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2014

Stichworter:

Konjunktur Kultureller Bildung | Uberforderung | Uberforschung | Uberlagerung

Der Preis der heutigen Konjunktur kultureller Bildung ist eine firsorgliche Belagerung durch
unterschiedliche Akteure. Noch ist es unklar, welche Motivationen - neben den 6ffentlich geauRerten -
letztlich jeweils dahinter stehen. Doch kdnnte es sein, dass das vielfaltige neue Interesse dem Arbeitsfeld
weniger zutraglich ist, als man es sich erhofft.

Neben der naheliegenden Uberlegung, ob das Interesse lange genug anhélt, so dass es zu einer
Stabilisierung des Feldes fuhrt, oder ob die geschirten Hoffnungen nicht doch bald enttauscht werden,
kdnnten einige weitere, eher grundsatzliche Uberlegungen zu den Problemen, die die neue Konjunktur mit
sich bringt, nutzlich sein. Allerdings handelt es sich um vorlaufige Uberlegungen, die oft spekulativ und
maéglicherweise eher pessimistisch sind. Ich habe sie in drei Abschnitte aufgeteilt: Uberforderung,
Uberforschung, Uberlagerung. Was diese - vielleicht nicht immer geschickt gewahlten - Stichworte jeweils
bedeuten, erschlieSt sich im Text.

Uberforderung

»Kultur" und ,Bildung" sind im heutigen Verstandnis zwei zusammengehdérige Begriffe, zwei Seiten
derselben Medaille. Sinnvoll und einleuchtend ist die Aussage (so etwa bereits Adorno oder auch H. Nohl),
dass Bildung die subjektive Seite von Kultur und Kultur die objektive Seite von Bildung sei. Ist Kultur die
Gesamtheit dessen, wie der Mensch die Welt zu seiner macht und dabei gleichermafSen sich und die Welt
gestaltet, so kann man Bildung als den je subjektiven Anteil an diesem Prozess verstehen. Damit sind
zugleich wichtige (gemeinsame) Bestimmungsmomente genannt: Tatigkeit und Aktivitat, der
Zusammenhang von Welt- und Selbstverhaltnissen, dass Prozesshafte. Soweit, so gut.

Beide Begriffe lassen sich zudem anthropologisch begriindeten: Der Mensch ist ein kulturell verfasstes
Wesen (etwa auf der Grundlage von Ernst Cassirer oder Helmut Plessner; vergleiche auch Fuchs 2008).
Bildung meint dann - verstanden als Entwicklung eines bewussten Verhaltnisses zu sich, zu anderen, zur
sozialen, gegenstandlichen und kulturellen Umwelt und zur Zeit (Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft) - die



Ausformulierung und Ausdifferenzierung einer anthropologischen Mitgift. In diesem Verstandnis lassen sich
etwa Subjektbegriff (der den Akzent auf die Handlungsfahigkeit und Intentionalitat des Einzelnen legt,
Fuchs 2012), der Personenbegriff (Person als reflektiertes Selbst, als Tragerin von Rechten und Pflichten,
Weigand 2004), das autonome Individuum (das im sozialen Kontext seine Individualitat auspragt, Gerhardt
2000) in ihrem gemeinsamen Kern verstehen.

So harmonisch also in einer systematischen Perspektive die beiden Begriffe Kultur und Bildung, zusammen
passen, so zeigt ein historischer Zugriff jedoch, dass ihre Entwicklungsverlaufe verschieden sind und der
beschriebene enge Zusammenhang recht jung ist, namlich nicht alter als etwa 200 Jahre.

Der Kulturbegriff hat eine lange Traditionslinie, wobei man die Geburtsstunde auf die Parallelisierung von
cultura agri und cultura animi durch Cicero festlegen kann: Es geht um die Pflege des Geistes, also um
seine Kultivierung, die in Analogie zur Landwirtschaft gesehen werden soll. Es geht also Achtsamkeit und
Planung, um Wachsen und um Schutz, es geht um einen erhofften Ertrag als Teil der Sicherung der Zukunft.
Allerdings verschwand dann der Kulturbegriff etliche Jahrhunderte aus der 6ffentlichen Diskussion, bis er
nach einem Zwischenspiel im 17. Jahrhundert (Thomasius, Pufendorf) schlief8lich in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts (wie Moses Mendelssohn sagt: zusammen mit Bildung und Aufklarung als Neuankémmling
in der deutschen Sprache) zu einem zentralen Begriff im Diskurs der Intellektuellen dieser Zeit wird. Hierbei
spielt insbesondere Herder eine wichtige Rolle, der ihn zugleich als Pluralitatsbegriff (Kulturen) verwendete,
um die verschiedenen menschlichen Lebensformen auf der Erde als gleichwertige zu erfassen. Rund um die
Jahrhundertwende 1800 wurde dann der Bezug zu den Kunsten und zur Bildung hergestellt, wobei
insbesondere Schiller und sein Freund Wilhelm von Humboldt eine zentrale Rolle spielen. Bildung und Kultur
wurden bis tief ins 19. Jahrhundert dann oft synonym verwendet. (Fuchs 2008b, Bollenbeck 1994)

Ganz anders war die Geschichte des Bildungsbegriffs (aus einer Fllle von Darstellungen siehe
beispielsweise Benner/Briiggen2010, Vierhaus 1972). Der Wortbestandteil Bild in diesem Begriff war
durchaus ernst gemeint und ist aufschlussreich bei der Verwendung des Bildungsbegriffs bis in die heutigen
Tage: Es geht namlich um das Bild Gottes (imago dei), das der Mensch gemafl der Bibel darstellt. Viele
religidse Assoziationen sind damit verbunden, die bis heute eine Rolle spielen, etwa die creatio ex nihilo, die
Schoépfung aus dem Nichts, die fur viele die aktuelle Wertigkeit von Kreativitat ausmacht. Fir Goethe war
Bildung der , Adelsschlag des Biirgers“, und in der Tat waren die bildungstheoretischen Uberlegungen
gerade von Schiller und Humboldt aufs engste mit politischen Erwagungen und mit der neuen neuen Rolle
des Burgers in einer sich konstituierenden blrgerlichen Gesellschaft verbunden (Liberalismus). So enthalt
der - erst viel spater publizierte - Text des jungen Humboldt (1999) Uber die ,,Grenzen der Wirksamkeit des
Staates”, bei dem ich mit meinem Untertitel offensichtlich eine Anleihe gemacht habe, wichtige
Bestimmungen des Bildungsbegriffs: Es geht um die wechselseitige ErschlieBung von Mensch und Welt, es
geht darum, dass der Mensch so viel Welt in sich aufnehme, wie er kann, es geht um die alte Idee, dass der
Mensch werde, was er ist. Und all diese Uberlegungen waren eingebunden in eine politische Vision. Denn
viele Akteure teilten die Uberzeugung, dass - insbesondere nach dem Jakobinerterror der Franzésischen
Revolution - nur eine Reform der richtige Weg einer Gesellschaftsveranderung sei, wobei diese
Gesellschaftsreform durch die Bildung des Blrgers durchgesetzt werden solle.

Genau hier liegt dann auch der entscheidende Ubergang vom Aufklarungsdenken zum Denken des
Neuhumanismus, so wie es in den 1795 verdéffentlichten ,Briefen zur asthetischen Erziehung” von Friedrich



Schiller (1959) seine Grundlegung erfuhr. Aus der politischen Vision des Sturm- und Drang-Dichters wurde
eine (bloR) geistig-asthetische Reform, die durch asthetische Bildung bewirkt werden soll. Der Mensch
verwirklicht sich nicht mehr Uber die politische Tat, sondern er gewinnt eine (blo8 noch) innere Freiheit in
einer asthetisch verstandenen Kultur. Die kurze Liaison von Kunst, Kultur, Bildung und Politik wurde quasi
aufgebrochen und Letztere - so der deutsche Sonderweg im 19. Jahrhundert - von den ersten drei
abgespalten:

»Das Bildungsideal konzipiert... die Menschheit nur im Individuum und schmalert den Weltbezug des
Bildungssubjekts, auch wenn es vom autonomen Individuum verlangt, die Welt sich selbst einzuverwandeln.
Es geht davon aus, dass in jedem Menschen die Anlage zum idealen Menschen zu finden ist, doch
Uberspringt es dabei sozusagen den Citoyen wie den Wirtschaftsblrger. Mit ihm lassen sich Arbeit und
Gesellschaft nicht denken, obwohl es sich auf die Arbeitsteilung, auf die Abrichtung des Menschen zur
Nutzlichkeit fir den absolutistischen Maschinenstaat oder die birgerlichen Gewerbe kritisch bezieht.”
(Bollenbeck 1994:171).

Diese Abspaltung setzte sich im 19. Jahrhundert fort und erhielt eine sprachlich fulminante, politisch aber
katastrophale Grundlegung in den ,,Betrachtungen eines Unpolitischen” von Thomas Mann (1990) im
Kontext des Ersten Weltkrieges. Alle Probleme mit dem Bildungsbegriff finden sich in dieser grundlegenden
Arbeit: nicht nur die Trennung des geistigen Menschen von der Politik (Politik ist ein schmutziges Geschaft),
auch die Abwendung von dem Alltag und den alltdglichen Bemiihungen um das Uberleben (Wirtschaft,
Technik). Die politische Unfahigkeit des Burgertums bekam hier hdhere Weihen und eine hdchstinstanzliche
Legitimation. Auch der nationalistische GroBenwahn, das Ubersteigerte Selbstwertgefuhl verbunden mit
dem Gefuhl, zu kurz gekommen zu sein, die politische, schon legendare Verspatung der deutschen Nation:
Brilliant hat Helmut Plessner (1974) eine Bilanz dieser unseligen geistesgeschichtlichen Entwicklung
gezogen.

Bis in unsere Tage finden sich solche Gedanken, etwa in Verbindung mit der Idee eines Kulturstaates, die
letztlich auf Hegel und Fichte zurlickgeht und die aufs engste mit der letztlich nichtdemokratischen
Dominanz des Staates im Protestantismus verbunden ist. Die Idee eines Kulturstaates ist in dieser Form in
keinem anderen westlichen Land zu finden und 16st - gerade in der demokratischen angelsachsischen
Tradition, in der die Gesellschaft eine sehr viel grofSere Rolle als der Staat spielt - vollstandiges
Unverstandnis aus.

Das Burgertum hat heute an Bedeutung verloren. In soziologischer Hinsicht ist es die Pluralisierung der
Lebensstile, die zu seiner Bedeutungslosigkeit gefihrt hat. Und dort, wo es noch existiert, braucht es
offenbar nicht mehr die Medien des 19. Jahrhunderts zur Entwicklung und Starkung einer eigenen ldentitat.
Und genau fur diese Zwecke brauchte allerdings das Birgertum die bis heute existierende kulturelle
Infrastruktur an Theatern, Opernhausern, Museen etc. und ein dazugehériges Verstandnis von Kunst als
autonome Kunst (Nipperdey 1990).

Dieses religidos und politisch impragnierte Konzept von Bildung, die Uber eine entsprechend verstandene
(dsthetische) Kultur entwickelt werden soll, fuhrte allerdings nicht zu der von Humboldt beschriebenen
allseitig entwickelten Persénlichkeit, sondern letztlich zu dem Untertan der wilhelminischen Gesellschaft (so
der berthmte Roman von Heinrich Mann) und einer Gruppe sich als Geistesaristokratie verstehenden
Mandarine (Ringer 1983), die eine aulerst problematische Rolle in der Gesellschaft und speziell auch in der



Padagogik gespielt hat. Die Tragerschicht war das Bildungsbirgertum, das durchaus eine gewisse
Definitions- und Deutungsmacht in der Wilhelminischen und spater der Weimarer Gesellschaft hatte und
beanspruchte. Dieser enge Zusammenhang einer bestimmten Auffassung von Religion, von Innerlichkeit,
von Politikfeindschaft, von Alltagsabwehr, von Staatshuldigung: Sie wird nur mthsam Uberdeckt durch die
Versuche seit 200 Jahren, beide Begriffe in - urspringlich durchaus vorhandener - emanzipatorischer
Absicht zu retten. (etwa H.-J. Heydorn 1970). Bollenbeck beschreibt den Glanz und das Elend dieses
deutschen Deutungsmuster ,Bildung und Kultur” und kommt zu dem Fazit:

»Mit der erledigten Geschichte des Deutungsmusters muss die Idee der ,,Bildung” und , Kultur”“ noch nicht
erledigt sein. Wer sich freilich heute auf deren emphatisch-genuinen Sinn beruft, der wirkt altzopfig und
nostalgisch. Das Konzept kann nicht gerettet werden, selbst wenn man es gegen seine
Verwendungsgeschichte aufpoliert.” (Bollenbeck 1994:312)

Man macht sich also vielleicht das Leben unnétig schwer mit diesen beiden Begriffen, da auch im
internationalen Kontext eine padagogisch-politische Kommunikation mit beiden Begriffen nur schwer
moglich ist: Sie sind aufgrund ihrer starken ideologischen und historischen Belastung schlichtweg nicht
Ubersetzbar.

Vor diesem Hintergrund war der damalige Ansatz des Bundesjugendkuratoriums, mit dem Begriff der
Lebenskompetenz einen Ersatz zu finden, durchaus einleuchtend (Minchmeier 2002). Denn méglicherweise
braucht man doch eine langere Zeit, bis der problematische geistige Hintergrund der beiden Begriffe
aufgearbeitet ist, so dass man sie wieder fur die Beschreibung einer emanzipatorischen Persdnlichkeits- und
Gesellschaftsentwicklung verwenden kann. Die Frage ist, ob es alternative Begriffe gibt, die Vergleichbares
leisten kdénnen.

Vielleicht steckt in der Antwort auf diese Frage der Schlissel fur die L6sung des Problems, dass das
unbewusste kollektive Gedachtnis bei ,Bildung” und ,,Kultur” immer wieder zurickliegende und eigentlich
uberwundene Ziele und Ambitionen mobilisiert. Man muss sehen, dass der deutsche geistige Sonderweg
eines Zusammenhangs von Kultur, Staat, Bildung, Blirger, Weltgeltung und Uberlegenheit im 19.
Jahrhundert auf politischer Ebene zu einem zumindest autoritaren und undemokratischen Regime nach dem
anderen geflhrt hat, wobei der erste Weltkrieg fast eine unvermeidbare Konsequenz war, dass schliellich
das distanzierte Verhaltnis der ,,Geistesaristokratie” zur ersten deutschen Demokratie bei vielen
Mandarinen der geistigen Welt legitimiert wurde durch diesen von ihnen nie aufgearbeiteten
problematischen Zusammenhang, was schlielSlich auch den Boden mit bereitet hat fir ein barbarisches
Moérderregime. Die Geschichte der beiden Leitkategorien ist daher zumindest ambivalent zu nennen
(Bollenbeck 1994 spricht von ,Glanz und Elend”). Nétig sind daher Begrifflichkeiten, die weniger
ambitioniert daherkommen, die zwar die Entwicklung der Persdnlichkeit durch asthetische Praxis erfassen,
ohne in totalitare Weltverbesserungs- oder sogar -machtideologien abzugleiten. Notwendig ware daher
auch, sich sehr viel intensiver mit historischen und theoretischen Fragen in diesen Kontext zu befassen.
Damit komme ich zu dem zweiten Teil.

Uberforschung

Es ist mir bislang noch kein besserer Begriff fir die Bezeichnung des Phanomens eingefallen, dass mit der
derzeitigen Konjunktur kultureller Bildung auch eine erhebliche Konjunktur ihrer Erforschung einhergeht.



Nun ist Forschung naturlich nichts Schlechtes, sie ist sogar wesentlich flr die Verwissenschaftlichung und
Professionalisierung eines Feldes. Allerdings ist Forschung per se auch nichts uneingeschrankt Positives, sie
ist kein Wert an sich. Man erinnere sich, dass auch die schrecklichsten Mdglichkeiten, sich und die Welt zu
zerstoren, auf Forschung beruhen. Es ist also stets nach Interessen, Zielen, Methoden, Akteuren,
Auftraggebern, Ergebnissen und ihrer Nutzung zu fragen. So ist zu fragen, was erforscht wird - und was die
Forschung nicht erfasst. Versuchen wir eine erste vorlaufige Annaherung.

Uber Interessen, iber die Frage von Macht, Einfluss und Deutungsrecht wird zurzeit im aufbliihenden
Forschungskontext Gberhaupt nicht gesprochen: Die derzeitige Forschungseuphorie ist zumindest politisch
blind. Sie will bestenfalls eine Dienstleistungsfunktion fur Auftraggeber erfullen und stellt sich ohne weiteres
Nachdenken in den Kontext einer , evidenzbasierten Politik”. Politik, so ist zu erinnern, heiflt Steuerung, so
dass die derzeitige Forschung eine Form von Politikunterstitzung ist, ohne sich dies freilich einzugestehen
und zu reflektieren. Dies darf man durchaus technokratisch nennen. Als ,,evidenzbasiert” wird jedoch nicht
jede Form von Forschung bewertet. So fallen die oben angesprochenen Fragestellungen einer historischen
und theoretischen Forschung fast vollig unter den Tisch: Es besteht offensichtlich kein Interesse an der
Analyse von Herkunft und Tragweite der Grundbegriffe, zumindest werden solche Forschungen in den nun
aufgelegten Forschungsprogrammen nicht unterstatzt. Im Hinblick auf die Forschungsmethoden wird das
Spektrum namlich erheblich eingeschrankt auf erfahrungswissenschaftliche Methoden, wobei auch hier
quantitative empirische Methoden eindeutig den Vorrang vor qualitativen Methoden haben. Das
Grundproblem besteht hierbei darin, dass bekanntlich der Forschungsgegenstand durch die zur Verfligung
stehenden und angewandten Methoden konstituiert wird: , Bildung” ist das, was durch die angewandten
Methoden gemessen werden kann. Eine inzwischen angewachsene Diskussion rund um die
Methodenprobleme bei PISA zeigt dies. Die Auswahl der Methoden wird jedoch von den Auftraggebern in
den Ausschreibungen festgelegt. Die Forschungslandschaft ist also erneut politisch blind, da auch dies
kaum diskutiert, sondern als gesetzt hingenommen wird.

Halten wir fest: Forschung ist nicht wertfrei. Sie ist dies erst recht dann nicht, wenn sie sich als Teil einer
Evidenzbasiertheit von Politik versteht, wobei sie lediglich eine Zulieferungsfunktion an Instanzen hat, die
dann die Verwertung und Anwendung flr die Steuerung eines Feldes nach Zielen iUbernehmen, die nicht
immer klar sind, in jedem Fall jedoch nicht mit und in der Forschung diskutiert wurden.

Zur Handlungslogik der derzeitigen Forschung gehért auch, dass recht pauschal Gber kulturelle oder - lieber
noch - Uber &sthetische Bildung verhandelt wird. Schon der Ubergang in der Begrifflichkeit ist nicht
unwichtig, denn die Reflexionsbemihungen um kulturelle Bildung in den letzten Jahrzehnten und die damit
verbundenen Praxis haben seit den 1970er Jahren im Rahmen einer neu konstituierten Kulturpadagogik die
politische und gesellschaftliche Dimension der asthetischen Praxis stets mitgedacht. Dies auszuklammern
zu Gunsten einer (blo noch) , asthetischen Bildung” bedeutet, sich kategorial der Notwendigkeit zu
entheben, die komplizierte und problematische Wirkungsgeschichte der Begrifflichkeiten und des
Praxisfeldes Uberhaupt erst in den Blick zu nehmen.

Zudem ist eine gewisse Undifferenziertheit festzustellen. Viele der Forscher kommen aus dem schulischen
Kontext und haben den Unterschied der Kontexte schulisch/auBerschulisch nicht im Blick. Es geht nur um
eine asthetische Praxis ohne Berlcksichtigung der institutionellen Rahmung. Damit wird zum einen der
Schleiermachersche Grundsatz, dass die Verhaltnisse erziehen, ignoriert, es wird zudem automatisch die



dominierende Schulperspektive auf jede asthetische Praxis innerhalb und auBerhalb der Schule angewandt.
Die Schule ist jedoch - anders als Jugendarbeit - in Deutschland ganz selbstverstandlich fest in der Hand
des Staates, so dass hier klammheimlich das etablierte staatliche Steuerungsmodell auch auf einen bislang
staatsfernen Bereich Ubertragen wird. In anderen mitteleuropaischen Landern ist es nicht immer der Staat,
der in den Steuerungsgremien der Schule mitwirkt, sondern oft genug gesellschaftliche Organisationen. Da
sich dies jedoch kaum in Zukunft andern lassen wird, ist es umso wichtiger, Bildungs- und
Erziehungsbereiche zu haben, in denen andere Steuerungsideen praktiziert werden. So ist es im Bereich der
Jugendhilfe sogar ausdricklich erwinscht, dass es Trager mit unterschiedlichen weltanschaulichen
Uberzeugungen gibt, damit die Jugendlichen ihre eigene Wahl treffen kénnen (Prinzip Freiwilligkeit). Zudem
spielen Partizipation und demokratisches Handeln, Subjektorientierung, Lebensweltorientierung,
Starkenorientierung etc. eine ganz andere Rolle, als dies im System Schule mdglich ist. All dies hat
entscheidenden Einfluss auf das Verstandnis von Padagogik, wobei es nicht um Kategorie schlechter/besser
geht, sondern um die Verschiedenheit des padagogischen Umgangs.

Die Konzentration auf die unmittelbaren personalen Wirkungen einer asthetischen Praxis - so relevant dies
auch ist - blendet zudem eine wichtige Facette aus, die wahrend der letzten Konjunktur kultureller Bildung
in den 1970er Jahren eine wichtige Rolle gespielt hat: Kulturelle Bildung war seinerzeit so stark im Rahmen
einer neuen Kulturpolitik (als Gesellschaftspolitik) betont worden, dass diese geradezu als kulturelle
Bildungspolitik verstanden werden konnte. Ein hochinteressantes Faktum ist dabei, dass im Kontext der
konzeptionellen Fundierung dieses Ansatzes (etwa bei Hermann Glaser) Schiller mit seinen Briefen zur
asthetischen Erziehung eine entscheidende Rolle gespielt. Es ging offensichtlich darum, den
humanistischen Kern eines durch die Geschichte diskreditierten Ansatzes wiederzugewinnen. Ein
erfahrungswissenschaftlicher Ansatz, der die theoretische und historische Dimension der aktuellen
Konzepte vernachlassigt, kann eine solche Fragestellung erst gar nicht in den Blick nehmen.

Uberlagerung

Spatestens seit P. Watzlawik wissen wir, dass man nicht nicht kommunizieren kann. Dies gilt auch fur das
politische Handeln: Auch das Ignorieren der politischen Dimension ist letztlich Politik, wie es insbesondere
das Schicksal der Geistesaristokratie im letzten und vorletzten Jahrhundert gezeigt hat. Aus diesem Grunde
waren die , Betrachtungen eines Unpolitischen” von Thomas Mann ein ungemein wirksames politisches
Buch, gerade weil dieses die Abkehr von der Politik propagiert hat. Dies gilt nattrlich auch fir die
unpolitisch daherkommende heutige neue Forschungswelle. Leider hat auch das existierende Praxisfeld
bestimmte Denkfiguren leichtfertig Gbernommen, die durchaus problematisch sind. Eine dieser
problematischen Formulierungen ist etwa die Rede von einer ,Vermessung des Feldes”, denn spatestens
nach dem schénen Buch von D. Kehimann weill man, dass es durchaus gravierende Unterschiede zwischen
verschiedenen Formen einer ,Vermessung” gibt. Eigentlich sollte uns Alexander von Humboldt naher
stehen als GauR, weil Ersterer seine Welterfassung durch sinnliches Erleben, durch eine zumindest eine
aisthetische Praxis versucht hat.

Geht man davon aus, dass tatsachlich das primare Ziel aller Aktivitaten rund um kulturelle Bildung darin
besteht, zu einer guten Entwicklung der Personlichkeit beizutragen, so stellt dies einen nicht frei davon,
andere Wirkungserwartungen zumindest in den Blick zu nehmen und insgesamt die derzeitige Konjunktur
kultureller Bildung auch als Spiel um Macht und Einfluss, um Drittmittel, um das Deutungsrecht, um den



Gewinn offentlicher Aufmerksamkeit zu sehen. Zudem muss zumindest die Frage gestellt werden, inwieweit
die fur das System Schule festgestellten gesellschaftlichen Funktionserwartungen (Legitimation,
Selektion/Allokation, Sozialisation und Enkulturation) auch fur kulturelle Bildungsprozesse gelten. Im
Moment kann man den Eindruck einer gewissen Einengung der Forschungsperspektiven nicht vdllig
abweisen.

Wieso wollen wir zudem diese lebendige sinnliche Praxis ausschlieB8lich in das Prokrustes-Bett einer
Methode zwingen, die nur begrenzt dafur geeignet ist? Wo ist die politische Sensibilitat friherer Jahre
geblieben, als ,Emanzipation” noch ein Leitbegriff war? Wieso ordnen wir uns brav in die Reihe von bloRen
Dienstleistern fir Zwecke ein, die wir nicht selbst definiert haben? Wieso machen wir das Spiel der
Vermessung mit, obwohl wir spatestens seit Foucault wissen (kdnnten), wie durch solche
Vermessungsverfahren ,Normalitat” produziert wird, die letztlich menschenfeindlich ist? Im BKJ-Kontext
haben wir in friheren Jahren einmal beschlossen, kulturelle Bildung als soziale und zum Teil politische
Bildung zu verstehen. Dies wurde vor dem Hintergrund einer durchaus problematischen Geschichte der
musischen Bildung formuliert. Gerade die , autonome” Kunst war im 19. Jahrhundert ein politisch
hochwirksames Feld im Rahmen des deutschen geistigen Sonderweges, der immer seine Probleme mit den
demokratischen Verhaltnissen hatte. Es ging immer nur um eine Freiheit im Geistigen, es ging um
Innerlichkeit, es ging um eine Freiheit der Kunst anstelle einer (zu erkdmpfenden) politischen Freiheit.
Wieso lassen wir es zu, dass durch ein Zurickdrangung theoretischer und historischer Forschungen
zugunsten einer offensichtlich brauchbareren ,evidenzorientierten” Forschung diese Zusammenhange
vergessen werden (sollen)?

Verwendete Literatur

Benner, Dietrich/Briiggen, Friedemann (2010): Bildsamkeit/Bildung. In: Benner, Dietrich/Oelkers, Jirgen (Hg.)(2010): Historisches
Worterbuch der Padagogik. Weinheim/Basel: Beltz.

Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters. Frankfurt/M.: Insel.

Fuchs, Max (2008a): Kulturelle Bildung. Grundlagen - Praxis - Politik. Minchen: kopaed.

Fuchs, Max (2008b): Kultur macht Sinn. Wiesbaden: VS.

Fuchs, Max (2012): Kultur und Subjekt. Bildungsprozesse zwischen Emanzipation und Anpassung. Munchen: kopaed.

Fuchs, Max (2013): Padagogik und Moderne. Miinchen: Utz.

Gerhardt, Volker (2000): Individualitat. Das Element der Welt. Minchen: C. H. Beck.

Heydorn, Hans-Joachim (1970): Uber den Widerspruch von Bildung und Herrschaft. Frankfurt/M.: Syndikat.

Humboldt, Wilhelm von (1999): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen (1792). In:
Samtliche Werke, Bd. 1 (Hg.: Stahl, Wolfgang), o. O.: Mundus.

Mann, Thomas (1990): Betrachtungen eines Unpolitischen. In: Gesammelte Werke, Bd. 4, Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Miinchmeier, Richard u.a (Hg.) (2002): Bildung und Lebenskompetenz. Opladen: Leske und Budrich.

Naumann, Michael (2006): ,Bildung” - eine deutsche Utopie. In: Fatke, Reinhard/Merkens, Hans (2006) (Hg.): Bildung Uber die
Lebenszeit. Wiesbaden: VS.

Nipperdey, Thomas (1990): Deutsche Geschichte 1800-1918. 3 Bande. Munchen: Beck.

Plessner, Helmuth (1974): Die verspatete Nation. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Ringer, Fritz K. (1983): Die Gelehrten. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Schiller, Friedrich (1959): Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. In: Fricke, Gerhard/Gépfert,
Herbert G. (Hrsg.): Samtliche Werke. Bd.5: Theoretische Schriften (570-669). Minchen: Hanser.

Vierhaus, Rudolf (1972): Bildung. In: Brunner, Otto. u. a. (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart: Klett-Cotta.
Weigand, Gabriele (2004): Schule der Person. Wirzburg: Ergon.



Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2014): Uberforderung, Uberforschung, Uberlagerung... Versuch iiber die Grenzen der Wirksamkeit kultureller Bildung. In:
KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/ueberforderung-ueberforschung-ueberlagerung-versuch-ueber-grenzen-wirksamkeit-kultureller
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



https://www.kubi-online.de/artikel/ueberforderung-ueberforschung-ueberlagerung-versuch-ueber-grenzen-wirksamkeit-kultureller
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

