ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Zu den Problemen theoretischer Abgrenzungen in der kulturellen
Bildung

Vortrag bei der Fachtagung ,,Vermessung kultureller Bildung. Streitfalle“ am 2. und 3. Juni
2014 in der Akademie Remscheid

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2014

Vorbemerkungen

Im Titel meines Beitrages ist von Problemen die Rede. Diese Probleme beginnen schon bei dem Verstandnis
von Theorie. Tom Braun, Wolfgang Zacharias und ich bereiten als Herausgeber gerade ein Buch mit dem
Titel , Theorien der Kulturpadagogik” vor, bei dem jetzt schon abzusehen ist, dass es sehr unterschiedliche
Herangehensweisen an die Frage der Theorienbildung in der Kulturpadagogik gibt.

Ich will an dieser Stelle nur zwei groBe Unterschiede benennen. So haben wir zum einen Arbeiten, die die
Theorienbildung in ihrer historischen Entwicklung darstellen. Andererseits gibt es Arbeiten, die mit nur
wenigen historischen Bezligen sehr systematisch ihre Vorstellung von Theorie ausarbeiten.

Eine zweite Unterscheidung betrifft den anvisierten Geltungsbereich der Theorie. So gibt es Arbeiten, die
sich sehr stark auf ein bestimmtes professionelles padagogisches Feld beziehen, zum Beispiel auf Soziale
Arbeit und Sozialpadagogik. Es gibt aber auch Arbeiten, die die asthetische und kulturelle Dimension in der
Padagogik insgesamt thematisieren. Diese Arbeiten stehen in einer wichtigen Tradition. So ist an den
Erziehungswissenschaftler Johann Friedrich Herbart zu erinnern, der in seiner Allgemeinen Padagogik die
asthetische Darstellung der Welt als zentrale Aufgabe formuliert hat.

Man muss also damit rechnen, dass es eine Vielfalt legitimer Ansatze gibt. Ich selber werde im Folgenden
nicht mit einer systematischen Definition dessen beginnen, was man unter , Theorie" zu verstehen hat,
sondern vielmehr auf die griechische Wortbedeutung von Theorie zurickgehen, die es mit dem Schauen zu
tun hat. Ich werde also eine Draufsicht auf Diskurse und Debatten rund um Theoriefragen vornehmen.
Allerdings kann ich dann nicht zu den (im Sinne von allen) Problemen Stellung nehmen, sondern nur zu
einer kleinen Auswahl Reflexionen anbieten.



Wozu Theorie?

Zunachst einmal ist daran zu erinnern, dass die Frage der Theorienbildung nicht einer exotisch kleinen
Gruppe bestimmter Menschen vorbehalten ist, sondern dass jeder von uns im Alltag zu den
unterschiedlichsten Problemen und Dingen seine eigene Theorie hat. Solche Alltagstheorien gibt es auch
bei padagogischen Profis. So hat man einmal festgestellt, dass Lehrerinnen und Lehrer sehr oft solche
Alltagstheorien Uber Lernen, Gber die Entwicklung von Kindern und Uber das richtige Unterrichten haben,
wobei sich allerdings als Problem herausgestellt hat, dass viele dieser Alltagstheorien wissenschaftlich nicht
mehr tragbar waren. Daher ist es plausibel, die folgende These zu akzeptieren:

Es gibt kein theoriefreies Handeln. Allerdings gibt es die Alternative, entweder eine reflektierte Theorie zu
haben oder eine schlechte.

Eine zweite Uberlegung (ibernehme ich aus der Dissertation des Kunsthistorikers und Kunstpadagogen
Ulrich Heinen (1996) Uber die Arbeit des Malers Peter Paul Rubens im 17. Jahrhundert. Heinen zeigt, dass in
der Zeit dieses prominenten hollandischen Malers nicht bloR Theoriediskurse (gemeint sind hier
kunsttheoretische Diskurse) sehr verbreitet waren, sie waren auch nétig, um Uberhaupt eine
Kommunikation zwischen dem Kunstler (als Auftragnehmer), dem Auftraggeber und den Kunstkritikern zu
ermdglichen: Theorien konstituierten Kommunikationszusammenhange.

Zur Zeit von Rubens stellte man in diesem Zusammenhang Beziehungen her zwischen drei Gebieten: der
Rhetorik, bei der insbesondere Cicero eine wichtige Rolle spielte, den Poetiken (etwa der von Aristoteles)
und der Kunsttheorie. Insbesondere war Cicero mit seiner Aufgabenzuweisung an die Rhetorik wichtig:
Erfreuen, Belehren und Bewegen.

Diese Elemente Gbernahm man auch in der Kunsttheorie, wobei sich die Maler, vor allem der hochgebildete
Rubens, sehr bewusst mit der Frage auseinandersetzen, mit welchen asthetischen Gestaltungsmitteln diese
Wirkungsdimensionen in ihrem Werk erreicht werden kénnen. Es handelt sich also um eine ausgewiesene
Wirkungsasthetik, was heute sicherlich im Kontext der oft als problematisch diskutierten Transferforschung
nicht uninteressant ist.

Interessant ist auch ein Katalog von Wirkungen, die man an den Arbeiten von Rubens und in seiner
Reflektion Uber diese Arbeiten erkennen kann (hier entnommen dem Katalog zu der Ausstellung ,Barocke
Leidenschaften", Buttner/Heinen 2004):

e Liebe - Rausch - Begierde
e Furcht - Zorn - Triumph

e Glaube - Liebe - Hoffnung
e Standhalten.

Diese von den Kunstlern akzeptierten Wirk-Erwartungen funktionierten dabei als anerkannte
Qualitdtsmafstabe, an denen sich die Werke messen lassen mussten.

Falls diese obige These also richtig ist, dass Theorien Kommunikationszusammenhange konstituieren, dann
hat das zur Folge, dass man im Hinblick auf eine Theorie ein Innen und ein AuRen unterscheiden kann: Jede
Theorie schlieBt also diejenigen zusammen, die von ihr Uberzeugt sind, sie schlieBt allerdings auch



diejenigen aus dem Kommunikationszusammenhang aus, die diese Uberzeugung nicht teilen. Dies fiihrt zu
der folgenden These:

Eine Pluralitat von Theorien fuhrt zwangslaufig zu einer Segmentierung des Diskursfeldes. Diese
Segmentierung kann so weit gehen, dass die unterschiedlichen Theoriegruppen untereinander sprachlos
werden.

Dies lasst sich in der Tat historisch am Beispiel der groBen Methodendiskussionen (Positivismusstreit)
aufzeigen. So stritten sich Adorno und Popper bzw. spater Silbermann Uber die richtige

Forschungsmethode. Dieser Streit wurde spater von Habermas und Albert bzw. Luhmann fortgesetzt (Ploger
2003). Nach einer Weile versandete allerdings dieser Streit. Er tat dies allerdings nicht deshalb, weil sich die
Kontrahenten geeinigt hatten, sondern weil sie davon Uberzeugt waren, dass ihre Positionen nicht zu
vermitteln waren. Die heutige friedliche Koexistenz der Ansatze ist also kaum positiv zu bewerten, sondern
vielmehr auf eine Kapitulation und Sprachunfahigkeit zuriickzufuhren. Vielleicht waren strittige
Auseinandersetzungen dieser Ruhe vorzuziehen.

Welche Grunde gibt es fur die Theorienvielfalt?

Auf der Suche nach Grinden fur die Vielfalt an Theorien, die sich in jedem wissenschaftlichen Fachgebiet
finden lassen, ist ein Blick in die Geschichte hilfreich. So ist etwa an die Arbeit des
Wissenschaftstheoretikers und-historikers Thomas Kuhn (1967) zu erinnern, der sich seinerzeit daflur
interessiert hat, wie wissenschaftliche Revolutionen in den Naturwissenschaften zustande kommen. In der
Tat sprach er von Revolutionen, denn es entwickelten sich immer wieder zu bestimmten Zeiten vollig neue
Auffassungen der jeweiligen Disziplin (insbesondere interessiert er sich fur die Physik), die nicht blof3
Weiterentwicklungen vorhandener Auffassungen waren, sondern die die bislang akzeptierten Auffassungen
schlichtweg als falsch erklarten. Bei dem Versuch, far diese historisch feststellbaren Entwicklungen eine
geeignete Theorie zu finden, die diese Entwicklungen erklaren, griff und greift man etwa auf die Ansatze
des Entwicklungspsychologen Jean Piaget zurlck. Insbesondere hat man seine Theorie des Gleichgewichts
angewandt. Nach dieser Konzeption integriert man so lange neue empirische Befunde in eine vorliegende
Theorie (Assimilation), bis immer mehr widerspruchliche Ergebnisse aufzeigen, dass diese Theorie
offensichtlich untauglich ist. Man entwickelt dann eine neue Theorie, die besser geeignet ist, auch diese
Ergebnisse zu integrieren (Akkommodation). Mit solchen Ansatzen hat man etwa in dem damaligen Max-
Planck-Institut in Starnberg gearbeitet (das von Weizsacker und Habermas geleitet haben). Auch Glunter
Dux (2000) verwendet in seiner genetischen Kulturtheorie mit groBer Plausibilitdt diesen Ansatz von Piaget.

Gerade die Revolutionen in den Wissenschaften zeigen dabei, dass man sich in jeder Hinsicht auf Neuland
begeben muss: Man braucht neue Grundbegriffe (bei der wissenschaftlichen Revolution zu Beginn der
Neuzeit brauchte man etwa neue Konzepte von Raum, Zeit und Bewegung), man entwickelt neue Methoden
(bei der neuzeitlichen wissenschaftlichen Revolution etwa die gesteuerte Erfahrungsproduktion durch
Experimente) und man lotet erneut Arten des Schlieens aus (Induktion und Deduktion; vgl. Fuchs 1984).

Dieser Befund, dass wissenschaftliche Entwicklung kein kontinuierlicher Wachstumsprozess ist, sondern
dass immer wieder durch Revolutionen in der Erkenntnisweise bisherige Erkenntnisweisen flr falsch erklart
werden, lasst sich auch an der Entwicklung der Kiinste studieren. Spatestens seit dem 19. Jahrhundert gibt
es in der Entwicklung der bildenden Kunst (die in ahnlicher Weise auch in den anderen Kunstsparten



verfolgt werden kann) eine immer dichtere Aufeinanderfolge von Ismen (Realismus, Naturalismus,
Impressionismus, Expressionismus etc.). Im Bewusstsein der beteiligten Kinstler ging es dabei gerade nicht
darum, das Spektrum der asthetischen Ausdrucksmittel auszudehnen, sondern man versuchte explizit,
vorliegende alte Kunstauffassungen als falsch und untauglich nachzuweisen: Es ging um den Streit um das
Deutungsrecht daruber, was gegenwartig und zukUnftig als Kunst verstanden werden soll.

Die Pluralisierung von Theorien aufgrund nationaler kultureller Stile

Der bekannte norwegische Friedensforscher Johann Galtung hat vor einigen Jahren eine interessante Studie
vorgelegt, in der er unterschiedliche intellektuelle Stile unterschied:

e einen saxonischen Stil, der sich in dem pragmatischen Vorgehen angelsachsischer
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zeigt,

e einen teutonischen Stil, bei den von sorgfaltig definierten allgemeinen Begriffen durch eine prazise
Ableitungslogik immer konkretere Begriffe entwickelt werden,

e einen gallischen Stil, der insbesondere Wert auf einer gute sprachliche Darstellung der Ergebnisse
legt,

e und einen nipponischen Stil, bei dem die Einordnung in vorhandene Traditionen wichtig.

Offensichtlich ist eine solche Unterscheidung heute noch relevant. So hat der Neurowissenschaftler Ernst
Poppel, der zur Zeit an der Universitat in Peking lehrt, davon berichtet, dass er eines Tages eine
hochbegabte chinesische Studentin weinend vorfand. Auf seine Frage nach dem Grund ihres Weinens
antwortete sie, dass es ihr nicht gelungen sei, ein in der Literatur beschriebenes Experiment so
durchzufihren, dass das dort angegebene Ergebnis auch herauskam. Dies gelang ihr auch nach mehrfacher
Wiederholung nicht. POppel wusste, dass die junge Frau sehr sorgfaltig arbeitet. Daher sagte er ihr, dass
dies kein Scheitern sei, sondern dass sie etwas Neues gefunden habe. Aber genau das entsprach nicht ihrer
Vorstellung. Denn offenbar ist nach ihrer Vorstellung das Ziel wissenschaftlichen Arbeitens nicht die
Produktion von neuem Wissen, sondern die Reproduktion von Bekanntem (vgl. Needham 1988). Dies aber
ist eine alte chinesische Tradition, der die chinesische Kultur eine Jahrtausende anhaltende Stabilitat zu
verdanken hat, die aber in vdlligem Gegensatz zu dem Verstandnis von Wissenschaft im Westen in der
Neuzeit steht. (Watson 2001, 2008)

Man kann also trotz aller Internationalisierung und Globalisierung der Forschung und der Wissenschaften
davon ausgehen, dass es nach wie vor nationale Forschungskulturen gibt, die ebenfalls einen Beitrag zur
Pluralisierung Theorienbildung leisten.

Pluralisierung von Theorien durch verschiedene Bezugsdisziplinen

Unterschiedliche Ansatze einer Theorienbildung kommen auch dadurch zustande, dass man sich auf
verschiedene Bezugsdisziplinen stutzt. So kann man auch in der Erziehungswissenschaft Ansatze
unterscheiden, die sich eher auf Philosophien, auf etablierte soziologische Ansatze, auf psychologische
Ansatze oder auf andere wissenschaftliche Anleihen aus anderen Disziplinen beziehen. Insbesondere gibt es
eine grofBe Nahe zur Philosophie, so dass es erziehungswissenschaftliche Konkretisierungen philosophischer
Theorien gibt, etwa im Bereich der Phanomenologie, der Hermeneutik, des Marxismus, der analytischen
Philosophie etc..



Es lassen sich auch Unterscheidungen in der Theorienbildung danach treffen, in welchem Tragerbereich die
zu theoretisierende Kulturarbeit stattfindet. So gibt es starke Traditionen etwa in der kirchlichen oder in der
gewerkschaftlichen Kulturarbeit, die sich auf die weltanschaulichen und theoretischen Grundlagen in den
betreffenden Feldern beziehen

Unterschiede gibt es zudem zwischen den unterschiedlichen kinstlerischen Sparten, die im Zuge der
Autonomisierung der Felder auch ihre eigenen Diskurstraditionen entwickelt haben. Je traditionsreicher
dabei eine Sparte ist, desto vielfaltiger ist auch das jeweilige Theorienprogramm, so dass es auch deutliche
Unterschiede in theoretischen Zugangsweisen in derselben Sparte gibt.

Begriffe und Bezeichnungen

Jeder, der sich mit Kulturarbeit befasst, stolpert friher oder spater darlber, dass es eine Vielzahl von
Begriffen gibt, die dieses Praxisfeld beschreiben: kulturelle Bildung, asthetische Bildung, aisthetische
Bildung, musische Bildung, soziokulturelle Bildung oder klunstlerische Bildung (vgl. Reinwand-Weiss 2012).
Manchmal haben diese unterschiedlichen Begrifflichkeiten etwas mit unterschiedlichen theoretischen
Grundlagen zu tun, gelegentlich sind es allerdings auch ganz andere Grinde, die zu den verschiedenen
Bezeichnungen gefuhrt haben. Ein interessantes Beispiel ist etwa der als Referenzpapier immer noch
wichtige ,Erganzungsplan musisch-kulturelle Bildung" des Bildungsgesamtplans. Dieses Papier wurde in
den 1970er Jahren entwickelt, zu einer Zeit also, als man sich ideologiekritisch mit dem Begriff des
Musischen auseinandersetzte und immer mehr zu dem Begriff der kulturellen Bildung Uberging. Fast alle
Bundeslander waren damals dafur, den Begriff der musischen Bildung durch den Begriff der kulturellen
Bildung zu ersetzen. Nur Bayern stimmte dem nicht zu und bestand auf der Beibehaltung des Begriffs der
musischen Bildung, so dass man als Kompromiss zu dem fachlich nur schwer nachvollziehbaren
Doppelbegriff musisch-kulturelle Bildung gekommen ist.

Eine besondere Schwierigkeit ergibt sich dabei daraus, dass manchmal dieselben Begriffe sehr
verschiedene Praxen bezeichnen (wenn etwa Telefonkritzeleien und ein Umgang mit Beethoven unter dem
Begriff der kulturellen Bildung subsumiert werden). Manchmal bezeichnen allerdings auch verschiedene
Begriffe dasselbe. So war lange Zeit der Begriff der musischen Bildung in der evangelischen Jugendarbeit
verwendet worden. Die Erwartung, dass man es dabei mit einer angestaubten traditionellen Jugendarbeit zu
tun hat, erflllt sich allerdings nicht. Denn gerade in der evangelischen Jugendkulturarbeit gibt es viele
Projekte, die hochaktuelle jugendkulturelle Tendenzen aufnehmen.

Vor dem Hintergrund dieser Begriffsvielfalt kdnnte man daher erproben, ob sich der folgende
Ordnungsvorschlag als tauglich erweist: Demzufolge ware ein padagogischer Umgang mit den Kinsten, also
eine kunstlerische Bildung, der Kernbereich des Feldes. Ein etwas weiteres Spektrum hatte dann eine
asthetische Bildung, da sich asthetische Dimensionen eben nicht nur an ausgewiesenen Kunstwerken
identifizieren lassen. Eine noch groReren Geltungsbereichs hat der Begriff der aisthetischen Bildung, bei
dem es um die Entwicklung der sinnlichen Wahrnehmungsfahigkeit geht. Der weiteste Begriff ware dann
der Begriff der kulturellen Bildung, der alle anderen Bildungsformen umfasst (Fuchs 2008).

Allerdings ist dieser Ordnungsvorschlag problematisch, weil seine Relevanz davon abhangt, wie die jeweilig
verwendeten Begriffe gedeutet und definiert werden. Ich will dies nur am Beispiel der kinstlerischen
Bildung aufzeigen. Gerade Kunst ist ein ausgesprochen dynamischer Begriff, der sehr unterschiedliche



Erscheinungsformen im Laufe seiner Geschichte und in den verschiedenen Regionen der Welt aufgezeigt.
Ich erinnere mich an den ersten Weltkongress der UNESCO zu arts education, bei dem die Pariser Zentrale
der UNESCO drei europaische traditionelle Kunstformen, namlich die Musik, das Theater und die bildende
Kunst, als zu behandelnde Themen ausgesucht hat. Dieser Vorschlag traf relativ schnell auf Protest aus
Afrika, Asien und Sidamerika, denn die Kollegen sagten, dass Musik, Theater und bildende Kunst sicherlich
in der europaischen Tradition eine zentrale Rolle spielen, in ihren Heimatlandern dagegen Weben, Haare
flechten, Stelzen laufen und andere Praktiken eine sehr viel groBere Bedeutung haben und zu arts
education gezahlt werden miussen.

Muss Abgrenzung uberhaupt sein?

Im Folgenden will ich Argumente sowohl fUr eine positive als auch flr eine negative Antwort auf die Frage
nach der Notwendigkeit von Abgrenzung geben.

Bei der Begrundung daflr, dass Abgrenzung notwendig ist, kann man sich auf Herder beziehen. Er hatte
das Verdienst, wesentlich daflr verantwortlich zu sein, dass der Begriff der Kultur in der deutschen Sprache
eingefuhrt wurde. Ein Zeitgenosse Herders, Moses Mendelssohn, sprach noch davon, dass , Kultur”,
»Bildung” und ,Aufklarung” Neuankémmlinge in der deutschen Sprache seien. Bei der Herderschen
Verwendung von , Kultur" spielt Kunst zunachst einmal Uberhaupt keine Rolle. Er untersuchte vielmehr die
Lebensweisen der Menschen in verschiedenen Gegenden der Welt (und wurde so zu einem Stammvater der
Ethnologie). Diese unterschiedlichen Lebensweisen nannte er jeweils Kultur, eine Begriffsbestimmung, die
sich bis heute in der Kulturdefinition der UNESCO wieder findet.

Da es sehr unterschiedliche Lebensweisen, also Kulturen, auf der Welt gibt, ist eine wichtige Erkenntnis die,
dass Kultur ein Pluralitatsbegriff ist. Dies bedeutet aber zugleich, dass Kultur wesentlich Unterscheiden
bedeutet (Fuchs 2008).

Revolutionar in dem Ansatz von Herder war allerdings nicht nur der Nachweis dieser Pluralitat von Kultur,
sondern seine Behauptung, dass die unterschiedlichen menschlichen Lebensformen (Kulturen) gleichwertig
sind. Denn wie selbstverstandlich hat man seinerzeit angenommen, dass es nur eine Form eines zu
akzeptierenden menschlichen Lebens geben kénne, namlich die europaische Lebensform.

Die Notwendigkeit des Unterscheidens gibt es dann natlrlich auch in der kulturellen Bildungsarbeit. So ist
natlrlich zu unterscheiden, welche Bildungswirkungen ein Umgang mit den Klnsten oder mit
alltagsasthetischen Objekten hat. Unterschiede sind zu treffen etwa wenn man sich das Mitgliederspektrum
der Bundesvereinigung kulturelle Kinder und Jugendbildung (BK]) anschaut, in dem Medienpadagogik,
Zirkuspadagogik, Spielpadagogik, die traditionellen Kunstsparten oder etwa Kindermuseen reprasentiert
sind.

Die Frage nach der Wirksamkeit Iasst sich allerdings auch innerhalb derselben Sparte stellen: So ist
natdrlich zu fragen, ob ein Umgang mit Mozart oder Beethoven, mit der Musik von Helene Fischer oder mit
arabischer Musik - und dies auch noch in unterschiedlichen institutionellen Umgebungen und mit sehr
verschiedenen Vermittlungsstrategien - wirklich rechtfertigt, undifferenziert von der Bildungswirkung von
Musik schlechthin zu sprechen (Rittelmeyer 2010).



Was fur den Teilbereich der Musik gilt, gilt insgesamt flir den gesamten kunstlerischen Bereich. Naturlich
muss sich die kulturelle Bildungsarbeit auch mit der Frage auseinandersetzen, dass man Uberhaupt unter
Kunst verstehen will. Rubens wurde oben erwahnt. Aber was sind die Gemeinsamkeiten der Arbeiten von
Rubens mit Konzeptkunst, mit den ready mades von Duchamps oder etwa mit dem Stuck 4:33 von John
Cage. Es liegt auf der Hand, dass die traditionellen Kategorien einer idealistischen Autonomieasthetik hier
uberhaupt nicht mehr greifen, weswegen man in der aktuellen Kunsttheorie oft genug die Frage danach,
was Kunst eigentlich ist, durch die Frage ersetzt hat: Wann ist Kunst? (vgl. Fuchs 2011). Selbstgewisse
Uberzeugungen davon, was Kunst ist, missen daher immer wieder konfrontiert werden mit anerkannten
Kunstwerken, die aber den Ublichen Rahmen sprengen. Ich erinnere hier nur an das Kunstwerk Merda
d'Artista des italienischen Kinstlers Piero Manzoni.

Es gibt allerdings auch gute Grinde, die Frage nach der Abgrenzungsnotwendigkeit zu verneinen oder
zumindest differenzierter zu sehen. So gab es in der Hochzeit der Postmoderne am Ende des letzten
Jahrhunderts, deren Leitbegriff der Begriff der Differenz ist, durchaus Gegenbewegungen. Der bekannte
amerikanische Soziologe Todd Gitlin stellte etwa verwundert die Frage, wie es komme, dass wir
offensichtlich mehr Energie in die Bemuhungen um Abgrenzung und das Finden von Unterschieden stecken
als in die Suche nach Gemeinsamkeit. Ein ahnliches Ziel verfolgte die philosophische Gegenbewegung zu
dem philosophischen Liberalismus, namlich der Kommunitarismus, der bewusst den Gedanken der
Gemeinschaft in den Vordergrund stellte.

Insgesamt muss man konstatieren, dass es offenbar in unserer Gesellschaft einen Unterscheidungszwang
gibt, so dass sich die Frage stellt, woher diese gefuhlte Notwendigkeit, standig Unterscheidungen treffen
und sich von anderen zu distanzieren zu missen, kommt: Ist er wirklich eine anthropologische Konstante
oder ist dies dem Erfolg von MarketingmafRnahmen zu verdanken? Diese Frage ist deshalb wichtig, wenn
man die eingangs erwahnte These von Theorien als Kommunikationszusammenhangen ernst nimmt: Denn
dann produziert man mit der Ausdifferenzierung und einer Ubertriebenen Unterscheidung
Kommunikationshandicaps und Wahrnehmungsprobleme.

Grunde fur den Theorienpluralismus

Die Tatsache, dass man die Welt aus sehr verschiedenen Perspektiven betrachten kann, ist nattrlich schon
lange bekannt. Zu erinnern ist in diesem Zusammenhang etwa an die Philosophie der symbolischen Formen
von Ernst Cassirer (1990), der die symbolischen Formen als Weltzugangsweisen definiert und zumindest
acht davon unterscheidet (Mythos, Religion, Staat, Sprache, Technik, Wirtschaft, Wissenschaft und naturlich
die Kunst). Mit jeder dieser symbolischen Formen kann ich eine spezifische Wirklichkeit konstruieren. Dabei
sind die unterschiedlichen Wirklichkeitskonstruktionen nicht gegeneinander auszuspielen, denn keine ist
verzichtbar und keine ist durch andere ersetzbar. Allerdings erfullen unterschiedliche symbolische Formen
unterschiedliche Zwecke.

Neben diesen objektiven Grinden fir eine Vielfalt an Zugangsweisen gibt es naturlich auch subjektive
Griande. Johann Gottlieb Fichte sagte einmal, dass die Frage, welche Philosophie man habe, entscheidend
davon abhange, was fur ein Mensch sei. Damit wird die Auswahl der individuell akzeptierten Philosophie
(oder Theorie) zu einer Charakterfrage. Das bedeutet insbesondere, dass Weltanschauungen, Religionen,
politische Bekenntnisse auch bei der Auswahl von Theorien eine Rolle spielen.



Auch ist der Begriff des Paradigmas von Thomas Kuhn hilfreich. Eine saloppe, aber durchaus ernst gemeinte
deutsche Ubersetzung des Paradigmabegriffs ist schlicht und einfach ,Mode". Natirlich gibt es zu gewissen
Zeiten eine Dominanz bestimmter Methoden, die dann den Mainstream in der Wissenschaft ausmachen.
Solche Moden pragen dann durchaus die Wissenschaft- und Forschungspolitik, insofern sie zu einer
bestimmten Stellenbesetzung und einer bestimmten Verteilung von Férdergeldern fuhren. D.h. die die Wahl
einer bestimmten Theorie hangt nicht bloR von einer unbeeinflussbaren Suche nach Wahrheit ab, sondern
sie ist vielfaltig in politische Kontexte, in den Streit um das Deutungsrecht und um Ressourcen
eingebunden.

Fazit

Die vorangegangenen Uberlegungen konnten nur einige vorlaufige Hinweise zu Problemen theoretischer
Abgrenzung geben. Trotzdem will ich versuchen, ein kleines Fazit aus diesen Uberlegungen zu ziehen:

1. Eine erste Schlussfolgerung klingt vielleicht banal, ist aber trotzdem von Bedeutung: Abgrenzung ist
nur dann moglich und nétig, wenn man es mit einer Vielfalt unterschiedlicher Theorien zu tun hat.
Vielfalt wiederum ist inzwischen sogar ein als Menschenrecht geschitzter Wert. So gibt es eine
UNESCO-Konvention zum Schutz kultureller Vielfalt. Sofern man Wissenschaft zu Kultur zahlt, ist
damit auch einige eine Ermutigung ausgesprochen, Vielfalt nicht blo8 zu erhalten, sondern sogar
noch zu vergréBern: Vielfalt gilt im UNESCO-Kontext namlich als Reichtum.

2. Bei aller daraus folgenden Notwendigkeit, die Unterschiede - man erinnere sich an den Herderschen
Kulturbegriff - zu identifizieren, sollte Unterscheidung nicht bedeuten, dass man anderen Sichtweisen
Respekt, Anerkennung und Wertschatzung nicht zukommen lasst. Dies ist umso weniger statthaft,
wenn man sich an die These von Johan Galtung erinnert, dass es unterschiedliche nationale kulturelle
Forschungstraditionen gibt, die eng mit den Lebens- und Denkweisen der Menschen
zusammenhangen.

3. Eine solche Anerkennung anderer Ansatze fallt dann umso leichter, je mehr man sich der begrenzten
Tragweite des eigenen Ansatzes vergewissert hat. Dies gilt insbesondere fur die auch in der
kulturellen Bildungsarbeit verbreiteten Alltagstheorien, etwa dartber, was Kinder sind und wie sie
lernen oder was Kunst ist.

4. Die Geschichte der Wissenschaften zeigt, dass selbst allseitig akzeptierte Theorien immer nur
Wahrheiten auf Zeit sein kénnen. Daher ist die auch von den Gegnern von Karl Popper anerkannte
Falsifikationstheorie geradezu ein Pflichtprogramm flr jede wissenschaftliche Arbeit.
Geisteswissenschaftler leiden moglicherweise am meisten darunter, dass die ,Wahrheit" ihres
spezifischen Ansatzes standig in der Diskussion ist. Vielleicht hilft als Trost der Hinweis darauf, dass
auch die stabilste unserer Wissenschaften, namlich die Mathematik, Probleme mit dieser Wahrheit
hat: So sprach einmal der bedeutende franzdsische Mathematiker Andre Weil davon, dass der liebe
Gott existiere, weil die Mathematik widerspruchsfrei sei. Der Teufel existiere jedoch auch, und zwar
deshalb, weil diese Widerspruchsfreiheit der Mathematik nicht zu beweisen ist (dies bezieht sich auf
die sogenannten Begrenzungssatze, v. a. auf der Grundlage der Arbeiten von Kurt Godel).



5. Man kann im Hinblick auf die Breite des Gegenstandsfeldes von Wissenschaften von einem sehr
groRen Spektrum ausgehen. In der Soziologie hat etwa Luhmann den Anspruch gehabt, alles, was mit
Gesellschaft zu tun hat, zu erforschen. Die andere Seite des Spektrums wird von extrem
spezialisierten Studien eingenommen. Vielleicht ist auch fur die Kulturpadagogik sinnvoll, einen
Vorschlag des amerikanischen Soziologen Robert Merton zu Gbernehmen, namlich sich um Theorien
mittlerer Reichweite zu bemuhen.

6. Wenn die UNESCO-Uberzeugung stimmt, dass Vielfalt Reichtum bedeutet, dann kann man dies als
Ermutigung verstehen, diese Vielfalt weiter auszudehnen. Dies gilt insbesondere flr die
Kulturpadagogik. So lernt jeder Studierende der Erziehungswissenschaft bereits im Grundstudium,
dass es eine Vielzahl theoretischer Konzepte und Positionen in der Padagogik gibt. Ein beliebig
herausgegriffene Handbuch (Kriger 1997) unterscheidet etwa 13 unterschiedliche Theorieansatze in
der Padagogik. Diese groRe Zahl von umfassenderen Theorieansatzen gibt es nicht bloB in der
Allgemeinen Padagogik, sondern auch in dem Spezialgebiet der Schulpadagogik kann man
entsprechend ausdifferenzierte Theorieansatze finden. Es ware durchaus hilfreich, wenn sich die
wissenschaftliche Kulturpadagogik in Zukunft darum bemihen wirde, eine Kulturpadagogik im
Kontext der jeweiligen Theorien aus zu formulieren.

Literatur

Braun, T./Fuchs, M./Zacharias, W.(Hg.): Theorien der Kulturpadagogik. Remscheid 2014 (i.V.).
Buttner, N./Heinen, U. (Hg.): Peter Paul Rubens. Barocke Leidenschaften. Miinchen: Hirmer 2004.
Cassirer, E.: Versuch Uber den Menschen. Frankfurt/M.: Fischer 1990.

Dux, G.: Historisch-genetische Theorie der Kultur. Weilerswist: Velbrick 2000.

Fuchs, M.: Untersuchungen zur Genese des mathematischen und naturwissenschaftlichen Denkens.
Weinheim: Beltz 1984.

Fuchs, M.: Kulturelle Bildung. Minchen: Kopaed 2008.

Fuchs, M.: Kultur macht Sinn. Wiesbaden: VS 2008.

Fuchs, M.: Kunst als kulturelle Praxis. Munchen: Kopaed 2011.
Heinen, U.: Rubens zwischen Predigt und Kunst. Weimar 1996.

Kruger, H.-H.: Einflihrung in Theorien und Methoden der Erziehungswissenschaft. Opladen: Leske und
Budrich 1997.

Kuhn. Th.: Zur Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1967.
Needham, }.: Wissenschaft und Zivilisation in China. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988.

Ploger, W.: Grundkurs Wissenschaftstheorie fir Padagogen. Miinchen: Fink 2003.



Reinwand-Weiss, V.-l.: Kiinstlerische Bildung - Asthetische Bildung - Kulturelle Bildung. In: Bockhorst u.a.
(Hg.): Handbuch Kulturelle Bildung. Minchen: Kopaed 2012.

Rittelmeyer, Chr.: Warum und wozu asthetische Bildung? Oberhausen: Athena 2010.
Watson, P.: Das Lacheln der Medusa. Die Geschichte des modernen Wissens. Munchen: Goldmann 2001.

Watson, P.: Ideen. Eine Kulturgeschichte von der Entdeckung des Feuers bis zur Moderne. Munchen:
Goldmann 2008.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2014): Zu den Problemen theoretischer Abgrenzungen in der kulturellen Bildung. In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/den-problemen-theoretischer-abgrenzungen-kulturellen-bildung
(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veroffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

-10 -


https://www.kubi-online.de/artikel/den-problemen-theoretischer-abgrenzungen-kulturellen-bildung
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

