ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Bericht von dem Forum THEORIE: ,,Kulturelle Bildung - Wo fangt sie
an, wo hort sie auf?"

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2014

Im Mittelpunkt des zweiten Tages standen zwei Diskussionsrunden zu aktuellen Themen der
Theorienbildung und der Praxis der kulturellen Bildungsarbeit: Zum einen ging es darum, die Frage zu
diskutieren, welche Rolle die Kiinste in der kulturellen Bildungsarbeit spielen. Provokativ gefragt: Kulturelle
Bildung ohne Kiinste?

In der zweiten Runde ging es um die Frage nach der Rolle der Padagogik in der Vermittlungsarbeit. Auch
hier eine provokative Frage: Kulturelle Bildung ohne Vermittler?

Mit Wolfgang Zacharias und Christian Rittelmeyer hat man zwei renommierte Impulsgeber gewonnen,
deren Zugang zur asthetisch-kulturellen Bildung zunachst einmal nicht identisch ist.

Wolfgang Zacharias stammt aus einer Kinstlerfamilie und ist selbst gelernter Kunsterzieher, der jedoch
bewusst eine Praxis aullerhalb der Schule gesucht hat. Er hat zusammen mit Kolleginnen und Kollegen vor
Jahrzehnten die fur die neue Kulturpadagogik wichtige Initiative Padagogische Aktion in MUnchen
gegrindet, die innovative Projekte entwickelt hat, mit denen insbesondere Kinder und Jugendliche
angesprochen werden sollten, die nicht von Hause aus einen leichten Zugang zur Kultur mitbringen. Auf die
Frage, ob kulturelle Bildungsarbeit die Klinste benétigt, antwortete Zacharias mit einem klaren Ja.
Allerdings wies er darauf hin, dass fur diese positive Beantwortung der Frage es notwendig ist, nicht blof$
einen erweiterten Begriff von Bildung zugrunde zulegen, sondern auch einen erweiterten Begriff von Kunst.
Denn Kunst hat sich im Laufe der Jahrhunderte als ausgesprochen dynamischer Begriff entwickelt.

Christian Rittelmeyer, sensibler und fachkundiger Interpret asthetischer Bildungsprozesse, konzentrierte
sich bewusst auf den engeren Bereich einer asthetisch-kiinstlerischen Bildung. Im Mittelpunkt seiner
Ausfihrungen stand der Begriff der asthetischen Erfahrung. Er fragte danach, ob es im Rahmen des
Asthetischen eine Besonderheit der Weltbegegnung gibt, die in keinem anderen Weltverhéltnis zu finden
ist. Diese Frage beantwortet er mit einem klaren Ja. Er beschrieb eindricklich, wie unter Einbeziehung des
gesamten Leibes der Mensch auf Kunstwerke reagiert und eine besondere Art von Erfahrungen, eben:
dsthetische Erfahrungen, macht. Asthetische Erfahrungen erfassen nicht bloR den ganzen Leib, sondern sie
sind auch eine hochst individuelle Angelegenheit, was die Frage nach der Verallgemeinerbarkeit und nach



maoglichen Transfereffekten so schwierig macht.

So sehr man in der Diskussion die eindruckliche Beschreibung asthetischer Erfahrungsprozesse in diesem
speziellen Feld einer Begegnung mit Kunst akzeptierte, so stellte sich doch die Frage, an welchen
Gegenstanden man derartige asthetische Erfahrungen machen kann. Sind es nur die Kiinste und wenn ja,
welche KUnste? Lassen sich asthetische Erfahrungen in dieser Form nur in der Rezeption machen oder
welche Rolle spielt eine produktive asthetische Praxis dabei? Ein weiteres kritisches Problem war die Frage,
welche Kinder und Jugendliche Gberhaupt in der Lage sind, die Gelegenheit zu solchen asthetischen
Erfahrungen zu bekommen. Es stellte sich die Frage der Teilhabe, den Bildungsvoraussetzungen und den
sozial-6konomischen Voraussetzungen fur die Ermdglichung einer solchen Erfahrung.

Am Rande wurde dann auch noch die Frage gestellt, welche Rolle hierbei die digitalen Spielkulturen spielen.
Diese Frage konnte nicht mehr vertiefend diskutiert werden.

Als Forschungsproblem ergibt sich aus dieser offen gebliebenen Diskussion die Notwendigkeit, exaktere
Uberlegungen dariber anzustellen, welches der geeignete &sthetische Gegenstand ist, welche Rolle
alltagskulturelle Situationen und Prozesse etwa im Vergleich zu etablierten Kunstwerken spielen und wie
man sicherstellen kann, dass diese Form asthetischer Erfahrungen nicht blo8 einem kleinen Kreis
privilegierter Kinder und Jugendlichen aus bildungsbiirgerlichen Familien vorbehalten bleibt.

Der zweite Diskurs behandelt die Frage nach der Rolle der Padagogik. Die Kuratorin und Dramaturgin
Marietta Piekenbrock stellte das no education Programm im Rahmen der Ruhrtriennale vor. In diesem
Programm werden Kinder und Jugendliche einbezogen, allerdings nicht als Objekte einer gezielten
Kulturvermittlung, sondern als gleichberechtigte Partner im Umgang mit zeitgendssischer Kunst. Kinder
kdénnen ihre Expertise als Kunstkritiker und als Gestalter von Kunstprasentationen einbringen. Die
beteiligten Kunstlerinnen und Kunstler verstehen sich gerade nicht als Padagogen.

Die padagogische Seite in der Kulturvermittlung vertrat der Kunsterzieher Clemens Hoxter. Er wies darauf
hin, dass insbesondere in der kulturpolitischen Debatte immer wieder prominente Kulturpolitiker dazu
neigen, sich allzu kritisch gegenuber der Schule und gegenuber den kunstlerischen Lehrkraften zu aufSern.
Demgegenuber wies er darauf hin, dass es in der Schule besondere Rahmenbedingungen fur eine
kinstlerische Bildung gibt, die mit der Institution Schule zusammenhangen und die die Gesellschaft
offensichtlich so méchte. Er prazisierte die spezifischen Aufgaben klUnstlerischer Facher, die zunachst
einmal nicht identisch sind mit den Intentionen bei der Durchfihrung auBerschulischer Kunstprojekte.

In der Diskussion wurde deutlich, dass in dem no education Projekt durchaus handfeste padagogische Ziele
verfolgt werden. Es schien allerdings so zu sein, dass man ein enges Verstandnis von Padagogik hatte (im
Sinne einer zielgerichteten linearen Instruktion), so dass es leicht fiel, sich von einer so verstandenen
Padagogik als nicht-padagogisch abzusetzen. Es war daher daran zu erinnern, dass es - wie es Wolfgang
Zacharias in der Diskussionsrunde zuvor ausgefuhrt hat - in der Praxis der kulturellen Bildungsarbeit ein
ganz anderes Verstandnis von Bildung und von Padagogik gibt, das gerade der Fantasie und Kreativitat der
Kinder und Jugendlichen sehr viele Freiraume lasst und das nichts mit dem engen Verstandnis von
Padagogik zu tun hat. Die Frage - so scheint mir - besteht also nicht darin, ob Padagogik in diesen
Kunstlerprojekten eine Rolle spielt oder nicht, sondern es geht vielmehr darum, in welcher Weise man seine
padagogischen Ambitionen reflektiert oder nicht reflektiert.



Als Fazit dieser Diskussion machte Clemens Hoxter daher den Vorschlag, sehr viel starker als bisher nach
Schnittmengen zwischen den beiden unterschiedlichen Arbeitsansatzen zu suchen. Man kann diese
Fragestellung noch fortfUhren durch die Aufgabe, sehr prazise zu beschreiben, welchen Beitrag die
unterschiedlichen Professionalitaten im Bereich der kulturellen Bildungsarbeit leisten kénnen.

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2014): Bericht von dem Forum THEORIE: , Kulturelle Bildung - Wo fangt sie an, wo hort sie auf?". In: KULTURELLE BILDUNG
ONLINE:

https://www.kubi-online.de/artikel/bericht-dem-forum-theorie-kulturelle-bildung-wo-faengt-wo-hoert

(letzter Zugriff am 14.09.2021)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



https://www.kubi-online.de/artikel/bericht-dem-forum-theorie-kulturelle-bildung-wo-faengt-wo-hoert
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

