ONLINE

Veroffentlicht auf kubi-online (https://www.kubi-online.de)

Elfenbeinturm oder menschliches Grundrecht?

von Max Fuchs

Erscheinungsjahr: 2014

Stichwaorter:

Audience Development | Kulturpolitik | Teilhabe | Mind the gap

Die Fachtagung ,MIND THE GAP! Zugangsbarrieren zu kulturellen Angeboten und Konzeptionen
niedrigschwelliger Kulturvermittlung” diente der Auseinandersetzung mit der Frage, warum kulturelle
Angebote vor allem der 6ffentlich geférderten Hochkultureinrichtungen oft nur einen kleinen, meist
hochgebildeten und finanziell gut situierten Teil der Gesellschaft erreichen. (Einen Ruckblick von Prof. Dr.
Birgit Mandel und Thomas Renz, verantwortlich fiir die Veranstaltung, finden Sie unter
http://www.kulturvermittlung-online.de/pdf/tagungsrueckblick_ mind the gap.pdf.)

Nachfolgend reflektiert Max Fuchs, Referent der Fachtagung, was man tun kann, um Teilhabe und die
Zerstérung kultureller Infrastrukturen zu verhindern. Fuchs empfiehlt, sich Gber vier Stellschrauben fir
Teilhabe mehr Gedanken zu machen: Erreichbarkeit, Finanzierbarkeit, rechtliche Schranken, Bildung.

Einstieg: Ich beginne mit zwei Zitaten.

Das erste Zitat ist kurz und stammt von Max Frisch anlasslich einer Generalversammlung des Deutschen
BUhnenvereins vor etlichen Jahren. Er sagte sinngemaR: ,Stellen Sie sich vor, die Theater schliefen und
keiner merkt es.”

Das zweite Zitat ist etwas langer und stammt von der Marketing-Direktorin des Cincinnati Symphony
Orchestra, Sonja Ostendorf-Rupp (2013): ,,Die neueste Umfrage des National Endowment fort the Arts zur
Teilnahme der Bevélkerung an kulturellen Ereignissen... bestéatigte, dass die Teilnahme an der so
genannten Hochkultur weiter sinkt. Dies gilt flir die Sparten Ballett, Theater, Oper, Symphonie und Museum.
Besorgniserregend ist insbesondere der Besucherschwund bei der jungen, weilBen und gut ausgebildeten
Bevélkerung, die traditionell den Nachwuchs flir das Kernpublikum der oben genannten Sparten bildete....
Die Erwartungen an die Présentation und Vermittlung von Kunst und Kultur haben sich maligeblich
veréndert.”

In der Diskussion, wie der seit Jahrzehnten anhaltende negative Besuchertrend umzukehren sei, fallen
immer wieder drei Stichworter: Relevanz, meaning and value (Sinn und Wert) und Engagement (im Sinne


http://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
http://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
http://www.kulturvermittlung-online.de/pdf/tagungsrueckblick_mind_the_gap.pdf

von Einbindung). Die meisten amerikanischen Institutionen sind ohne nennenswerte direkte staatliche
Finanzierung abhangig von Eintrittsgeldern sowie Einnahmen aus Geschaftsbetrieb und Spenden. Das
sinkende Verstandnis der Bevdlkerung fur die traditionelle Arbeit von Kulturinstitutionen (abzulesen in den
sinkenden Besucherzahlen als auch einem Spendenniveau, das immer noch unter dem von 2008 liegt)
zwingt die Institutionen, neue Wege der Kommunikation, Kooperation und Programmgestaltung zu gehen.
Immer haufiger verlassen die Institutionen ihre Stammhauser, um Menschen auRerhalb der mit Tradition
und Riten besetzten Raumlichkeiten neu zu begegnen.”

Ich werde mich nun mit meinem Thema in zwei Teilen befassen.

In einem ersten Teil werde ich fragen, warum die in den Zitaten vorgestellten Befunde so schlimm sind.
Denn Angebote kommen und gehen. Man kann sogar sagen, dass die Geschichte der Klnste, vor allem die
Geschichte des Theaters auch eine Geschichte des Scheiterns ist. Man erinnere sich etwa an das Scheitern
von Lessing in Hamburg, der versucht hat, ohne Subventionen ein asthetisch anspruchsvolles Theater
durchzusetzen. Man erinnere sich daran, dass berihmte Maler wie van Gogh kaum etwas von ihren Werken
haben verkaufen kénnen. Goethe als Schauspielleiter in Weimar hatte alle mdéglichen seichten Stucke auf
dem Spielplan. Nur zwei Namen tauchen kaum auf, ndmlich die Namen Goethe und Schiller. Bei den
Schriftstellern weils man, dass tber 90 % von ihnen einen Brotberuf brauchen, weil sie nicht von ihrem
eigenen Schreiben leben kénnen. Wozu also aufregen, wenn Kultureinrichtungen schlieBen mussen, weil
sich die Menschen nicht mehr dafur interessieren?

In einem zweiten Teil geht es dann um die Frage, was man tun kann, um diese (Horror-)Vision einer
Zerstorung von kultureller Infrastruktur zu verhindern.

Warum ist es schlimm, wenn Kultureinrichtungen verschwinden und wenn die Menschen sich
immer weniger mit Kiinsten befassen?

Auf die in der Uberschrift gestellte Frage gibt es mehrere Antworten.

Eine erste Antwort besteht darin, eine anthropologische Notwendigkeit der Klnste fur das Menschsein zu
belegen (Fuchs 2008a, 2011a). Dazu muss man zurick zu den Wurzeln der Entstehung des Menschen
gehen, denn hierbei kann man zeigen, dass von Anfang an eine kiunstlerisch-asthetische Praxis zu finden
ist. Man erinnere sich an die frihzeitlichen Musikinstrumente, die vor einigen Jahren gefunden wurden und
bei denen Musikwissenschaftler herausgefunden haben, wie sie zu spielen sind. Man kennt die vielfaltigen
Hdéhlenmalereien aus der frihen Steinzeit, die mit beachtlicher asthetischer Qualitadt Szenen aus dem Alltag
der damaligen Menschen darstellen. All diese Funde weisen darauf hin, dass ohne Kunst menschliches
Leben nicht blo8 unvollstandig ist, sondern hatte gar nicht entstehen kénnen.

Uber die Notwendigkeit einer asthetischen Praxis bei der Menschwerdung gibt es viele interessante
Theorien. Ich will an dieser Stelle nur darauf hinweisen, dass sich etwa Wolfgang Welsch, einer der
wichtigsten deutschsprachigen Philosophen am Ende des letzten Jahrhunderts, inzwischen sich sehr intensiv
mit einer evolutionéren Asthetik befasst. Andere Philosophen wie Ernst Cassirer oder Helmut Plessner
geben in ihren anthropologischen Entwirfen einer asthetischen Praxis einen wichtigen Platz. Allerdings
muss man berlucksichtigen, dass es bei diesen Untersuchungen um eine alltagliche asthetische Praxis geht,
die eine wichtige Rolle im Uberleben der Menschen gespielt hat, die also eine Uberlebensrelevanz hat.
Verstehen kann man diesenTatsache nur, wenn man - zumindest zeitweilig - sich von dem
mitteleuropaischen Begriff der ,,autonomen Kunst” 16st.



In eine ahnliche Richtung geht die Argumentation, dass es keine einzige menschliche Gesellschaft gibt, die
ohne Tanzen, ohne Theaterspiel, ohne Gestaltungsprozesse auskommen. Auch in der Entwicklung jedes
einzelnen Menschen, der Ontogenese, spielen asthetische Praktiken eine unverzichtbare Rolle.

Diese Lebensrelevanz der asthetischen Praktiken hat schlieBlich dazu gefuhrt, dass es in der Allgemeinen
Erklarung der Menschenrechte und in allen inzwischen existierenden Menschenrechtskonventionen und
Pakten einen Artikel gibt, der von einem Menschenrecht auf kulturelle Teilhabe spricht. In der
Kinderrechtskonvention heilst es sogar, dass Kinder ein Recht auf Spiel und Kunst haben. Wichtig ist hierbei,
dass man immer daran denken muss, dass es hier um ein weites Verstandnis von asthetischer Praxis geht.
Wie wichtig es ist, immer an diesen Tatbestand zu erinnern, kann man etwa an einem Fehler bei der
Planung der ersten Weltkonferenz zur kinstlerischen Bildung im Jahre 2006 in Lissabon erinnern: dort hatte
die Geschaftsstelle der UNESCO sich sehr stark auf die mitteleuropaischen Traditionskinste wie Musik,
bildende Kunst und Theater konzentriert, was dazu gefuhrt hat, dass Kolleginnen und Kollegen aus Afrika,
Sudamerika und Asien darauf hinweisen mussten, dass in ihren Heimatldndern ganz andere Kunstformen
eine sehr viel wichtigere Rolle spielen (zum Beispiel Haareflechten, Stelzen laufen oder Weben).

Eine zweite Begrtindung fir die Notwendigkeit von Kunst und dsthetischer Praxis ist eine politische. Diese
bezieht sich zunéchst einmal auf die westliche Tradition. Man erinnere sich, dass Asthetik als
Spezialdisziplin der Philosophie erst Mitte des 18. Jahrhunderts entstanden ist (Alexander Baumgarten). Der
neue Asthetikdiskurs war dabei eng verbunden nicht nur mit der Entwicklung der Moderne, sondern speziell
mit der Entwicklung der burgerlichen Gesellschaft und der Genese des burgerlichen Subjekts (Eagleton
1994).

Auch bei dem Aufbau der heute so oft angesprochenen dichten kulturellen Infrastruktur in Deutschland im
19. Jahrhundert spielte es eine entscheidende Rolle, dass es mit dem Blrgertum eine potente Tragergruppe
gegeben hat, die nicht bloB die Mittel hatte, eine solche Infrastruktur aufzubauen und zu erhalten, sondern
die auch ein genuines Interesse an dieser Infrastruktur hatte. Denn man kann zeigen, dass die Theater,
Museen und Opernhausern eine wichtige Rolle bei der Entwicklung und Festigung einer blrgerlichen
Identitat gespielt haben. Dies ist insofern heute noch relevant, weil - man erinnere sich an das
Eingangszitat - man heute feststellen muss, dass es offenbar gerade in dieser Tragergruppe des
Blrgertums ein abnehmende Interesse an dem Erhalt dieser Kultureinrichtungen gibt (Nipperdey 1990).

Ein weiterer wichtiger Hinweis bezieht sich auf den franzdsischen Kultursoziologen Pierre Bourdieu (1987).
In seiner umfangreichen Studie” Der kleine Unterschied” fasst er die Ergebnisse der bislang
umfangreichsten empirischen Untersuchungen asthetischer Praferenzen in der franzdsischen Bevdlkerung
zusammen. Sein in unserem Zusammenhang wichtigstes Ergebnis besteht darin, dass asthetische Praxis
Uberhaupt keine harmlose Erscheinung ist, sondern ganz wesentlich dazu beitragt, dass die Struktur der
Gesellschaft erhalten bleibt. ,Sage mir, womit du dich kulturell befasst, und ich sage dir, wo dein Platz in
der Gesellschaft ist!”, so kdnnte man die zentrale Aussage dieser Studien zusammenfassen. Durch
unterschiedliche asthetische Praxen entstehen Prozesse der Distinktion, die nicht blof die Verschiedenheit
des Geschmacks in der Gesellschaft illustrieren, sondern die auch eine hohe politische Bedeutung haben.

Fur die Padagogik ist diese Erkenntnis insofern wichtig, als sich darin auch eine gute Begrindung fur eine
umfassende asthetische Bildung findet. So hat der damalige franzdsische Staatsprasident das College de
France beauftragt, ein Curriculum fur die Schulen in Frankreich zu entwickeln. Auf der Basis der Ergebnisse



der Studien von Bourdieu hat man sich dabei an dem Ziel orientiert, eine hohe asthetische Souveranitat fur
alle Kinder und Jugendlichen sicherzustellen. Dies bedeutete nicht, dass nun jeder die Werke der Hochkultur
wertschatzen musste. Es sollte nur nicht langer so sein, dass man sie aufgrund einer asthetischen Nicht-
Kompetenz ablehnte.

So sehr man diese politische Wirkung einer asthetischen Praxis bedauert, so muss man doch feststellen,
dass sie immerhin eine Begrindung fur die Erhaltung von Kultureinrichtungen zumindest far eine
bestimmte Tragergruppe liefert.

Nun verandern sich Gesellschaften, so dass sich die Frage stellt, ob der von Bourdieu festgestellte
Distinktionsprozess auch heute noch in dieser Form stattfindet. Neuere Studien aus Frankreich zeigen
allerdings, dass es in dieser Frage zu Veranderungen gekommen ist (Lahire 2006). So wird festgestellt, dass
in den letzten Jahren eine Pluralisierung des asthetischen Geschmacks bei jedem einzelnen stattgefunden
hat, so dass sich jeder einzelne in unterschiedlichen Geschmacksgemeinschaften zuhause fihlen kann. Dies
bedeutet allerdings auch, dass die hegemoniale Rolle einer hochkulturellen Geschmackspraferenz in dieser
Form nicht mehr existiert. Dies bedeutet kulturpolitisch zugleich, dass das, was in wichtigen
Kunstzeitschriften seit vielen Jahren diskutiert wird, eine Begriindung erfahrt: dass namlich das traditionelle
Stammpublikum kultureller Einrichtungen wegbricht einfach deshalb, weil es offenbar die
Distinktionsfunktion dieser Einrichtungen nicht mehr benétigt.

Vor diesem Hintergrund wird vielleicht auch verstandlich, dass es inzwischen in einzelnen groflen Stadten
zu Demonstrationen gegen die Subventionierung der Oper gekommen ist. So hat man bei einer groRen
Demonstration in Bonn etwa die Tatsache beklagt, dass die Subventionierung einer einzigen
Opernvorstellung mehr Geld benétigt, als fir den Breitensport im ganzen Jahr zur Verfigung gestellt wird.
Aus dieser Situation kénnten sich schwierige Legitimations-Diskussionen ergeben, bei denen der
Kulturbereich keine guten Karten hat.

Ein weiterer Aspekt ist bei der Frage nach der Relevanz der Kunste in der modernen Gesellschaft zu
beachten. Die Moderne ist angetreten mit einer Vielzahl vollmundiger Versprechungen: Wohlstand, Frieden,
Freiheit, Menschenwlrde, autonome Lebensgestaltung. Allerdings hat man relativ bald festgestellt, dass
sich in der Entwicklung der Moderne erhebliche Pathologien ergeben, so dass heute eine Geschichte der
Kultur der Moderne sehr gut als eine Geschichte der Kritik der Kultur der Moderne geschrieben werden kann
(Bollenbeck 2007). Mitte des 18. Jahrhunderts hat Rousseau in seiner denkwirdigen Preisschrift einen
ersten vehementen Protest gegen die Moderne formuliert. Am Beginn des 19. Jahrhunderts formierte sich
die Romantik als Gegenbewegung zu einer Aufklarung, die an einen unablassigen Fortschritt der
Gesellschaft glaubte. Am Ende des 19. Jahrhunderts wuchs die Bedeutung von Friedrich Nietzsche, der alle
Protest- und Reformbewegung gegen die industrielle Moderne beeinflusste.

Vor dem Hintergrund einer solchen massiven Kritik an den Entwicklungstendenzen sah man in den Kinsten
und in den Kunstlern Hoffnungstrager fur eine bessere Welt. In der Romantik begann man, die Kinste als
funktionales Aquivalent fiir Religion zu sehen. Es entstand eine Kunstreligion, in der Kunst und Kiinstler auf
ein Podest gestellt wurden. Dies hat die Erziehungswissenschaftlerin Yvonne Ehrenspeck zum Anlass
genommen, die ,Versprechungen des Asthetischen” (1998) kritisch zu hinterfragen mit dem Ergebnis, dass
es zu erheblichen Uberforderungen der Kiinste und des Asthetischen gekommen ist.



Aktuell stellt sich daher die Frage, was die Kunste und was eine asthetische Praxis tatsachlich sowohl fur
den Einzelnen als auch flur die Gesellschaft leisten kénnen. Wir erleben im Moment eine Konjunktur
kultureller Bildung. Viele nehmen dies mit groBer Genugtuung zur Kenntnis. Méglicherweise steckt
allerdings ein Wermutstropfen in diesen ganzen Prozessen einer verstarkten Férderung kultureller Bildung,
insofern ein wichtiger Bestandteil aller Férderprogramme die Untersuchung realer Wirkungen der
praktischen Bildungsarbeit ist. Man wird gespannt sein, wie - gerade in Zeiten einer evidenzbasierten Politik
- diese Forschungen ausgehen werden.

Was tun - Stellschrauben fiir Teilhabe?

Das Ziel der Kulturpolitik und jeder einzelnen Kultureinrichtungen muss darin bestehen, die kulturelle
Teilhabe zu verbessern. Es ist dabei daran zu erinnern, dass kulturelle Teilhabe international der am besten
begrindet und abgesicherte Leitbegriff ist. Doch was kann man tun? Ich fand es nutzlich, sich in einem
verwandten Nachbarbereich der Kulturpolitik, ndmlich der Sozialpolitik, zu informieren, wie der
Diskussionsstand dort ist. So hat sich der renommierte Sozialpolitikforscher Franz Xaver Kaufmann (2003)
damit befasst, in welcher Weise soziale Teilhabe - wie kulturelle Teilhabe auch ein Menschenrecht -
verbessert werden kann. Er hat dabei vier Stellschrauben identifiziert:

>>Erreichbarkeit,
>>Finanzierbarkeit,
>>rechtliche Schranken,
>>Bildung.

Zusatzlich scheint es mir sinnvoll zu sein, die in dem Eingangszitat erwahnten Begriffe wie Relevanz, Sinn
und Wert und Einbindung mit zu berlicksichtigen. Ubertragt man diese Begriffe auf die Kulturpolitik, so stellt
man schnell fest, dass sie auch im Hinblick auf kulturelle Teilhabe eine groRe Relevanz haben:

Erreichbarkeit: Gerade unsere groBen Kultureinrichtungen befinden sich im Zentrum unserer Stadte und
sind aus verschiedenen Grinden von Menschen, die in den Randbezirken leben, nicht sonderlich gut
erreichbar. Zum einen ist der 6ffentliche Nahverkehr nicht Gberall gut ausgebaut, zum andern entstehen
hierbei erhebliche Kosten. Was kann man in dieser Situation tun? Eine Méglichkeit besteht darin, dass die
Mitarbeiter von Kultureinrichtungen ihre Hauser verlassen und sich - zumindest zum Teil - auf eine
aufsuchende Kulturarbeit umstellen. Ein wichtiges und funktionierendes Instrument ist zudem der Ausbau
der Kooperationen mit solchen Einrichtungen, in denen man diejenigen findet, die man gerne als Besucher
gewinnen mochte.

Ein sehr schdones Beispiel habe ich vor einiger Zeit bei der Komischen Oper in Berlin erlebt. Diese feierte ein
rundes Jubildum in Hinblick auf ihren Arbeitsbereich Kinderoper. Man konnte erleben, dass die gesamte
Oper komplett gefullt war mit neugierigen Kindern, was dadurch zu Stande kam, dass die Oper ein
intensives Kooperationsprogramm mit Schulen betreibt. Ein weiterer Aspekt ist in diesem Kontext wichtig:
die Tatsache namlich dass die komische Oper ihren Arbeitsbereich Kinderoper genauso behandelt wie die
Erwachsenenoper, d.h., dass fur Produktionen dieselben Ressourcen zur Verfugung gestellt werden. Damit
wird eine Wertschatzung des Publikums ausgedruckt.

Finanzierbarkeit: Naturlich spielt gerade bei Menschen mit geringem Einkommen der Eintrittspreis eine
grofSe Rolle. Man muss sich nur einmal Gberlegen, ein wie niedriger Betrag bei Hartz IV-Empfangern far



Freizeitgestaltung vorgesehen ist. Allerdings ist darauf hinzuweisen, dass im Hinblick auf eine kulturelle
Teilhabe aller Menschen der Preis eine zwar wichtige, aber nicht alleine ausreichende Rolle spielt. Denn
man hat in anderen Landern (England, Niederlande, skandinavische Lander) die Erfahrung gemacht, dass
bei einem Wegfall von Eintrittspreisen zwar die Anzahl der Besucher vergréfRert wird, es kommen allerdings
auch dann nur die Besucher aus derselben Gruppe der Bevélkerung. Das heiSt, man braucht weitere
Anstrengungen und weitere Ideen, um Uber den Kreis der traditionellen Kulturbesucher hinaus zukommen.

Bildung: Es liegt auf der Hand, dass sich Kunstwerke nicht immer unmittelbar jedem erschlieen. Viele
Werke brauchen zu ihrem Verstandnis ein gewisses Vorwissen, ein Verstandnis fur die Arbeitsweise des
Kunstlers. Kulturelle Bildung ist also so gesehen in der Tat eine Voraussetzung fur Teilhabe. Es gilt
allerdings auch das Umgekehrte: Kulturelle Bildung entsteht erst dadurch, dass ich mich selber in eine
asthetische Praxis begebe oder mit klnstlerischen Produkten und Prozessen auseinandersetze. Teilhabe ist
also so gesehen auch die Voraussetzung dafur, dass kulturelle Bildung entstehen kann.

Diese scheinbare Widersprichlichkeit |6st sich in einer Weise, dass man kulturelle Teilhabe auf der einen
Seite und kulturelle Bildung auf der anderen Seite als Kategorien ansehen muss, die sich auf derselben
Abstraktionsebene befinden: Es gibt ein wechselseitiges Bedingungsverhaltnis.

Schlussbemerkung

Es liegen inzwischen vielfaltige Erfahrungen von Kultureinrichtungen vor, dass und wie man die kulturelle
Teilhabe der Menschen verbessern kann. Aus meiner Sicht gibt es allerdings ein zentrales Hindernis: den
Aspekt der Einstellung der Menschen, die in diesem Feld beschaftigt sind. Man muss namlich akzeptieren,
dass die Realisierung von kultureller Teilhabe ein gleichberechtigtes Ziel ist neben dem Ziel, interessante
und innovative kUnstlerische Werke herzustellen. Dies bedeutet insbesondere, dass man neben einem
Kulturauftrag auch akzeptiert, dass Kultureinrichtungen einen Bildungsauftrag haben.

Notwendig ist dabei auch, dass sich Kultureinrichtungen immer wieder neu erfinden. Wenn die Kinste die
Aufgabe haben, der Gesellschaft einen Spiegel vorzuhalten, dann werden die Einrichtungen, in denen diese
Klnste praktiziert werden, die Veranderungen in der Gesellschaft auch zur Kenntnis nehmen missen.

Nach wie vor ist als kritischer Hinweis das Kapitel zu Kulturpolitik in dem damaligen kultursoziologischen
Bestseller von Gerhard Schulze (Die Erlebnisgesellschaft 1992) ernst zu nehmen. Dort ist zu lesen, dass
Selbsterhaltung eine zentrale Handlungsmaxime in der Kulturpolitik ist. Es kénnte sein, dass aufgrund der
oben skizzierten Legitimationsprobleme dieses Ziel von denjenigen, die die Finanzen bereitstellen, nicht
langer akzeptiert wird.

Ich komme daher nochmal auf den eingangs zitierten Text von Sonja Ostendorf-Rupp zurtick, die ihren
Beitrag mit den Worten abschliel3t: ,,Der heute als Zwang empfundene Druck flr US Institutionen, neue
Wege zu begehen, fuhrt langfristig hoffentlich zu einer Erhaltung oder Wiederbelebung der Relevanz der
Kulturinstitutionen, damit diese auch weit in das 21. Jahrhundert hinein noch eine Rolle spielen - in einer
dann zeitgemaRen Form.“

Verwendete Literatur

Bollenbeck, Georg (1994): Eine Geschichte der Kulturkritik. Minchen.

-6 -



Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eagleton, Terry (1994): Asthetik. Die Geschichte ihrer Ideologie. Stuttgart/Weimar: Metzler.

Ehrenspeck, Yvonne (1998): Versprechungen des Asthetischen. Die Entstehung eines modernen Bildungsprojekts. Opladen: Leske
+ Budrich.

Fuchs, Max (2011a): Kunst als kulturelle Praxis. Kunsttheorie und Asthetik fiir Kulturpolitik und Pddagogik. Minchen: kopaed.
Fuchs, Max (2008a): Kulturelle Bildung. Grundlagen - Praxis - Politik. Minchen: kopaed.

Fuchs, Max (1998): Mensch und Kultur. Wiesbaden: VS.

Kaufmann, Xaver (2003): Varianten des Wohlfahrtsstaats. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lahire, Bernard (2006): La Culture des Individus. Paris.

Maedler, Jens (Hrsg.) (2008): TeilHabeNichtse. Chancengerechtigkeit und kulturelle Bildung. Minchen: Kopaed.
Nipperdey, Thomas (1990): Deutsche Geschichte 1800-1918. 3 Bande. Minchen: Beck.

Ostendorf-Rupp, Sonja (2013): US-Kulturmarketing. Trendworter 2013. US-Blog vom 31.10.2013 (letzter Zugriff 15.1.2014)
Schulze, Gerhard (1992): Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/M. u.a.: Campus.

Anmerkungen

Am 9. und 10. Januar 2014 fand im Deutschen Theater Berlin die Fachtagung ,MIND THE GAP! Zugangsbarrieren zu kulturellen
Angeboten und Konzeptionen niedrigschwelliger Kulturvermittlung” statt. Die Tagungsleitung lag in den Handen von Prof. Dr. Birgit
Mandel und Thomas Renz. Veranstalter waren das Institut flr Kulturpolitik der Universitat Hildesheim und die Kulturloge Berlin.
Schwerpunkt der Tagung bildete die Frage, warum kulturelle Angebote vor allem der 6ffentlich geférderten Hochkultureinrichtungen
oft nur einen kleinen, meist hochgebildeten und finanziell gut situierten Teil der Gesellschaft erreichen. Gefragt wurde nach den
Barrieren fir diejenigen Menschen, die bislang noch keinen Zugang zu kulturellen Einrichtungen und Angeboten gefunden haben. Das
Konzept der Tagung sowie die verwandten Begrifflichkeiten provozierten zahlreiche kritischen Stellungnahmen, wie die ,,Warnung vor
der Falle" von Ester Slevogt und eine Gegenkonferenz des , Bundnisses kritischer Kulturpraktikerlnnen".

Zitieren

Gerne durfen Sie aus diesem Artikel zitieren. Folgende Angaben sind zusammenhangend mit dem Zitat zu nennen:

Max Fuchs (2014): Elfenbeinturm oder menschliches Grundrecht? . In: KULTURELLE BILDUNG ONLINE:
https://www.kubi-online.de/artikel/elfenbeinturm-oder-menschliches-grundrecht
(letzter Zugriff am 13.01.2022)

Veroffentlichen

Dieser Text - also ausgenommen sind Bilder und Grafiken - wird (sofern nicht anders gekennzeichnet) unter Creative Commons Lizenz
cc-by-nc-nd (Namensnennung, nicht-kommerziell, keine Bearbeitung) veréffentlicht. CC-Lizenzvertrag:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode



http://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
http://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
http://www.nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=8952
http://mindthetrapberlin.wordpress.com/
https://www.kubi-online.de/artikel/elfenbeinturm-oder-menschliches-grundrecht
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.0/de/legalcode

